
L I B R O S  

LA DESAPARICIÓN DE MAJORAMA 
LEONARDO SCIASCIA  
EDITORIAL JUVENTUD, BARCELONA, 1994 

Estas puertas al misterioso 
desdibujamiento habían sido ya 
consideradas y se convirtieron en 
líneas de la pesquisa. No radica ahí 
la originalidad y belleza de la 
solución que nos plantea Sciacia, 
pues el pone en juego otros valores 
para descubrir los fundamentos de 
la decisión final: el aprecio a la vida 
y el afecto y admiración de sus 
amigos. "Con su inteligencia -diría 
Fermi- una vez hubiese decidido 
desaparecer o hacer desaparecer 
su cadáver, Majorama se habría 
salido con la suya sin lugar a 
Judas" Sciacia salva, ¿sin 
desearlo?, a su protagonista de la 
sanción o prejuicios colectivos y lo 
erige en héroe de la contracorriente 
que, para alcanzar esta estatura, 
tuvo que negarse, como vivo o 
como muerto, para ser otro. Decir 
más es pretender un disminuido 
resumen y castrar mi propia 
intención. La invitación a hacer esta 
lectura incluye por supuesto 
detenerse en el ensayo de Lea 
Ritter Santini, quien, en abierta 
defensa a la solución ficticia de 
Leonardo Sciacia, contesta a la 
crítica literaria y a la de algunos 
científicos, para poner al 
descubierto los nexos entre el 
escritor italiano con Pirandello. No 
por casualidad da a su reflexión el 
siguiente título: "Un desgarrón en el 
cielo de papel". 
 
Alicia Tecuanhuey Sandoval 

La materia es puesta en escena en 
la obra porque se trata de encontrar 
las causas de la pérdida de uno de 
los miembros mas brillantes y 
prometedores del mundo científico 
italiano y europeo en la década de 
los treinta que participaba con sus 
cálculos matemáticos, de las 
discusiones y avance de las 
investigaciones en el campo de la 
física nuclear. 

El enigma, que no pudo resolver 
la policía italiana, fue apropiado por 
Leonardo Sciascia en un escrito 
que combina hechos acontecidos 
con ficción. Ahi sugiere que en 
determinadas circunstancias, en el 
caso creadas por el propio genio 
predictivo del investigador, 
podemos enfrentamos a varias 
posibles salidas por las que se opta 
cuando reconocemos nuestra 
impotencia: la locura, el suicidio, el 
silencio o el retiro absoluto.  

Una de las discusiones que más 
confronta a quienes nos dedicamos 
a la generación de conocimiento y 
que brota de manera recurrente en 
conversaciones formales a 
informales es la relativa a los 
efectos perniciosos de la ciencia y 
la actitud que los científicos y no 
científicos debemos asumir ante 
tales secuelas. La gama de 
respuestas no es tan amplia; se me 
ocurre adhesión al "conocimiento 
alternativo", denuncia combativa, 
activismo militante, resignación, 
pesimismo, distracción, quizá 
cínico menosprecio o examen de 
autociencia. La diversidad de 
actitudes, de última, termina por 
señalamos que éste es un asunto 
de orden ético, cuya solución final 
vuelve a las profundidades íntimas 
de quien decide instalar el 
problema como duda crónica. 
Aceptar que ésta es una cuestión 
para la que la sociedad no puede 
dar una solución única, no significa 
eludir su tratamiento en voz alta. A 
este impulso respondió el relato de 
Leonardo Sciascia que apareció 
publicado en 1994 bajo el título La 
desaparición de Majorama.' En 
esta novela, el escritor italiano se 
ocupa de la desconcertante 
desaparición del físico Ettore 
Majorama, en 1938. Ahí vuelve a 
tratar el tema de la relación entre 
los ocultos mecanismos del poder 
y la conciencia de cada uno, como 
bien apuntó Lea Ritter Santini.  

 
 
 
 
 



IMPOSTURAS INTELECTUALES 
ALAN SOKAL Y JEAN BRICMONT 
EDITORIAL PAIDÓS, 1999  

El origen de este libro estuvo 
en una broma. Desde hace años, 
estamos asombrados a inquietos 
por la evolución intelectual que han 
experimentado ciertos medios 
académicos norteamericanos. AI 
parecer, amplios sectores 
pertenecientes al ámbito de las 
humanidades y de las ciencias 
sociales han adoptado una filosofía 
que llamaremos -a falta de un 
término mejor- "posmodernismo", 
una corriente intelectual 
caracterizada por el rechazo más o 
menos explícito de la tradición 
racionalista de la llustración, por 
elaboraciones teóricas 
desconectadas de cualquier prueba 
empírica, y por un relativismo 
cognitivo y cultural que considera 
que la ciencia no es nada más que 
una "narración", un "mito" o una 
construcción social. 

En respuesta a este fenómeno, 
uno de nosotros, concretamente 
Sokal, decidió emprender una 
experimento no ortodoxo (y, forzoso 
es admitirlo, no controlado). 
Consistía en presentar una parodia 
del tipo de trabajo que ha venido 
proliferando en los últimos años a 
una revista cultural norteamericana 
de moda, Social Text, para ver si 
aceptaban su publicación. El artículo, 
titulado "Transgredir las fronteras: 
hacia una hermenéutica 
transformadora de la gravedad 
cuántica", estaba plagado de 
absurdos, adolecía de una absoluta 
falta de lógica y, por si fuera poco, 
postulaba un relativismo cognitivo 
extremo: empezaba ridiculizando el 
"dogma", ya superado, según el cual 
"existe un mundo exterior, cuyas 
propiedades son independientes de 
cualquier ser humano individual e 
incluso de la humanidad en su 
conjunto", para proclamar de modo 
categorico que "la "realidad" física, al 
igual que la "realidad" social, es en el 
fondo una construcción lingüística y 
social". Acto seguido conclusión de 
que "la p de Euclides y la G de 
Newton, que antiguamente se creían 
constantes y universales, son ahora 
percibidas en su ineluctable 
historicidad". 

Pero, ¿por qué tanto ruido? 
Pese al escándalo en la prensa, el 
mero hecho de que la parodia se 
publicase no demuestra gran cosa; 
como máximo, pone en evidencia 
los estandares intelectuales de una 
publicación de moda. Lo 
verdaderamente revelador era el 
contenido de la parodia. Si se 
analiza con mayor profundidad, se 
observa que construyó a partir de 
citas de eminentes intelectuales 
franceses y norteamericanos sobre 
las presuntas implicaciones 
filosóficas y sociales de las ciencias 
naturales y de las matemáticas; 
citas absurdas o carentes de 
sentido, pero que, no obstante, eran 
auténticas. en realidad, el artículo 
de Sokal no es más que una 
nargamasa" --de "1ógica" 
intencionadamente fantasiosa- que 
"pega" unas citas con otras. Los 
autores en cuestion forman un 
verdadero panteón de la "teoría 
francesa" contemparanea: Gilles 
Deleuze, Jaques Derrida, Felix 
Guattari, Luce Irigaray, Jaques 
Lacan, Bruno Latour, Jean Francois 
Lyotard, Michel Serres y Paul Virilio. 

Dado que las citas reproducidas 
en la parodia eran bastante cortas, 
Sokal reunió posteriormente una 
serie de textos más largos que 
permitian juzgar mejor el trato que 
los autores en cuestión daban a las 
ciencias, y luego distribuyó estos 
extractos entre sus colegas. La 
reacción fue una mezcla de hilaridad 
y consternación. Apenas podían 
creer que alguien -y mucho menos 
intelectuales de prestigio-pudiese 
escribir sandeces semejantes. Sin 
embargo, cuando lectores no 
científicos leían el material, pedían 
que se les explicase con lenguaje 
llano en qué radicaba exactamente 
to absurdo de dichos textos. A raíz 
de esto, nosotros dos hemos 
colaborado en la realización de una 
serie de análisis y comentarios 
sobre los textos, cuyos resultados 
constituyen el presente libro. 
 

 

Pese a todo, el artículo fue 
aceptado y publicado. Pero eso no 
fue to peor, sino que además se 
insertó en un número especial de 
Social Text dedicado a rebatir las 
críticas vertidas por distinguidos 
científicos contra el 
posmodernismo y el 
constructivismo social. Difícilmente 
podrían encontrar los editores de 
Social Text una forma mas radical 
de tirar piedras sobre su propio 
tejado. 

Poco después, el mismo Sokal 
se encargó de desvelar la broma, 
suscitando un gran escándalo tanto 
en la prensa popular como en las 
publicaciones académicas. Han sido 
muchos los investigadores en el 
campo de las humanidades y las 
ciencias sociales que han escrito a 
Sokal, en tono a veces muy emotivo, 
para darle las gracias por su 
iniciativa y expresar también su 
rechazo de las tendencias 
posmodernas y relativistas que 
invaden sus respectivas disciplinas. 
Así, por ejemplo, un estudiante que 
se había pagado los estudios tenia 
la impresión de haber gastado el 
dinero en la compra de los hábitos 
de un emperador que, tal como 
sucedía en la fábula, estaba 
desnudo. Otro decía que tanto sus 
compañeros como él estaban 
encantados con la parodia, pero 
pedía que no se revelara su 
identidad porque, aunque le gustaría 
ayudar a cambiar su disciplina, no 
podría hacerlo hasta que no hubiese 
conseguido un empleo fijo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



EL QUINTETO DE CAMBRIDGE  
JOHN L. CASTI  
TAURUS, 1998. 

HISTORIA URBANA 
2° CONGRES0 RNIU: 
INVESTIGACIÓN URBANA YREGIONAL  
EDITORIAL DE LA RED NACIONAL DE INVESTIGACIÓN 

URBANA, 1999 

DEBATES EN TORNO A UNA 
METODOLOGÍA FEMINISTA 
ELI BARTRA (GOMPILADORA) 
UAM, 1999 

 Imagine una tormentosa noche de verano en la 
que el novelista, físico y asesor científico C.P. 
Snow invita a cuatro de las mentes más notables 
de la época a una suntuosa cena en sus 
habitaciones del Christ's College para discutir uno 
de los temas científicos más novedosos del 
momento: ¿Es posible construir una máquina que 
pueda reproducir los procesos cognitivos 
humanos? Los invitados de Snow son el físico 
cuántico Erwin Schrodinger, el filósofo Ludwig 
Wittgenstein, el genetista J.B.S. Haldane y el 
matemático Alan Turing. J.L. Casti recrea un 
momento único y emocionante en la historia de 
las ideas científicas y reconstruye to quo cada uno 
de estos grandes hombres podría haber dicho. 

La discusión del quinteto anticipa todas las 
cuestiones básicas que se hen planteado en torno 
a la inteligencia artificial durante los cincuenta 
años que han transcurrido desde entonces. 
¿Puede una máquina pensar o simplemente 
procesar información? ¿Es el cerebro meramente 
una máquina procesadora de símbolos, como 
insinúa Turing? ¿Es posible que no exista, como 
propone Wittgenstein, pensamiento sin lenguaje, ni 
lenguaje sin la interacción de los seres humanos? 

J.L. Casti creó una novela de ideas accesible 
que explore la naturaleza esencial de la mente y 
la máquina, combinando el debate filosófico y 
científico, los pormenores de una época y la viva 
representación de unos personajes 
extraordinarios. 

No existe un consenso con respecto al vínculo 
entre investigación y feminismo, lo que tenemos 
es un debate sobre cuestiones metodológicas. 
Las preguntas que mueven esta discusión son: 
¿existe un método de investigatión propio y 
distinto de los demás pare el feminismo?, ¿existen 
varios? ¿no existe ninguno?, ¿hay algo que se 
puede Ilamar técnicas de investigación 
feministas? El interés que traducen estos 
interrogantes es el de saber si desde el feminismo 
se hace investigatión siguiendo los métodos 
"tradicionales" o se conoce de manera diferente. 
También hay detrás la preocupación por poner al 
descubierto el vínculo entre política y ciencia. ¿Se 
relacionan? ¿De qué manera?Con discrepancias 
acerca de to que es feminista si el método, la 
investigación, las dos cosas o ninguna de las dos, 
las autoras bordan en torno a cuestiones 
metodológicas y se insertan directamente en un 
debate áun inacabado. 

Se incluyen en este libro trabajos de 
Sandra Herding, Mary Goldsmith, Maria Mies, 
Teresita De Barbieri, Eli Bartra, Anna Fernández 
Poncela, Ana Lau y Ana Lidia García. 

Los procesos históricos que se estudian en este 
libro se desarrollan con relación a objetos 
disímiles que indudablemente inciden en la 
configuración de nuestras ciudades. Como afirma 
Miguel Angel Troitiño: "el pulso de la historia 
marca el ritmo vital de la ciudad y su paisaje 
refleja, por tanto, la tensión del cambio". 

En muchos casos, los autores hacen énfasis 
en las tensiones de cambio a las que hace alusión 
Troitiño, y que son generadas, por ejemplo, por la 
visión que se tenía de las relaciones entre sexos 
opuestos, o bien, por la percepción de 
componentes del mobiliario urbano que 
históricamente han tenido una enorme 
significación cultural. Reflexiones sobre hechos 
pasados que, sin embargo, pareciera con 
frecuencia que nos hablaran de la actualidad. Se 
trata de análisis que se refieren a cuestiones que 
sucedieron hace varios siglos, pero que nos 
muestran una evolución social que pareciera 
haberse iniciado apenas ayer y, por tanto, que nos 
Ilaman a cuestionarnos sobre la manera en que 
nos relacionamos y la plausibilidad de mantener 
nuestra actual forma de organización social. 

Ésta es una de las mayores adquisiciones de 
esta reflexión en retrospectiva, cuya riqueza 
estriba no solo en la información que nos ofrece 
sino, básica y fundamentalmente, en la fuerza de 
las ideas que nos presentan y que nos permiten 
este maravilloso viaje por el que ha transitado 
nuestro tiempo vital. 

 




