El observador

Luisa
Ruiz Moreno

observado

LA FIGURA DEL GATO EN UNA SEMIOTICA DEL MUNDO NATURAL

Este ensayo de descripcion dara cuenta del gato y sus comporta-
mientos, pero el gato del que aqui se trata no es precisamente el
animal, el ser bioldgico que comparte la vida cotidiana del hombre,
sino mas bien una figura que surge de la relacién hombre/gato en el
espacio de lo social determinado por la cultura. Esto quiere decir,
necesariamente, que del hombre del que hablaremos es también una
figura que emerge de esa relacion. Asi, hombre/gato seran el resulta-
do de una solidaridad que establece sus diferencias y los instituye
como valores. Claro esta que de esa implicacion mutua es el gato el
que es aqui objeto de nuestras consideraciones, y no el hombre, pero
en ellas el hombre sera tocado por los efectos de sentido y referido, en
(ltima instancia, como la ausencia que se hace presente en el discurso
por la figura protagénica del gato.

Las reflexiones que haremos sobre el gato no dejan de inscribirse
en el ambito de lo humano, en aquella parte del universo natural que es
percibida por el hombre como un lugar de significacién y que, esa
parcela, asi captada, se convierte por el mismo acto de percepcion en
el mundo de las cualidades sensibles o mundo natural. Es decir, el
mundo natural, coextensivo de las lenguas naturales, es el mundo
construido y descifrable por el hombre pero que, al igual que la lengua
que habla, lo precede y lo sobredetermina. En este “medio natural” el
hombre se desenvuelve categorizando el universo segun operaciones
de seleccion e integracion, decidiendo qué pertenece a la naturaleza
como orden de lo fisico, lo quimico y lo bioldgico y qué pertenece a la
cultura como orden de lo imaginario, orden que redine lo sensible con lo



© PiaElizondo  de la serie Jungla de asfalto, 1996.

inteligible. Asi, la naturaleza y la cultura son el resultado de tales
operaciones mas que magnitudes existentes fuera de ellas.

De manera que este mundo natural es el escenario donde el hom-
bre se asume sujeto del universo e instaura a éste en su objeto de
determinaciones. Y en esta relacion discursiva, puesto que el mundo
natural no es mas que el amplio espectro de las predicaciones humanas,
surgen los enunciados sobre el mundo mismo y los enunciados que
hablan de la relacion sujeto/objeto, de las inversiones de la relacion
(donde el mundo se vuelve sujeto y el hombre su objeto), de la relacion
del sujeto con otros sujetos, de la relacion del sujeto consigo mismo 'y de
las significaciones que tales relaciones adquieren. Evidentemente, estos
enunciados o decires no son sélo verhalizaciones, son si practicas dis-
cursivas que se desenvuelven en el mundo natural pero ellas pueden ser
comportamientos, gestos, silencios, acontecimientos rituales o festivos,
estilos y formas de vida, espacializaciones diversas, etcétera.

En este &mbito de las practicas discursivas tiene lugar la relacion
intersubjetiva del hombre con el gato, porque planteada la situacion
en términos de los lugares y las funciones que cada uno ocupa en la
relacion sujeto/objeto, el gato pasa, por un acto de percepcion, del
universo natural al mundo natural y deviene sujeto frente al hombre.

EL TESTIGO: DEL OBSERVADOR AL CONTEMPLATIVO
Si hay un espacio que el gato ocupa y una funcién que realiza como un

rasgo distintivo en la escena de la vida cotidiana, es el lugar y la
funcion del observador. El gato define su lugar en el mundo y su sitio

frente y con el hombre bajo el papel del que ejerce un
hacer receptivo; mira, oye, huele, palpa y degusta.
Evidentemente, el rol del observador no se define
Gnicamente por una competencia interoceptiva, es
necesario que ese rol se complete, ademas, con una
accion cognoscitiva que transforme aquello que se
recibe. Esa accion, en el caso del gato, es puramente
interior puesto que no la verbaliza y permanece en un
fondo de misterio para el hombre. Sin embargo, el
gato manifesta el resultado de sus transformaciones
interiores en actuaciones que van desde la dulzura
hasta la violencia, del estar silencioso al maullido
mas impertinente. Extremos que pueden pasar, des-
de luego, por los estadios intermedios del juego
travieso y del maullido conversacional, del brillo y de
la intesidad de la mirada de sus ojos de agua.

De manera que el gato, que es un actor que
gjerce una accion pasiva, se hace sentir activamente
en el dmbito de su otro, el hombre, y hace sentir los
resultados de las transformaciones interiores de los da-
tos que ha registrado. Y, sobre todo, manifiesta las
transformaciones de aquellos elementos que hacen
al espacio de relacion que va de uno a otro sujeto: el
gato y el hombre. Asi el gato es un espacializador
casi con absoluta prescindencia del tiempo. Su me-
moria, sus dias y sus noches pasan por el espacio:
los lugares y los sitios que él determina con el hom-
bre. Si el hombre desaparece de la dimension
compartida, el gato duerme o huye y vuelve al mundo
cuando el hombre da minimos signos de presencia y
regresa para significarle la extension. Y el hombre
sabe, asf, que ha retornado a su espacio.

De lo anterior se desprende que la ausencia del
gato desmorona para el hombre el lugar de la casa,
la desespacializa. La casa sin el gato se vuelve un
espacio sin aspecto, sin modalidad, es decir, un es-
pacio sin mirada, 10 que no es, pues, un espacio.
Porque el espacio, como sabemos, es un trozo sig-
nificante del mundo y la mirada del hombre sobre su
casa no es suficiente para la construccion de senti-
do, él necesita ser observado por otro, otros 0jos
que le hagan ver, no tanto su imagen —funcion que
cumple el espejo- sino, la relacién que €l tiene con



las cosas. El hombre tiene que verse visto en su
humanidad y el gato le presta su lugar.

El lugar del gato, deciamos, es el del observa-
dor pero esto no es del todo preciso puesto que ese
rol, aparte del de perceptor, subsume otros dos: un
rol cognoscitivo y un rol verbal; de los cuales, el
segundo, no existe en el gato y, el primero, perma-
nece como deciamos en lo arcano para el hombre y,
por lo tanto, no podemos objetivarlo y decir que el
gato es un cognoscitivo, aunque si podemos afirmar
con toda certeza que es un sabio.

0O sea que, si no verbaliza, el gato es un obser-
vador que no describe ni narra; es, entonces, un
testigo silencioso y necesario.

SIMULACROS EN ACCION

El gato es para el hombre la representacion de lo
salvaje en el interior de lo doméstico. Es el tigre, el
puma, el ledn o el 0so posible. Asi como “el osito” de la
infancia, simbolo de todos los animales de piel suave y
atrayente para el tacto, el gato constituye la comunica-
cion con ese recoveco sensible en el que los animales
de la madriguera se miman unos con otros. La lejana
infancia, asi como la selva inaccesible se vuelven me-
nos utdpicas en la proximidad del gato.

El hombre se vuelve espectador cuando el gato
escenifica para él simulacros de caza mayor en el
jardin. El gato transforma su cuerpo en el de la fiera
salvaje y hace como que oye ruidos de presas cer-
canas, se esconde tras una hoja a la que toma por
arbol y se prepara con inusitado empefio para em-
bestir sin miramientos a la que ha constituido en el
simil de su objetivo: una abeja, posada apenas en la
levedad de un pétalo. Disimula luego su fracaso con
un salto invertido y una carrera hacia otro lado.

También el gato ensaya feroces peleas con sus
congéneres amigos y se prepara para los verdaderos
combates con otros gatos que no son de su hombre.
En los simulacros de guerra los aullidos agudos prece-
den todo movimiento. Pero todavia antes que ellos se
oyen los chasquidos sordos que acompafian al acha-
tamiento del cuerpo y la cabeza. El gato se hace una

materia plastica y aligerada de peso para combatir mas bien en el aire
que en la tierra. En el adelgazamiento estirado que lo vuelve un plano
vertical, el gato basa el engafio que le hace al ojo del enemigo puesto
que el contrincante no puede ya medir la anchura donde asestara el golpe.
Asi el gato hace creer que no es una corporeidad fisica en el espacio sino
la ilusion visual de otro que no es él. De ese modo puede deslizarse
rozando apenas el terreno para que sus huellas no delaten el peso de su
cuerpo. El pelo erizado que se atna a la levedad montante turba la vista
del otro y le provoca una sensacion de vacio.

Finalmente, estos juegos de guerra no dejan de ser semejantes a
las guerras mismas, porque la lucha verdadera consiste en gran parte
en montarle al otro juegos pticos de eficiente credibilidad. La Unica
diferencia entre la guerra y su simulacro es la apertura de la garra y la
intensidad con la que ella cae sobre el cuerpo del otro. Todo lo cual va
regido por la intencion del gato, seglin que sea ejercicio lidico u odio
mortal. S6lo el amigo o el enemigo lo saben. Pero lo que ni uno ni otro
pueden saber es cuando la lucha cuerpo a cuerpo tendra lugar, ya
que el tiempo de lidia es muy amplio y desproporcionado con respec-
to a los momentos y a la cantidad de los encuentros corporales. Y
tampoco ninguno puede calcular si es0s escasos encuentros, cuando
se dan, se realizan con materias o con formas figuradas en el aire.

Por lo tanto, el vencimiento del otro depende de la eficacia sim-
bdlica de la guerra. La victoria se logra cuando un gato ha convencido
a otro de que es inasible. Para tal efecto, s6lo una mirada puede
bastar. Con los 0jos, un gato puede enfurecer a otro gato y obligarlo
-no tanto por la amenaza de agresion como por herir su orgullo con la
altanerfa de haberlo mirado de ese modo- a dejar para €l un lugar
que ha decidido suyo y de mayor privilegio junto al hombre.

TENSIONES Y PASIONES

Con lo anterior hemos dicho que el gato es celoso de sus lugares. Y
celoso, sobre todo, de su lugar junto al hombre que constituye su mas
alto valor. La configuracion de la personalidad celosa del gato le
hubiera merecido un capitulo en la Semidtica de las pasiones de
Greimas & Fontanille, pero los autores lo han tenido a menos. Asimis-
mo, hien podria haber ingresado en la zoo-socio-semidtica de Eric
Landowski, pero el autor no lo incluye. Quizas sirvan, entonces, estas
paginas para enmendar esas omisiones, las cuales, seguramente,
ofenderian la susceptibilidad de cualquier gato.

En efecto, la pasion que llamamos “celos” tiene un gran exponente
cuando el gato se coloca en rival de otro gato y le disputa su lugar de
preferencia junto al hombre y se establece asi un drama intersubjetivo de
tres actores: el gato celoso, el gato rival y el objeto de valor en discordia,



el hombre, objeto que funciona como un desafio para lo contrincantes.
Los tres actores estan regidos por la perspectiva que impone “el celoso”
y que es fundamentaimente la del desamparo. El celoso tiene temor a
quedarse sin la proteccion y el afecto del hombre y por eso, ante la
amenaza, instituye en antagonista a cualquier otro actor (puede ser gato,
otro animal u otro hombre) que ocupe el rol del posesivo exclusivista del
hombre. Asi, entre el gato celoso y el rival se instaura un sistema de
tensiones que solo el hombre en cuestion es capaz de distender. Y ello
ocurre con gran facilidad puesto que el gato es plastico en su corporali-
dad total: organica y afectiva; y, ademas, el mismo principio generativo
de sus celos es también el mismo que los disipa: por temor al desampa-
ro el gato es muy docil a la voluntad y al mandato del hombre. Si el
hombre le asegura al gato celoso que nunca sera eclipsado por su rival,
éste se convierte en su amigo y coparticipe del espacio humano. Siendo
asi, el celoso” deviene generoso y protector de su ex rival y puede,
incluso, hacer causa con él frente al enojo del hombre, quien ha estable-
cido primeramente un mandato de solidaridad y de orden.

S6lo en pocos casos el gato mantiene enemistad con los amigos
del hombre: cuando son hombres que introducen desorden en la casa
0 hacen ruidos perturbadores. De lo contrario, el gato disfruta de las
visitas y se alegra con el hombre de recibir huéspedes, a los cuales
espia, primero, para cerciorarse de que no han de desplazarlo y, obser-
va, después, de manera minuciosa para manifestar sus signos de
armoniosa aceptacion. Cuando ello ocurre, el gato se duerme sobre las
maletas del huésped, o sobre su cama o pertenencias personales.

Pero en cambio, sus celos se activan cuando se ve ganado por la
fobia a causa de las maletas que el hombre prepara para un proximo
viaje, la inquietud del abandono lo posee y lo conmina a hacer o que
sabe que el hombre detesta y que indefectiblemente o irritara: orinar
sobre el objeto que representa la inminente ausencia del hombre. La
pasion de los celos le hace hacer al gato lo que menos desea y que
es despertar la cdlera del hombre y terminar siendo ahuyentado.

RITOS, AFECTOS Y FIDELIDAD

El gato tiene experiencias rituales y ceremoniales que puede compartir
0 no con el hombre y que en todo caso regulan la relacién entre ambos.

El rito del amor gatuno, por ejemplo, se cumple pasando primero
por la ruptura de las normas de silencio —diurno o nocturno- que el
mismo gato ha establecido en acuerdo con el hombre. Ya dijimos que
se siente enemigo de los hombres que provocan ruidos porque él acttia
en silencio y, cuando de sonidos se trata, escoge la musica, el murmu-
llo de la conversacion y la risa. Consecuentemente con estas
preferencias, el gato no soporta ni los gritos, ni el llanto, ni los quejidos.

Pero cuando la sed sexual le sobreviene, el gato
quiebra los contratos de silencio, rompe con todos
sus habitos y se vuelve ostentoso de su animalidad
en pleno, lo cual provoca una separacion con el hom-
bre. Se tensa la relacion hombre/gato y ambos quedan
colocados en los extremos de una oposicion catego-
rica. El gato que entra en el proceso transformador
del ritual amoroso debe cumplir seria y hasta se diria
tragicamente las leyes del juego sexual: llantos, gri-
tos y otras formas de la histeria. Leyes a las que lo
obliga la especie y las que lo inducen a poner en
escena los simulacros de guerra.

Por su parte, el hombre responsable de un gato
en cumplimiento de este ritual amoroso, a causa del
escandalo y los chillidos impertinentes, se vuelve
despreciable para los miembros de su grupo de con-
viviencia mas proximo y arriesga asi su reputacion
de buen vecino. Pero los juegos de atraccion y re-
pulsion entre los gatos enamorados cumplen su ciclo
y el gato, gozoso y cansado, regresa finalmente
junto al hombre a la empresa social.

Distintas son, en cambio, las ceremonias placente-
ras de la comida, de la siesta, de los bafios de sol o de
tierra y muchas otras, porque el gato es un ceremonio-
S0 por antonomasia. Asf, la vida del hombre junto al
gato se ve confirmada en su orden doméstico y social a
causa de las ceremonias que el gato le impone. Por
esta razon, el hombre desordenado no puede convivir
con el gato y, por esa misma razon, el hombre descen-
trado busca la proximidad del gato. Pero hay otras dos
razones: por fidelidad, el gato emula a su hombre y, por
un natural esteticismo, en todas sus actuaciones no
hace més que producirle estrategias de distanciamiento
con el mundo. La emulacion tiene una consecuencia
ética. En la emulacién, el hombre puede soportar, 0 no,
verse visto. Mientras que en el distanciamiento surge la
belleza de las cosas que exige una disposicion senso-
fial y perceptual para ser aprehendida.

La presencia del gato, y quizas la de todo ani-
mal, en el espacio del hombre es una demanda de
afecto y una puesta en cuestion de su competencia
para ejercitarlo. A la vez, es la afirmacion de que el
placer reside en la conjuncion —en el estar con-y



© PiaElizondo  de la serie Jungla de asfalto, 1996.

que tanto el hombre como el gato son dignos de “el
placer de estar contigo”.

Habia pensado dedicar estas paginas a mis tres
gatos con quienes las redacté, luego pensé en todos los
gatos de mi vida. Pero se las dedico finalmente a Pelu-
sa, el primer gato de nuestra infancia, que vivi6 18 afios
y que mi hermano Pablo trajo a la casa durante el
estado de sitio de 1955, cuando el peronismo tocaba a
su fin, y también las dedico a Mutsi que, cuando Silvia
decidio partir antes de tiempo, venia todas las mafianas
a preguntarme por ella y me acompafié fiel en el vacio
de su casa mientras yo me ocupaba de sus cosas.

BIBLIOGRATFIA

Greimas, A. J. y Fontanille, J., Semética de las pasiones, Siglo XXI, México, 1994.
Fontanille, J., Les espaces subjectifs, Hachette, Paris, 1989.

Landowski, E., “Formas de alteridad y estilos de vida", Morphé N°® 13/14, UAP, Puebla,
1997.

Ruiz Moreno, L., “Procesos de perceptivizacion’, Tdpicos del seminario, N° 2, aparece
en diciembre de 1999.

Turner, V., “"Passages, margins, and poverty: religious symbols of comunitas”, Dra-
mas, fields, and methaphors. Symbolic action in human society, Cornell University
Press, Ithaca y Londres, 1974.

Luisa Ruiz Moreno es investigadora del Programa de Semiética y
Estudios de la Significacion de la Universidad Auténoma de Puebla.





