El enigma
Q.

(D
la mente animal

Héctor
Var gas Pérez

José Luis
Diaz

Existen diversos argumentos en el sentido de que la conducta animal
refleja o expresa estados mentales. Un ejemplo de ello es la versatili-
dad con que los animales se enfrentan a los retos que encaran, lo
cual sugiere que estan pensando acerca de lo que hacen (Griffin,
1994). Sin embargo, este tipo de ejemplos dista de estar lo suficiente-
mente analizado tanto desde el punto de vista tedrico como factual,
de tal manera que hasta el momento no se puede afirmar si el animal
esta consciente de lo que hace (Diaz, 1994). Este escepticismo se
intenta justificar con el hecho de que aunque los animales puedan
tener experiencias mentales conscientes, éstas son inaccesibles al
andlisis cientifico y, por lo tanto, las hipétesis acerca de ellas no
pueden ser probadas de manera objetiva. Sin embargo, el filésofo
Quine (1960) concluye que aunque las barreras para entender a otras
especies son insuperables, en principio no son mucho mas grandes
que las barreras para entender a nuestros amigos o vecinos.

No sabemos si las capacidades de procesamiento consciente
que acompafian a la percepcion, el pensamiento, la emocion, la ima-
gen, el recuerdo, la intencion, etcétera, son exclusivos de los seres
humanos o si también se encuentran en otros animales. Sabemos
con bastante certeza que los animales tienen percepciones, expresan
emociones, resuelven problemas y tienen memoria; o que no sabe-



mos es si estas capacidades se procesan de alguna manera similar a
la conciencia humana, es decir si tienen una experiencia cualitativa
de ellas. Si éste es el caso podemos preguntarnos:[Z Qué tan similar
es a la experiencia humana? ¢ Hay tipos diferentes de estados menta-
les entre los humanos y el resto de los animales o existen gradientes
evolutivos entre los diferentes animales? Allen y Bekoff (1997) postu-
lan que responder la pregunta acerca de la continuidad de la mente
entre animales y humanos es central para entender la evolucion y la
naturaleza de la capacidad mental. Tal entendimiento seria un objeti-
vo final y central de todo trabajo relacionado con este problema.

Este debate acerca de la mente, la cognicion y la conciencia animal
tuvo su origen hace mas de trescientos afios, con las interpretaciones de
la naturaleza de la mente hechas por los racionalistas. En este sentido,
para René Descartes la mente era algo propio y central de la existencia,
(ue estaria separada del cuerpo y operaria independientemente de éste.
Al cuerpo, como al resto del mundo, se le debe concebir como a una
méaquina (Gardner, 1985). Una de sus principales proposiciones es que
la introspeccion personal revela una riqueza de articulos mentales
—pensamientos, sensaciones, suefios, deseos, o conceptos— que para
ser manipulados y apreciados necesitan una mente activa 0 un ego
inmaterial. Por supuesto lo anterior no seria aplicable a los animales, ya
que éstos, segln Descartes, no piensan, no tienen mente, son solo
materia: meros autématas o “maquinas bestiales”.

Con esta base quedd sentado el eje del debate acerca de la
mente en los animales, en el cual la mayoria de los protagonistas han
sido personajes clave en la historia de las ciencias naturales: Jean
Baptiste Lamarck y lo que €l denomind el “sentimiento interior” en
animales; Charles Darwin con “la expresion de las emociones en el
hombre y los animales”; los trabajos de Wolfgang Kéhler y Kurt Koffka
con los chimpancés y el insight o lo que se denomina “la experiencia
del jaja!"; la réplica a la existencia de una mente por parte de John B.
Watson y B. F. Skinner (el méas conocido representante de la escuela
conductista); los ingeniosos trabajos de los etélogos europeos Kon-
rad Lorenz y Niko Tinbergen en sus demostraciones de la existencia
del imprinting y sus estudios del instinto; los métodos de aproxima-
cion a los animales como si fueran una mas de las culturas humanas
por parte de Dian Fossey y las observaciones de los gorilas de la
montafia en su ambiente natural, Jane Goodall quien estudia la ecolo-
giay conducta de los chimpancés en Tanzania, y Biruté M. F. Galdikas,
quien con el mismo método realiza sus investigaciones con oranguta-
nes en la selva tropical de Borneo.

Por mucho tiempo se manejé la idea implicita de que toda cogni-
cién animal es inconsciente. A pesar de esto, alentados por la revolucion
cognitiva, los etdlogos han trabajado con la idea de que muchos anima-

les, desde insectos hasta aves, tienen un conoci-
miento extraordinariamente elaborado de ciertos
aspectos de su ambiente y de su sociedad. La ima-
gen de la inteligencia animal que emerge de los
trabajos con animales en su ambiente natural esta
mas alla y es mas compleja que lo que sugieren los
primeros estudios al respecto. De esta manera se ha
empezado a reconocer que ciertos procesos cogniti-
vos internos, tales como aprendizaje y memoria,
solucion de problemas, formacion de conceptos, ex-
pectativa e intencién, tienen efectos importantes sobre
el comportamiento animal. La figura mas representa-
tiva de esta nueva corriente de la “etologia cognitiva”
es Donald R. Griffin. Griffin (1991) considera que la
obstinada tendencia de negar la conciencia en todos
los animales, con excepcion del humano, no es mas
que una traba para el conocimiento heredada del
conductismo (Cheney y Seyfarth, 1990). Le es dificil
creer que todos los animales pasen la vida entera
como “sondmbulos” inconscientes y considera que
es un error justificar este residuo del conductismo
con el argumento de que los procesos mentales de
los animales son inaccesibles al anlisis cientifico.
Dada la objecion conductista sobre la imposibili-
dad de afirmar la conciencia animal a pesar de lo
habilidosa que sea la conducta, los etdlogos cogniti-
vos han propuesto que una aproximacion mas
prometedora al problema de la experiencia animal
surge de la versatilidad y del contexto de la comuni-
cacién animal. Aunque por costumbre hayan sido
consideradas como productos incidentales de los
estados fisiologicos (aproximadamente analogas a
los quejidos del dolor), algunos investigadores su-
gieren que el lenguaje de los primates muestra
evidencias de formacion de conceptos, de sintaxis y
aun de semantica en un sentido amplio. Estas pue-
den ser informaciones acerca de acontecimientos
inmediatos, como por ejemplo las llamadas de alar-
ma de los monos verdes que advierten a sus
compafieros de la presencia de un depredador es-
pecifico y, con ello, seleccionar la conducta de escape
apropiada (Cheney y Seyfarth, 1990). En otros ca-
s0s, las sefiales de los animales identifican cosas



que no forman parte del entorno inmediato, pero que
deben ser recordadas o anticipadas. Por ejemplo, la
oscilante danza de las abejas indica la direccion,
distancia y factibilidad de las fuentes de alimento,
situados temporal y espacialmente lejos del sitio en
donde la comunicacion tiene lugar (Matthews y Ma-
tthews, 1978). Griffin (1991) considera que cuando
los animales hacen esfuerzos exhaustivos y mutua-
mente ajustados para comunicarse con otros, bien
podrian estar reportando pensamientos conscientes
simples y también sentimientos. Algunos investiga-
dores estan convencidos de que las diferentes
manifestaciones conductuales que ocurren entre los
animales pueden ser clasificadas como iconos e
indices con propiedades semanticas, asi la sefial
puede tener un contenido simbolico ajeno a sus
caracteristicas fisicas y quimicas (Sebeok, 1968).
Es decir, aunque no se compara con los notables
alcances del lenguaje humano, la comunicacion ani-
mal es completamente suficiente para comunicar
pensamientos sencillos. En este sentido Griffin pro-
pone que las sefiales comunicativas de los animales
proveen datos objetivos para el andlisis cientifico.
Por tal motivo se ha propuesto que la interpretacion
critica de la comunicacion animal constituye una
ventana (til hacia la mente animal.

Sin lugar a duda el trabajo linglistico en anima-
les es uno de los topicos mas sobresalientes en
esta rama del estudio de la mente animal. Los pri-
meros intentos de ensefiar a hablar a los animales
se remontan a los afios comprendidos entre 1900 y
1930. Estos intentos con chimpancés tuvieron gran-
des fallas, las cuales fueron fuertemente criticadas.
Los animales simplemente no podian moldear sus
labios para formar palabras. En los casos mas exito-
sos, después de afios de entrenamiento, nicamente
podian producir sonidos interpretados como pala-
", “papa’, “cup”, “up”.
Por lo que hubo que buscar otro medio para comu-
nicarse con ellos.

En la década de los sesenta ocurrieron esfuer-
Z0s mas serios para ensefiar a los animales a
comunicarse de manera no vocal. Las investigacio-

bras cortas, tales como “mama’

de la serle Jungla de asfalto, 1996

© Pia Elizondo

nes tenian como fin ensefiar a unos primates no humanos sefias
derivadas del Lenguaje de Sefias Norteamericano (ASL). Los monos
aprendieron a usar el teclado de la computadora, las manos o los
simbolos de plastico para comunicarse con sus entrenadores. Los
investigadores afirmaron que los simios habfan aprendido alrededor de
mil signos. Pero el relato popular fue mas lejos: se creia que los simios
sostenian conversaciones y habian aprendido el lenguaje de los sig-
nos. Hasta nuestros dias existe la creencia de que los monos pueden
conversar con los humanos usando simbolos o sefias. Esto se puede
ver en publicaciones de revistas populares, libros e incluso libros de
texto. Los investigadores mismos creyeron que los simios habian apren-
dido el lenguaje, debido a que los monos entrenados frecuentemente
utilizaban mas de un signo o simbolo para expresar en una secuencia y
podian claramente emitir un mensaje (usualmente requiriendo comida).
Algunos investigadores en este campo concluyeron que el término
“lenguaje” describia adecuadamente los resultados de estos experi-
mentos. Sin embargo Steven Pinker (1994) estuvo en desacuerdo ya
que el lenguaje de los signos en los sordomudos no es solamente un
sistema de gestos sino una semantica. A partir de esto empezaron a
surgir dudas si realmente los gestos con las manos que hacian los
monos eran palabras, en el sentido de si entendian su significado o
hasta donde constituia el conjunto de sefias una oracion.

Herbert Terrace (1979) de la Universidad de Columbia intentd re-
solver este problema de las oraciones con un chimpancé llamado Nim
Chimpsky. Terrace ensefio a Nim sefias basadas en el ASL y tuvo el
mismo éxito que sus antecesores: los experimentos le daban razones



© PiaElizondo  de la serie Jungla de asfalto, 1996.

para creer que Nim estaba creando oraciones primitivas. Sin embargo,
un riguroso analisis revel6 que los entrenadores de manera involuntaria
inducian y moldeaban las respuestas de los animales, de modo que se
trataba de entrenamiento por imitacion. Estas criticas tuvieron una gran
repercusion, haciendo que muchos investigadores abandonaran su
proyecto o se distanciaran de la comunidad cientifica, como fue el caso
de John Lilly y su defensa del lenguaje en los delfines.

Duane M. Rumbaugh y E. Sue Savage Rumbaugh (1994) fueron
de los pocos que continuaron con el trabajo linglistico en animales
después de los estudios de Terrace. Con un entrenamiento exhausti-
vo, dos chimpancés aprendieron a cooperar usando un tablero para
preguntarse uno a otro por las herramientas necesarias para obtener
comida. Después lo utilizaron para las diferentes categorias de ali-
mento y herramientas. Con poco entrenamiento aprendieron a utilizar
veinte de los simbolos del tablero (lexigramas) para comida y veinte
para las herramientas. Todo esto indicaria que por lo menos tienen el
concepto de o que es nombrar algo, lo cual sugiere que usan los
simbolos como si fueran palabras.

Estos autores emprendieron un proyecto lingdiistico con una hem-
bra de bonobo llamada Matata. Los bonobos, dadas sus caracteristicas
biolbgicas y conductuales, se cree que son los animales mas cercana-
mente emparentados con el ser humano. Después de un arduo
entrenamiento, Matata no pudo aprender mas que unos pocos lexigra-
mas. A Matata se le aplicaron las pruebas cuando tenia una pequefia
cria adoptiva llamada Kanzi. Mientras Matata era estudiada se toleraba
la presencia de Kanzi en el laboratorio, aunque en ese periodo no se le

hizo a ésta alglin tipo de entrenamiento. Cuando los
investigadores vieron la renuencia de Matata para
aprender los signos, la enviaron al Centro de Prima-
tes de Yerkes y empezaron a trabajar con Kanzi,
quien rapidamente mostré que habia incorporado
justamente lo que Matata habia rechazado. En una
semana empez0 a usar el teclado, expresando sus
frases espontaneamente. También comenzd a nom-
brar objetos. Savage Rumbaugh y su equipo
decidieron no entrenar del todo a Kanzi para obser-
var si podia incorporar el lenguaje del teclado por si
misma. Los investigadores hablaban con ella usan-
do los lexigramas y el habla, de manera similar que
los padres tratan a sus hijos antes de que aprendan
a hablar. De esta manera Kanzi podia asociar soni-
dos en inglés con los lexigramas. Un punto a su
favor fue que Kanzi no trabajaba por comida sino
por atencién. Para comprobar si Kanzi comprendia
la combinacion de palabras que utilizaba, el grupo
de investigadores disefié un experimento donde se
la comparaba con una nifia de dos afios y medio de
edad. Se les indicaba que manipularan objetos, como
por ejemplo poner una serpiente de juguete en la
boca de un perro de peluche. Con estos experimen-
tos llegaron a la conclusion de que ambas podian
comprender alrededor de quinientas frases nuevas.
Posteriormente repitieron el experimento con otros
bonobos infantes bajo condiciones similares de
aprendizaje con resultados igualmente favorables.
Para Duane Rumbaugh los primates tienen la capa-
cidad de entender la sintaxis humana con un nivel
comparable al de un nifio pequefio.

Irene Pepperberg, de la Universidad de Arizona,
pudo corroborar que, ademas de los primates, exis-
ten otros animales que entienden el significado de las
palabras. Desde 1977 explord la habilidad de los pe-
ricos para imitar el lenguaje humano. Encontré que
un perico llamado Alex podia hacer mas que repetir
casi un ciento de palabras. Por ejemplo si le pregun-
taba “¢,qué es esto?” (mostrandole una llave verde).
Alex, respondia “llave verde”. Al sostener una pieza
de madera pentagonal de color azul y preguntarle
“¢qué color?” el perico contestaba “madera azul”; pero



si se le preguntaba “;,de qué forma?, Alex sabia res-
ponder “madera de cinco esquinas”. Alex era capaz
de reconocer una llave roja de un conjunto de objetos
rojos que no eran llaves o de llaves de distintos colo-
res. Pepperberg demostré que Alex tenia la habilidad
de contar con un 83 por ciento de aciertos y observo
que, al igual que los nifios que estan comenzando a
hablar, Alex practicaba las palabras que acababa de
aprender durante el dia (Hart, 1996).

Sin embargo, la comunicacion animal no es la
Unica conducta que se considera como indicador de
inteligencia. Para los cientificos ingleses Byrme y Whi-
ten las estrategias de engafio bien podrian
proporcionarnos informacion acerca del conocimien-
to que tienen los animales de la relacién con los
demas y de su entorno. Sin embargo, para evitar las
dificultades inherentes a la identificacion de la inten-
cion de los animales, han optado por definir a las
tacticas de engafio de manera funcional como los
actos de un repertorio normal de un individuo, des-
plegados de tal manera que otro individuo
malinterprete el significado y ejecute una respuesta
incorrecta o inadaptativa, lo cual aventaja al emisor
de la conducta (Byrne y Whiten, 1992). Los pioneros
en este campo de la conducta animal han hecho una
categorizacion de la conducta “maquiavélica” de
acuerdo al nivel de la evidencia. De esta manera,
cuando el individuo muestre tener la meta de ejecu-
tar una conducta de engafio obtiene el nivel mas
alto, pero cuando no queda claro que sea una con-
ducta maquiavélica obtiene el nivel cero, el cual es
el mas bajo. El nivel 2 es el mas alto. Se registra
cuando el animal parece entender lo que origina su
engafio. Implica que el organismo puede represen-
tar cierto estado mental de otros. El engafio que
acarrea intencionalidad es propiamente llamado
“mentira”. Las implicaciones de estas evidencias para
la evolucion de la mente son profundas. Como un
ejemplo de esto tenemos el caso del contraengafio:
los chimpancés a menudo tienden a inhibir sus mo-
vimientos de aproximacion y a desviar su mirada
lejos del objeto deseado en la presencia de un ani-
mal de alto rango, lo que ocasiona que después

puedan acceder al objeto sin competencia. Esta seria una tipica
conducta de engafio. Ahora bien, en algunos casos el animal domi-
nante deja el area como si no sospechara nada, pero se esconde
detras de un arbol y espia los movimientos del subordinado. De esta
manera una gran cantidad de observaciones y registros anecddticos
no dejan lugar a duda de que una amplia variedad de animales son
capaces de utilizar estrategias de engafio (Krebs y Dawkins, 1984).
Sin embargo, no ha sido debidamente sustentada la propuesta de
que se requiere una teoria de la mente para esta capacidad, es decir,
de que algunos de sus actos tengan la intencién de producir 0 susci-
tar un estado de ignorancia o de falsa creencia en otros. La conducta
descrita en cada anécdota esta sujeta a una 0 mas alternativas de
interpretacion. Muchos registros anecdéticos de engafio pueden ser
interpretados en el sentido de que la conducta ocurre debido a una
oportunidad, al resultado de una asociacion de conocimiento o al
producto de una inferencia acerca de las situaciones observables
mas alla de un estado mental propio.

Esto favorece la idea de que la conducta denominada maquiavéli-
ca pertenece a un conjunto de respuestas que los animales despliegan
para obtener una ventaja adaptativa ante los demas individuos, ya
sean de ofra especie 0 conespecificos. Se puede mencionar una gran
cantidad de ejemplos en que animales de bajo desarrollo en la escala
evolutiva presentan este tipo de conductas. Algunas arafias levantan
sus patas delanteras y las colocan a manera de antenas, de esta forma
pasan desapercibidas entre las hormigas y pueden entrar facilmente a
un hormiguero en donde se alimentan de las larvas (Foelix, 1996). Las
evidencias apuntan a que la conducta de engafio es indispensable
para la sobrevivencia y conservacion de las especies. Esta conducta
no es exclusiva de organismos de alto grado de desarrollo. Y si le
atribuimos a los animales una tactica para el engafio, en especial a las
especies cercanas a los primates, podria ser puro antropocentrismo.

En 1970 Gordon Gallup Jr., muestra una de las conductas que
revela la capacidad de algunos animales (chimpancés y orangutanes) de
usar el espejo como un recurso para obtener informacion acerca de sus
propios cuerpos. Esta capacidad implica la posesion del concepto de
uno mismo y la representacion de la autoimagen como podria ser vista
por los demas (Gallup, 1982). En el procedimiento original (Gallup, 1970)
se pone un espejo delante de un mono. El animal presenta inmediata-
mente sefiales sociales como afiliacion o agresion. Después de un tiempo
el simio parece reconocer su imagen en el espejo. Para comprobar esta
hipdtesis el animal con experiencia en el uso del espejo es anestesiado y
marcado en su frente con una tinta roja inodora y no irritante. Posterior-
mente se mide la frecuencia con que el animal toca las marcas de su
cabeza, primero en la ausencia de un espejo y después con un espejo



presente. Los chimpancés y orangutanes tocan con mayor frecuencia
sus marcas en la cabeza cuando el espejo esta presente que cuando
esta ausente. En cambio, los gorilas y varias especies de monos tocan
sus marcas con la misma baja frecuencia en ambas condiciones. El
punto a debatir en este asunto es si los estados mentales complejos
como el autorreconacimiento o la teoria de la mente fueron adquiridos en
periodos recientes de la evolucion. A favor de ello esta la evidencia de
que sdlo los primates que estan emparentados con el ser humano, a
diferencia de otros primates inferiores, sean los que demuestren este
reconocimiento ante el espejo. Aunque se puede argumentar que tan
s6lo se trata de una diferencia en la capacidad visual entre las especies
de primates. Este problema se resolveria si se pudiera hacer un experi-
mento en que las diferentes especies de primates no tuvieran distintas
demandas sensoriales 0 motoras en la ejecucion de la tarea.

Este conjunto de pruebas apunta hacia la nocion de que los anima-
les tienen una idea de si mismos, de su situacion y del entorno. En este
sentido un elemento que corrobora lo anterior es el hecho de que los
animales hacen uso de herramientas. Durante siglos se crey6 que la
utilizacion de instrumentos separaba al ser humano de los animales,
sin embargo en la década de los sesenta, Jane Goodall descubri6 que
los chimpancés manipulaban ramas y tallos para sacar la miel de los
panales y pescar las termitas de sus monticulos o de los troncos de los
arholes. La preparacion y el empleo de herramientas es un hecho
importante, ya que demuestra que existe la habilidad para usar un
objeto en relacion con otro, en una situacion en la cual existe una gran
motivacion mas alla de la simple exploracion de las propiedades de un
objeto. Aunque, desde luego, este hecho no indica que el entendimien-
to de la relacion que existe entre dos 0 mas objetos sea exclusivo de
los animales con habilidad para usar herramientas.

El uso de herramientas es dificil de encontrar en animales fuera
del grupo de los primates. Gavin Hunt (1996) menciona el uso y manu-
factura de herramientas por cuervos de la Nueva Caledonia. Hunt
observo a los cuervos emplear dos tipos diferentes de herramientas
para recolectar invertebrados tales como insectos, ciempiés y larvas.
Hunt observ la manufactura y uso de un gancho hecho de una rama a
la cual se le quitaron las pdas que lo cubrian. En este sentido existe
una lista de animales que efectdan este tipo de conducta, por ejemplo
el buitre egipcio (Neophron percnopterus) usa piedras para romper
huevos de avestruz, o el uso de espinas de cactus para colectar
insectos del pinzon de las Galapagos (Cactospiza pallida) (van Lawick,
1967). Con estos hallazgos Hunt sugiere que la capacidad del pensa-
miento no es (inica del ser humano sino mas bien una continuidad a
través de la filogenia. La similitud en la manufactura de herramientas y
SU USO en otras especies es debida a un proceso de convergencia

© PiaElizondo  de la serie Jungla de asfalto, 1996.

evolutiva, el cual puede ocurrir cuando diferentes es-
pecies confrontan problemas ecoldgicos similares para
los cuales las soluciones estan limitadas (Hauser,
1996). El hallazgo del uso de la herramienta en ani-
males es particularmente relevante en la discusion
acerca de la mente animal, ya que para muchos
constituye un dato indicativo de cognicion superior e
intencionalidad. El problema con cualquier tipo de
uso de herramientas y su transmision social en vida
libre es que uno nunca puede estar seguro de los
mecanismos por los cuales se inicié su uso y como
fue transmitido a la poblacion.

El problema del estudio de las capacidades men-
tales, la intencionalidad, la inteligencia o la conciencia
animal sigue siendo principalmente de caracter meto-
dolégico. Una de las dificultades es la subjetividad.
Las capacidades mentales y, en particular, la inten-
cionalidad o la conciencia se tienen como
caracteristicas subjetivas, internas al individuo. Se ha
propuesto que la expresion verbal de estos estados
mentales serfa un recurso para entenderlos, pero
como esto no sucede en los animales nos enfrenta-
mos con varias dificultades. Una de ellas es el
problema del antropomorfismo: al usar la conducta
no verbal como indice de actividad mental corremos
el riesgo de atribuir capacidades mentales a los ani-
males como una proyeccion de nuestras propias
capacidades mentales y su relacion especifica, cultu-
ral o histdrica con nuestra conducta. Para un estudio
cientifico acerca de la mente animal es primordial



© Pia Elizondo  de la serle Jungla de asfalto, 1996.

dilucidar si el antropomorfismo esta basado en un
error en la interpretacion de la conducta animal. Es
verdad que algunas formas de antropomorfismo pue-
den interferir con la observacién y distorsionar el
entendimiento, como cuando se menciona que un
ojos calculadores” 0 “son-
risa malévola’. Pero en el extremo opuesto, un
inmoderado programa que evite el antropomorfismo,
puede ser un obstaculo para investigar acerca de los
estados mentales en otros animales. De esta manera
la adscripcion de estados mentales a los animales no
serfa siempre 0 necesariamente antropomérfica. Este
argumento lo podemos basar en el hecho de los
animales son miembros de una clase de criaturas
que tienen respuestas similares a las nuestras. No
podemos cerciorarnos si la conducta obedece a cau-
sas mentales. Quizas los pensamientos y los deseos
requieren condiciones que los animales no satisfa-
cen, o bien los animales tienen estados mentales,
pero no los que nuestro sentido comdn nos sugiere.
Imputar estados mentales a los animales no es un
acto que debe ser aceptado o desechado como un
todo. En su lugar, la atribucién debera ser tratada
como una hipdtesis cuya verosimilitud puede ser
puesta a prueba; estas atribuciones tendran mayor
validez conforme mas estrictas sean y mayores res-
tricciones se hagan. Sin embargo, la aplicacion de
términos de orden mental para describir la conducta
de un animal en particular o de una especie, depen-
derd de si es 0 no una descripcidn funcional y
apropiada para sus habilidades cognitivas.

La otra gran dificultad es la posibilidad de que la
experiencia mental sea realmente un fenémeno her-

animal tiene “mirada fiera”,

méticamente inaccesible, lo cual haria imposible la tarea de estudiar-
la en otros organismos. Esto se basa en un tipo particular de
escepticismo acerca de la naturaleza o aun de la existencia de otras
mentes u otras experiencias aparte de las propias. Es decir, la Gnica
experiencia de la que uno puede estar seguro es la experiencia que
uno mismo tiene (Nagel, 1987). Nadie tiene un acceso directo a las
experiencias, pensamientos y sentimientos de otros. Un ejemplo sim-
ple es: ¢,como se puede saber si el sabor del chocolate es el mismo
para una y otra persona? No hay manera de comparar la experiencia
de los dos sabores directamente. ¢Cémo podemos saber si lo que
para uno sabe a vainilla para otro sabe a chocolate y viceversa?
¢Como puede saber uno que las cosas de color rojo no son como
nuestro color verde en otras personas? ES decir, la correlacion entre
estimulo y experiencia puede no ser exactamente la misma de una
persona a otra. Lo (inico que uno tiene es la correlacion entre mente y
conducta, anatomia y circunstancias fisicas. La razén es que cada
fenémeno subjetivo esta esencialmente conectado con un solo punto
de vista y parece inevitable que una teoria fisica objetiva pueda
abordar ese punto de vista. Para ilustrar la conexion entre subjetivi-
dad y el punto de vista, asi como para hacer evidente la importancia
de los elementos subjetivos, podria ayudarnos un ejemplo que nos
proporcione claramente la divergencia entre dos tipos de concepcion:
el subjetivo y el objetivo. Este ejemplo es la objecion de Nagel (1974).

Para este ejemplo debemos asumir que los murciélagos tienen
experiencias. Después de todo son mamiferos y no hay mucha duda
de que tienen experiencia al igual que las palomas o las ballenas.
Nagel elige a los murciélagos en lugar de algln insecto o pez porque
si uno desciende muy abajo en el arbol filogenético, las personas
gradualmente van perdiendo la fe de que existe experiencia. Sin
embargo, los murciélagos, a pesar de estar mas emparentados con
nosotros que otras especies, presentan un rango de actividad y un
aparato sensorial tan diferente al nuestro que el problema es excep-
cionalmente grafico. Sabemos que la mayoria de los murciélagos
percibe el mundo externo primariamente por un sonar o ecolocaliza-
dor, por medio del cual detectan los objetos por el rebote de su propio
chillido de alta frecuencia rapido y modulado. Sus cerebros estan
disefiados para correlacionar los impulsos de salida con su eco sub-
secuente. La informacién que adquiere capacita al murciélago para
discriminar la distancia, tamafio, forma, movimiento y textura de las
cosas, algo comparable a lo que hacemos los humanos con la vision.
Pero el sonar del murciélago, a pesar de ser una forma de percep-
cion, no es similar en su operacion a los sentidos que poseemos, y no
existe motivo suficiente para suponer que por ello no produce una
experiencia subjetiva como la de cualquier cosa que podamos experi-



mentar o imaginar. Esto lleva a la pregunta de qué se siente ser
murciélago. Para saber qué se siente ser murciélago no nos ayuda el
tratar de imaginarnos que tenemos unas alas capaces de hacernos
volar en la oscuridad, que podemos atrapar insectos, que tenemos
una vision empobrecida, que percibimos el mundo por un sistema de
reflexion de sonidos de alta frecuencia y que uno pasa el dia colgado
boca abajo agarrado por los pies en un desvan. Aun si lograramos
imaginar tales experiencias, solamente nos dirian qué se siente ser
uno mismo comportdndose como murciélago. Pero esa no seria la
cuestion. Queremos saber qué siente un murciélago ser un murciéla-
go. Aun cuando tratemos de imaginarlo estamos restringidos por los
recursos de nuestra propia mente y estos recursos son inadecuados
para la prueba. Cheney y Seyfarth (1990) opinan que Nagel ha sido
muy pesimista al declarar como imposible lo que solamente es dificil
y fascinante. Para otros autores como Blumerg y Wasserman (1995),
el punto de Nagel no se puede defender cientificamente. Pero incluso
si no pudiéramos saber qué se siente ser como otro organismo, se
puede hacer una investigacion empirica de la distribucion o magnitud
de la experiencia consciente entre los miembros de diferentes espe-
cies. Por ejemplo, aun si no logramos saber qué se siente ser
murciélago, podria investigarse cuéles organismos tienen estados de
conciencia y cudl podria ser su funcion bioldgica. Puede obtenerse un
conocimiento creciente de la distribucion y de la funcion biolégica de la
conciencia aun cuando no nos mantengamos neutrales respecto de la
cuestion de Nagel. El cientifico puede establecer que una experiencia
consciente es posible a pesar de no saber qué se siente tener esa
experiencia. Es decir, aunque no podamos saber exactamente qué se
siente ser un murciélago o cémo es la mente de un animal, es posible
hacer un modelo general de las experiencias de este animal con aproxi-
maciones (cientificas) validas que nos acerquen significativamente a
su entendimiento (Allen y Bekoff, 1997).

Podria pensarse que el estudio de la intencionalidad animal radi-
carfa en la bisqueda en los animales de lo que Ryle (1949) denomind
“el fantasma en la maquina”, es decir, del articulo inmaterial que los
regiria desde dentro, algo asi como un “ego” en los animales. Hemos
mostrado que no debemos observar a la mente y a las conciencias
como articulos puramente metafisicos, mas bien deben ser vistas
como capacidades cognoscitivas. Asi, la mente, debido a sus carac-
terfsticas, puede ser entendida y estudiada como una funcion
adaptativa de los sistemas organicos, la cual se encargaria de hacer
Optima la integracion del organismo con los estimulos que constitu-
yen su universo, mediante los recursos de sus mecanismos afectivos.

BI1BLIOGRATFIA

Allen, C., y Bekoff, M., Species of mind, the philosophy and
biology of cognitive ethology, MIT Press, 1997, pp. 232.

Blumerg, M., y Wasserman, E. A., Animal mind and the argument
from design. American Psychologist, Num 50, 1995, pp. 133-144.
Byrne, R. W., y Whiten, A., Cognitive evolution in primates: eviden-
ces from tactical deception, Man, Vol 27, Num 3, 1992, pp. 609-627.
Cheney, L. D., y Seyfarth, R. M., How monkeys see the world,
University of Chicago Press, 1990, pp. 377.

Dennett, D. C. The intentional stance, Cambridge, Mass, MIT/
Bradford Books, 1987.

Diaz, J. L., La textura cognitiva del comportamiento, en La mente y
el comportamiento animal: ensayos en etologia cognitiva, J. L Diaz
(comp.), Fondo de Cultura Econémica, México, 1994, pp. 13-47.
Foelix F. R., Biology of spiders, Harvard University Press, 1996, pp. 306.
Gallup, G. G., Chimpanzees: self-recognition. Science’, Num. 167,
1970, pp. 86-87.

Gallup, G. G., Self-awareness and the emergence of mind in prima-
tes, American Journal of Primatology, Num. 2, 1982, pp. 237-248.
Gardner, H., The mind's new science, A history of the cognitive
revolution, Basic Book, Inc., Publishers, Nueva York, 1985, pp. 449.
Griffin, D., Pensamiento animal, en La mente y el comportamien-
to animal: ensayos en elologia cognitiva, J. L Diaz (comp.),
Fondo de Cultura Econémica, México, 1991, pp. 9-12.

Hart, S.. The language of animals, Henry Holt and Company,
Nueva York, 1996, pp. 126.

Hauser, M., The evolution of communication, Massachusetts Ins-
titute of Technology Press, 1996.

Hunt G. R., Manufacture and use of hook-tools by New Caledo-
nian crows, Nature, Num 379, 1996, pp. 249-251.

Krebs, J. R. y Dawkins, R., Animal signals: Mind reading and
manipulation, en Behavioural Ecology, J. R. Krebs y N. B. Davies
(ed.), Blackwell Scientific Publications, 1984.

Matthews, RW., y Matthews, J.R., Insect Behavior, John Wiley
and Sons, Nueva York, 1978.

Nagel, T., What is like to be a bat? The Philosophical Review,
Num 83, 1974, pp. 435-50.

Nagel, T What does it all mean?Oxford University Press, 1987, pp. 101.
Pinker, S., The language instinct: How the mind creates langua-
ge, Harper Collins, Nueva York, 1994.

Quine, W. V. 0., Word and object, Cambridge, Mass., MIT Press, 1960.
Ryle, G., The concept of mind, London, Hutchinson, 1949.
Savage-Rumbaugh, E. S., Kanzi: The ape at the brink of the
human mind, John Wiley & Sons, Nueva York, 1994.

Sebeok, T. A., Goals and limitationts of the study of animal com-
munication, en Animal comunication, Sebeok, T. A. ed., Indiana,
Bloomington, 1968, pp. 3-14.

Terrace, H. S., y Methuen, E., Nim: A chimpanzee who learned
sign language, Alfred A. Knopf, Nueva York, 1979.

Van Lawick, H., Use of tools by the egyptian culture (Neophron
porenoptemus), Nature, Num 212., 1967, pp. 1468-1469.

Héctor Vargas Pérez y José Luis Diaz son
investigadores del Centro de Neurobiologia de la UNAM .



SF| VT B 28y MRS E 6
225 £1 50 0PUSTTY Bid O





