Wittgenstein y los

Esteban
Withrington

cimientos del
lenguaje

Ludwig Wittgenstein ha insistido, con su concepto de “juego de lengua-
je", en que debemos ver al lenguaje como una actividad humana
inmersa en un sistema de practicas, las cuales constituyen lo que
denomint una “forma de vida". Wittgenstein ha puesto énfasis en el
caracter regulado de esta actividad, sosteniendo por un lado que hay
reglas que rigen nuestras practicas, pero sefialando por el otro que
estas reglas estan sustentadas por las practicas mismas, por lo cual no
tiene sentido hablar de una regla sin referirmos a su aplicacion. El
proposito de este trabajo es examinar de qué manera se asientan los
“juegos de lenguaje” sobre las denominadas “formas de vida". Para ello
se tomara como eje de andlisis el estudio de la relacion que Wittgens-
tein establece entre las practicas lingiiisticas y las reglas de un lenguaje.

En las Investigaciones Filoséficas (IF) los “juegos de lenguaje” se
definen como conjuntos de practicas lingtiisticas y no lingiiisticas
regidas por reglas. Pero entonces ¢qué es una regla?, ¢donde se
funda?, ¢cémo podemos seguir una regla? La respuesta es la si-
guiente: seguir una regla es una actividad que nos remite a un uso
estable, una costumbre. De modo que la regla no es ningun tipo de
objeto fisico o mental. Por otro lado, carece de sentido preguntar por
el fundamento de la regla porque todo uso significativo del lenguaje
presupone que se esté siguiendo una regla.

Sobre la regla se asientan el sentido, la verdad y la falsedad de las
proposiciones empiricas. Las proposiciones que describen las reglas
de nuestros juegos de lenguaje, llamadas por Wittgenstein “proposicio-
nes gramaticales”, no pueden ser verdaderas ni falsas porque expresan



reglas que son el fundamento de toda verdad y falsedad. No
podemos dar razones de ellas porque son el fundamento de
toda razon. Asi resulta que las reglas carecen de fundamento
y las proposiciones gramaticales carecen de sentido.

En Sobre la Certeza (SC) puede notarse un leve giro en la
filosofia de Wittgenstein. Alli introduce el concepto de “creen-
cias” para denominar a las certezas practicas que, constituyendo
un sistema, funcionan como un telon de fondo para nuestras
practicas. A estas creencias no se las debe entender como
estados psicoldgicos subjetivos puesto que son algo comparti-
do, son las reglas que rigen nuestro actuar. El sistema de
creencias forma una especie de mitologia que Wittgenstein
denomind “imagen de mundo”. Cuando llegamos a este punto
tocamos fondo. La “imagen de mundo” carece de fundamento.
Aqui nos encontramos con lo dado, las formas de vida, las
cuales no son otra cosa que el conjunto de précticas sobre las
cuales se asienta (y a las cuales pertenece) el lenguaje.

Es importante sefialar que en SC pueden notarse algu-
nas diferencias con respecto a la filosofia del Wittgenstein de
las IF. Mientras que en las IF encontramos una distincién
fuerte entre reglas y practicas (y entre proposiciones empiri-
cas y proposiciones gramaticales), en SC esta distincion se

© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.

=

hace menos nitida: tenemos un continuo con una cantidad
de puntos intermedios (la distincion entre proposiciones em-
piricas y proposiciones gramaticales es borrosa y fluctuante
en el tiempo). Otra diferencia importante es que el concepto
de “creencia”, en su sentido técnico, aparece recién en SC,
aunque tiene su simil en el concepto de “regla” de las IF. En
mi opinion podemos considerar que estas diferencias no
conllevan ningdn tipo de incompatibilidad entre estas obras
debido a que en ellas no se sostienen posturas contradicto-
rias. Por el contrario, deberiamos ver en SC una continuidad
con las IF, en vez de postular rupturas abruptas en el pensa-
miento wittgensteiniano.

JUEGOS DE LENGUAIJE

Como ya dijimos, con el concepto de “juego de lenguaje”
Wittgenstein ha querido poner en relieve que el lenguaje es
una practica humana, la cual se encuentra inmersa en las
demas practicas que constituyen la complicada forma de
vida humana. Asi, Wittgenstein define ‘juego de lenguaje”
como el “todo formado por el lenguaje y las acciones con las
que esta entretejido”. (IF I, § 7)

Ademas, al hablar de “juegos de lenguaje” (en lugar de
“el lenguaje”) se pone de manifiesto que con “lenguaje”
denominamos a una multiplicidad de eventos:

¢Pero cuantos géneros de oraciones hay? ;Acaso
asercion pregunta y orden? Hay innumerables géne-
ros: innumerables géneros diferentes de empleos de
todo lo que llamamos “signos”, “palabras”, “oracio-
nes”. Y esta multiplicidad no es algo fijo, dado de
una vez por todas; sino que nuevos tipos de lengua-
je, nuevos juegos de lenguaje, como podemos decir,

nacen y otros envejecen y se olvidan. (IF 1, § 23)

Ahora bien, siendo que hay tantos tipos de “juegos de len-
guaje”, y que son tan heterogéneos, surge la pregunta de qué es
lo que hace que todos pertenezcan a lo que denominamos
lenguaje, 0 en otros términos, ¢qué es lo esencial a los
“juegos de lenguaje™? La respuesta sorprendente es que no
hay nada absoluto en comdn a todos los fenémenos que
llamamos lenguaje. Esto no implica que la palabra “lenguaje”
tenga una infinidad de significados, sino que designa a una



familia de fendmenos, los cuales estan emparentados entre
si de muy diversas maneras (cf. IF I, § 65).

Para aclarar este punto, Wittgenstein vuelve a la analogia
con los juegos. Y nos pregunta: ¢, Qué caracteristicas comunes
presentan los juegos de tablero, los juegos de cartas, los juegos
de pelota, etcétera, que hace que los llamemos a todos “jue-
gos"? Pues resulta que si miramos atentamente nos daremos
cuenta de que en realidad no hay nada que sea comdn a todos
estos juegos. Lo que encontramos son grandes semejanzas
entre, por ejemplo, los distintos juegos de tablero, que a su vez,
pueden presentar muchos parecidos con algunos juegos de
cartas, etcétera. Pero no hay una caracteristica que se manten-
ga en todos los tipos de juegos: “Vemos una complicada red de
parecidos que se superponen y entrecruzan. Parecidos a gran
escalay de detalle”. (IF 1, § 66).

En conclusion, no hay algo que constituya la esencia del
lenguaje, no hay algo en absoluto comdn a todos los ‘juegos de
lenguaje”. Se presentan en cambio parecidos de familia entre los
diversos “juegos de lenguaje”. Esto quiere decir que hay caracte-
risticas comunes a diversos ‘juegos de lenguaje”, pero no hay
caracteristicas comunes a todos los “juegos de lenguaje”. El
concepto de “parecidos de familia” alude a una comparacion con
las semejanzas que encontramos entre los miembros de una
familia: unos son semejantes en cuanto al color de su cabello,
otros en cuanto a sus facciones, su estatura, su caracter, etcéte-
ra. Pero estos rasgos comunes no son compartidos de igual
forma por todos los miembros de la familia.

Los parecidos de familia no se dan Ginicamente entre los
“juegos de lenguaje™ lo mismo sucede con los significados
de las palabras.

Es conocida la tesis wittgensteiniana de que el significado
de una palabra no es otra cosa que su uso. Esto quiere decir
que el significado no es ningtn tipo de entidad que va adosa-
da a la palabra. No es el objeto referido por la palabra, ni
alglin tipo de estado mental (psicoldgico) que acomparia de
algtin modo a la emisién de la palabra, y que es de acceso
exclusivo al hablante. El concepto de “uso” no debe entender-
se como relacionado a “utilidad” sino més bien a “utilizacion”.
“El significado de una palabra es su uso” quiere decir que el
significado de una palabra es el lugar que ésta ocupa (el rol
que juega) en el “juego de lenguaje” en que es utilizada. Aqui
puede observarse que la nocién de ‘juegos de lenguaje” esta
intimamente ligada a la de “significado como uso”.

Wittgenstein sostiene una concepcion holista respecto del
lenguaje y los significados, ya que los significados de nuestras
emisiones dependen de su interrelacion con los demas com-
ponentes del juego de lenguaje al que éstas pertenecen y que
constituyen el contexto de uso de las palabras. Este contexto
de uso esta formado tanto por las demas emisiones lingiisti-
cas como por los eventos o acciones no linguisticas que estan
relacionadas con estas emisiones, y que de este modo tam-
bién forman parte del juego de lenguaje (aclarando que la
distincion entre lo lingliistico y lo no lingiistico es borrosa y
que hay un continuo de casos intermedios).

Habiamos dicho que los parecidos de familia no se da-
ban tnicamente entre los diferentes juegos de lenguaje, que
se daban también entre los significados de las palabras. Una
misma palabra jugada en distintos juegos de lenguaje posee
distintos usos (roles diferentes), pero esto no nos tiene que
llevar necesariamente a decir que tenga significados com-
pletamente diferentes. Diremos entonces que la palabra posee
una familia de significados (cf IF I, § 77).

Otro rasgo importante que Wittgenstein queria destacar con
el concepto de “juegos de lenguaje” es el de que el lenguaje, al
igual que muchos juegos, consta de reglas que rigen su uso.

© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.




© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.

Ahora hien, las reglas no sélo rigen el uso del lenguaje,
sino que son constitutivas de nuestros juegos de lenguaje,
de una forma andloga a como las reglas del ajedrez son
constitutivas de este juego (cf. IF I, §§ 197 y 205).

Por otro lado, no debemos considerar que con su insis-
tencia en la naturaleza regulada del lenguaje, Wittgenstein
pretendia sostener que todo uso del lenguaje esté absoluta-
mente determinado por reglas. Pero para que haya lenguaje
es necesaria la prosecucion de reglas: no tenemos “ninguna
regla para, por ejemplo, cuan alto se puede lanzar la pelota
en el tenis, 0 cuan fuerte, y no obstante el tenis es un juego y
tiene reglas también”. (IF 1, § 68)

SEGUIR UNA REGLA

Las observaciones de Wittgenstein en las IF acerca de “se-
guir una regla” han sido comtnmente malinterpretadas como
el sostenimiento de un argumento escéptico.! Lo cual resulta
curioso, siendo que uno de los objetivos principales de Witt-
genstein era, precisamente, el de atacar al escepticismo desde
su base, mediante la demostracion de su ininteligibilidad.

Wittgenstein sostiene que las tesis escépticas carecen de
sentido, ya que dudan alli donde la duda esta I6gicamente
excluida. A esta forma de enfrentar al escepticismo ya la
encontramos, por cierto, en el Tractatus Logico-Philosophi-
cus (TLP):

El escepticismo no es irrebatible, sino manifiesta-
mente absurdo, cuando quiere dudar alli donde no
puede preguntarse. Porque s6lo puede existir duda
donde existe una pregunta, una pregunta sélo don-
de existe una respuesta, y ésta, sélo donde algo
puede ser dicho. (TLP§ 6.51)

La discusion acerca de seguir una regla comienza en
IF § 143, donde Wittgenstein introduce el ejemplo de instruir
a un alumno a continuar la serie 0,1,2,3,4,5... En § 185 se
introduce una complicacion. Se instruye al alumno a ejecutar
una orden de la forma “+n” anotando series de la forma 0, n,
2n, 3n. Asi, a la orden “+1” el alumno anota la serie de los
nlimeros cardinales. A continuacién se hacen pruebas de su
comprension de la regla en el terreno numérico hasta 1 000.

Se hace ahora que el alumno continde una serie con la
regla “+2" por encima de 1 000, y €l responde: 1 000, 1 004,
1008, 1 012. Obviamente no ha seguido la regla. Pero creia-
mos que la habia comprendido, debido a la cantidad de
pruebas que le habiamos hecho realizar.

Aqui surge el problema de que, dada la cantidad finita
de las respuestas que nos puede dar el alumno, éstas pue-
den ser compatibles con un sinndmero de reglas posibles.
¢Coémo podemos entonces estar seguros de que el alumno
ha comprendido la regla indicada? Pareciera que una infini-
dad de cursos de accion pudieran ser compatibles, segln
alguna interpretacion, con la regla.

De este modo, vemos que el alumno ha interpretado su
propia respuesta como siguiendo la regla:

Decimos: “Debias sumar dos; jmira cémo has em-
pezado la serie! " —El responde: “iSi! ¢No es
correcta? Pensé que debia hacerlo asi”. —O supon
que dijese, sefialando la serie: “jPero si he prose-
guido del mismo modo!” —De nada nos serviria
decir: “;Pero es que no ves ? "—y repetirle las
viejas explicaciones y ejemplos. (IF 1,8 185)



Finalmente, en § 201 Wittgenstein extrae las Ultimas
consecuencias del argumento que recién hemos expuesto.
Su conclusion es la siguiente:

Nuestra paradoja era ésta: una regla no podia de-
terminar ningun curso de accion porque todo curso
de accién puede hacerse concordar con la regla.
La respuesta era: Si todo puede hacerse concordar
con la regla, entonces también puede hacerse dis-
cordar. De donde no habria concordancia ni
desacuerdo. (IF1, § 201)

En este paragrafo pareciera que Wittgenstein esta cul-
minando un argumento escéptico, y asi se o ha interpretado
erréneamente. Como si Wittgenstein estuviera llegando a la
conclusion de que cada nueva aplicacion de la regla es un
salto en la obscuridad. Que cualquier intencién presente
puede ser interpretada a fin de concordar con cualquier cosa que
eljamos hacer. Esto nos llevaria, finalmente, a sostener que no
se puede significar nada con ninguna palabra. Por el contrario,
el paragrafo 201 no se trata de otra cosa que de la culmina-
cion de una sostenida reductio ad absurdum.?

La finalidad del argumento de Wittgenstein es atacar
una determinada concepcion: la que consiste en considerar
que somos capaces de aplicar una regla debido a que so-
mos “guiados” por ella. Como si la regla fuese un objeto
abstracto que engrana con un mecanismo mental. (Como
puede observarse, esta critica es analoga en muchos aspec-
tos a la realizada contra la idea de que los significados son
alguin tipo de entidad que va adosada a las palabras.)

Si estamos obligados a continuar la serie asi: 1 000,
1002, 1 004, 1 006, (y no 1 000, 1 004, 1 008, 1 012), es
porque éste es en si mismo el criterio de comprender “+2".
La regla no determina mecanicamente su aplicacion, sino
que nosotros determinamos en nuestra practica qué es lo
que va a contar como cumplir con la regla. “Las reglas guian
nuestra conducta porque nosotros guiamos nuestras accio-
nes en referencia a reglas.”

El propésito de la reductio ad absurdum en § 201 es
despojarnos de una concepcion errénea para que podamos
comprender correctamente lo que es “seguir una regla”. Sélo
en este marco se entiende la segunda mitad de § 201:

Que hay ahi un malentendido se muestra ya en que
en este curso de pensamientos damos interpreta-
cion tras interpretacion; como si cada una nos
contentase al menos por un momento, hasta que
pensamos en una interpretacion que, esta adn de-
tras de ella. Con ello mostramos que hay una
captacion de una regla que no es una interpreta-
cion; sino que se manifiesta, de caso en caso de
aplicacion, en lo que llamamos “seguir la regla” y
en o que llamamos “contravenirla”. (IF § 201)

Después de la poderosa reductio ad absurdum de § 201,
Wittgenstein saca en § 202 la conclusion acerca de qué es seguir
una regla, y resume su critica a la concepcion de que la regla es
algun tipo de entidad abstracta que guia nuestra accion:

Por lo tanto “seguir la regla” es una practica. Y
creer seguir la regla no es seguir la regla. Y por
tanto no se puede seguir “privadamente” la regla,
porque de lo contrario creer seguir la regla seria lo
mismo que sequir la regla.

© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.




La regla no es ni una entidad abstracta ni un objeto en el
mundo mental o fisico. La existencia de reglas es una practi-
ca, que implica un uso estable, una costumbre. Como
podemos ver, seguir una regla no es interpretarla, sino que
se la sigue ciegamente. No debemos buscar la regla en
alguna clase de proceso extrafio:

El lenguaje, quiero decir, remite a un modo de vida.
Para definir el fenémeno del lenguaje hay que des-
cribir una praxis, no un proceso extraordinario del
tipo que sea. Es muy dificil reconocer esto. (Obser-
vaciones sobre los Fundamentos de la Matematica
(OFM) VI, § 34)

La regla se muestra en la regularidad de la conducta
plblica. Pero, ¢basta entonces con observar un comporta-
miento regular para atribuir la prosecucion de una regla? No:
el concepto de regla esta internamente relacionado con el de
regularidad, pero seguir una regla no es meramente una regu-
laridad. Para seguir una regla debe haber ademas una
conducta normativa.* Esto implica la necesidad de que haya
actos de tal complejidad que practicamente ya estan en el
ambito de lo lingiiistico (o por lo menos prelingiiistico):

Si, de una pareja de chimpancés, uno hiciera una
vez con arafiazos sobre el suelo la figura y otro, a
continuacion, la serie etcétera, no por ello el prime-
ro habria establecido una regla y el segundo la
habrfa seguido, aconteciera lo que fuese, al hacerlo
en el aima de ambos.

Pero si se observara, por ejemplo, el fenémeno de un tipo
de leccion, en la que primero se hacen y luego se copian
ensayos, con éxito o sin él, con recompensa 0 castigo y cosas
semejantes; si, al final, el asi adiestrado colocara, una al lado
de otra como el primer ejemplo, figuras que hasta entonces no
habia visto, dirlamos, ciertamente, que uno de los chimpancés
escribe reglas, y el otro las sigue. (OFM VI, § 42).

Resumiendo: la regla no es ningln tipo de objeto fisico 0
mental. Seguir una regla no es interpretar la regla, sino que se
la sigue ciegamente. Seguir la regla es una practica que nos
remite a un habito o costumbre.

Como hemos podido observar, el argumento de Witt-
genstein no va dirigido a demostrar que no somos capaces

© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.

de seguir una regia. Muy por el contrario, nos lleva a la
siguiente conclusion; debemos abandonar la concepcion de
que somos “guiados” por una regla, que sequir la regla con-
siste en algun tipo de evento “privado” como la interpretacion;
de lo contrario nos veremos obligados a aceptar que el len-
guaje mismo es imposible.

Carece de sentido preguntar por el fundamento de la regla,
porque todo uso significativo del lenguaje presupone que se
esté siguiendo una regla. La cadena de razones tiene un fin:

“;Como puedo seguir una regla?” —Si ésta no es
una pregunta por las causas, entonces lo es por la
justificacién de que actué asi siguiéndola.

Si he agotado los fundamentos, he llegado a
roca dura y mi pala se retuerce. Estoy entonces
inclinado a decir; “Asi simplemente es como acto”.
(IF1,8217)

La regla constituye el telén de fondo sobre el cual se
sustenta el uso del lenguaje. Determina qué va a contar
como un hecho, y sobre ella se asientan el sentido, la verdad
y la falsedad de las proposiciones empiricas. Las reglas son
condicién de posibilidad del lenguaje y se muestran en nues-
tras practicas y en el uso significativo del lenguaje.

PROPOSICIONES EMPIRICAS Y GRAMATICALES

Hemos dicho que el sentido, la verdad y la falsedad de las
proposiciones empiricas descansan sobre las reglas que ri-
gen su uso.

Aqui podemos sefialar que para Wittgenstein “existe una
correspondencia entre los conceptos de “significado” y de
"regla’. (SC § 62) Esto se debe a que un significado de una
palabra es una forma de utilizarla, que es “lo que aprende-
mos cuando la palabra se incorpora a nuestro lenguaje por



© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.

primera vez" (SC § 61), y esto no es otra cosa que una regla
de aplicacion o uso de la palabra.

Wittgenstein denomina “proposiciones gramaticales” a
las proposiciones que describen las reglas de los juegos de
lenguaje. Estas no pueden ser verdaderas ni falsas debido a
que expresan reglas que son el fundamento de toda verdad
y falsedad. Ademas no pueden ser verdaderas ni falsas por-
que su contraria carece de sentido (es decir, no es verdadera
ni falsa). De este modo, ellas también carecen de sentido.

Las proposiciones gramaticales son proposiciones tales como
“hay objetos fisicos”, la cual carece de sentido (por lo menos en
contextos de uso normales), pero esta supuesta en (y rige el uso
de) las proposiciones que hablan acerca de objetos fisicos.

No hay que confundir el sinsentido de las “proposiciones
gramaticales” con el sinsentido de sus contrarias, ya que es-
tos dos tipos de proposiciones poseen un status lingiistico
completamente diferente. Una proposicion como “hay objetos
fisicos” es carente de sentido en una forma muy distinta que
su contraria “no hay objetos fisicos”. Mientras una describe
una regla que rige nuestro actuar, y se muestra en nuestro
uso del lenguaje, la otra no describe nada en absoluto que se
pueda mostrar en nuestras practicas. Las “proposiciones gra-
maticales” podran carecer de sentido pero no son vacias.

Las “proposiciones gramaticales” no forman parte del juego
sino que estan en el “comienzo”, son reglas del juego. Carecen
de sentido porque el sentido se da en el uso del lenguaje, es
decir, dentro del juego, en lo que se dice. Las “proposiciones
gramaticales”, en tanto reglas, se muestran en el uso significati-
vo del lenguaje (en lo que se dice). No podemos dar razones de
ellas porque son el fundamento de toda razén, es decir, consti-
tuyen la condicion de posibilidad de que podamos dar razones.

Es interesante mencionar que, mientras que en las IF
encontramos una distincion fuerte entre “proposiciones em-
piricas” y “proposiciones gramaticales”, en SC esta distincion
se vuelve borrosa y fluctuante en el tiempo:

Podriamos imaginar que algunas proposiciones, que
tienen la forma de proposiciones empiricas, se soli-
difican y funcionan como un canal para las propo-
siciones empiricas que no estan solidificadas y fluyen;
y también que esta relacion cambia con el tiempo, de
modo que las proposiciones que fluyen se solidifi-
can y las sélidas se fluidifican. (SC § 96)

IMAGEN DE MUNDO

En SC Wittgenstein introduce en su filosofia el concepto de
“Creencia’, que va a ocupar un lugar central en sus investiga-
ciones. Las creencias son certezas practicas que funcionan
como reglas que rigen nuestro actuar.

Aligual que las reglas, las creencias no son ningln tipo
de estado psicoldgico subjetivo. Son algo compartido y supo-
nen una conducta regular.

Las reglas o creencias no tienen por qué ser explicitas.
Pueden simplemente ser algo que se acepta como obvio, que
nunca se cuestiona, y que quiza nunca siquiera se formula (cf.
SC § 87). Esto esta directamente relacionado con el hecho de
que en realidad no se las aprende explicitamente. Wittgens-
tein sefiala que las creencias adquiridas ciegamente pueden
ser descubiertas con posterioridad (cf. SC § 152). Las creen-
cias, explicitas 0 no, se muestran en nuestro actuar.

Ahora hien, las reglas o creencias constituyen un siste-
ma, que funciona como un telon de fondo para nuestras
practicas;

Mis convicciones constituyen un sistema, un edifi-
cio. (SC s 102) Cuando empezarnos a creer algo, lo
que creemos no es una Unica proposicion sino todo
un sistema de proposiciones. (Se hace la luz poco
a poco sobre el conjunto.) (SC § 141)

No me aferro a una proposicion, sino a una
red de proposiciones. (SC § 225)

Como ya dijimos, este sistema de creencias compone
una especie de mitologia que Wittgenstein denomind “ima-
gen de mundo”. Wittgenstein nos dice que no tenemos nuestra
“imagen de mundo” porque estemos convencidos de su co-
rreccion. Por el contrario, la “imagen de mundo” es el trasfondo
que nos viene dado, y sobre el cual distinguimos entre lo
verdadero y lo falso (cf. SC § 94).



© Adriana Calatayud, de la serie Desdoblamientos, 1997.

El siguiente paragrafo de SC parece resumir claramente
la concepcion wittgensteiniana acerca de la naturaleza y
funcién de la imagen de mundo:

Las proposiciones que describen esta imagen del mun-
do podrian pertenecer a una suerte de mitologia. Su
funcién es semejante a la de las reglas del juego, y el
juego también puede aprenderse de un modo puramen-
te practico, sin necesidad de reglas explicitas. (SC § 95)

Wittgenstein compara a nuestro sistema de creencias
con un ro, cuyo cauce esta formado por arena y roca dura.
La arena corresponde a las creencias menos firmes, y la
roca a las certezas inamovibles. Con esta analogia se pone
de relieve el hecho de que la distincion entre las creencias
mas firmes y las menos firmes es borrosa y varia con el
tiempo. Asi, lo que era roca se puede corroer con el tiempo,
y lo que era arena posiblemente se asiente y solidifique.

Una caracteristica de las creencias mas basicas es que
carecen de fundamentos, ya que no tienen otras creencias
anteriores (0 mas basicas) en las que asentarse. “En el
fundamento de la creencia bien fundada se encuentra la
creencia sin fundamentos.” (SC § 253)

FORMAS DE VIDA

Hemos dicho que Wittgenstein con su concepto de “juegos
de lenguaje” queria recalcar que el lenguaje es una actividad
humana que se encuentra inmersa en todo un sistema de
préacticas, tanto lingiiisticas como no lingiiisticas. Es por ello
que Wittgenstein sostiene que:

imaginar un lenguaje significa imaginar una forma
de vida. (/F, § 19). La expresion “juego de lenguaje”

debe poner de relieve aqui que hablar el lenguaje
forma parte de una actividad o de una forma de
vida. (IF, § 23).

Ademas, el lenguaje es una practica que posee reglas
que son de algiin modo constitutivas del mismo, asi como las
reglas del ajedrez definen lo que éste es, y como se juega.

Habiamos visto que las reglas rigen el uso de las pala-
bras, su significacion, etcétera, pero que no son ningln tipo
de entidad que guie nuestra accion. Seguir una regla no es
un evento privado, sino una practica que remite a una cos-
tumbre. Aqui se ve claramente que la regla en realidad se
asienta sobre nuestras practicas; que no son otra cosa que
lo que Wittgenstein llama nuestra “forma de vida’".

Las reglas no son suficientes para establecer una
practica; también necesitamos ejemplos. Nuestras
reglas dejan alternativas abiertas y la practica debe
hablar por si misma. (SC§139)

Las creencias que funcionan como reglas de nuestra
accion constituyen un sistema que Wittgenstein denomina
‘imagen de mundo”. Las creencias mas basicas de nuestra
imagen de mundo carecen de fundamento, ya que no pode-
mos dar razones de ellas. El limite de la fundamentacion se
halla en nuestra actuacion: “es nuestra actuacion la que
yace en el fondo del juego de lenguaje”. (SC § 204)

En resumen: los “juegos de lenguaje” son conjuntos de
acciones linglisticas y no lingiiisticas regidas por reglas, las
cuales se adquieren por costumbre, lo que nos remite a una
determinada “forma de vida”.

De modo que hay una relatividad del lenguaje respecto a las
diferentes posibles “formas de vida” de, por ejemplo, diferentes
culturas. Llegados a este punto podemos preguntamos si hay algo
en com(n a las distintas formas de vida que permita la comunica-
cion entre los hombres de culturas radicalmente diferentes.



Imaginate que llegas como explorador a un pais
desconacido con un lenguaje que te es totalmente
extrafio. ;,Bajo qué circunstancias dirias que la gen-
te de alli da drdenes, entiende drdenes, obedece,
se rebela contra ordenes, etcétera?

El modo de actuar humano comdn es el siste-
ma de referencia por medio del cual interpretamos
un lenguaje extrafio. (IF 1, § 206)

No debemos considerar entonces a Wittgenstein como un
relativista radical. Si bien los juegos de lenguaje son relativos a
las diferentes posibles “formas de vida”, hay un limite para esa
relatividad. Y es precisamente lo com(n a esas “formas de
vida", el modo de actuar humano com(n, lo que nos permite

© Adriana Calatayud, de la serie
Operacidn de lo mutable, 1998.

considerar como hombres a los hombres de otras culturas, y a
sus emisiones lingliisticas como algo mas que meros ruidos.

N OTAS

' El mayor exponente de esta interpretacion ha sido Saul Kripke, en Witt-
genstein: On rules and private language.

2 Como ha sostenido Shanker S.G. en Wittgenstein and the turning-point in
the philosophy of mathematics, p. 14.

3 Shanker S.G., ap. cit., p. 18.

4Cf. Shanker S.G., ap. cit., p. 20.

B I BLI OGRATFIA

Kenny, A., Wittgenstein, Alianza Editorial, Madrid, 1982.
Kripke, S., Wittgenstein on rules and private language, Cambridge, Mass., 1982.
Shanker, S.G., Wittgenstein and the turning-point in the philosophy of mathe-
matics, State University of New York Press, 1987.
Wittgenstein, L., Investigaciones Filoséficas, UNAM, México, 1988.

, Observaciones sobre los fundamentos de la matemética,
Alianza editorial, Madrid, 1987.

, Sobre la Certeza, Editorial Gedisa, Barcelona, 1991.

, Tractatus logico-philosophicus, Alianza Universidad,
Madrid, 1994.








