
41

Ludwig Wittgenstein ha insistido, con su concepto de “juego de lengua-

je”, en que debemos ver al lenguaje como una actividad humana

inmersa en un sistema de prácticas, las cuales constituyen lo que

denominó una “forma de vida”. Wittgenstein ha puesto énfasis en el

carácter regulado de esta actividad, sosteniendo por un lado que hay

reglas que rigen nuestras prácticas, pero señalando por el otro que

estas reglas están sustentadas por las prácticas mismas, por lo cual no

tiene sentido hablar de una regla sin referirnos a su aplicación. El

propósito de este trabajo es examinar de qué manera se asientan los

“juegos de lenguaje” sobre las denominadas “formas de vida”. Para ello

se tomará como eje de análisis el estudio de la relación que Wittgens-

tein establece entre las prácticas lingüísticas y las reglas de un lenguaje.

En las Investigaciones Filosóficas (IF) los “juegos de lenguaje” se

definen como conjuntos de prácticas lingüísticas y no lingüísticas

regidas por reglas. Pero entonces ¿qué es una regla?, ¿dónde se

funda?, ¿cómo podemos seguir una regla? La respuesta es la si-

guiente: seguir una regla es una actividad que nos remite a un uso

estable, una costumbre. De modo que la regla no es ningún tipo de

objeto físico o mental. Por otro lado, carece de sentido preguntar por

el fundamento de la regla porque todo uso significativo del lenguaje

presupone que se esté siguiendo una regla.

Sobre la regla se asientan el sentido, la verdad y la falsedad de las

proposiciones empíricas. Las proposiciones que describen las reglas

de nuestros juegos de lenguaje, llamadas por Wittgenstein “proposicio-

nes gramaticales”, no pueden ser verdaderas ni falsas porque expresan

W i t t g e n s t e i n  y  l o s

 cimientos del
l e n g u a j e

E s t e b a n
  Withrington

E l e m e n t o s  3 9 ,  2 0 0 0 ,  p p .  4 1 - 4 9



42

reglas que son el fundamento de toda verdad y falsedad. No

podemos dar razones de ellas porque son el fundamento de

toda razón. Así resulta que las reglas carecen de fundamento

y las proposiciones gramaticales carecen de sentido.

En Sobre la Certeza (SC) puede notarse un leve giro en la

filosofía de Wittgenstein. Allí introduce el concepto de “creen-

cias” para denominar a las certezas prácticas que, constituyendo

un sistema, funcionan como un telón de fondo para nuestras

prácticas. A estas creencias no se las debe entender como

estados psicológicos subjetivos puesto que son algo comparti-

do, son las reglas que rigen nuestro actuar. El sistema de

creencias forma una especie de mitología que Wittgenstein

denominó “imagen de mundo”. Cuando llegamos a este punto

tocamos fondo. La “imagen de mundo” carece de fundamento.

Aquí nos encontramos con lo dado, las formas de vida, las

cuales no son otra cosa que el conjunto de prácticas sobre las

cuales se asienta (y a las cuales pertenece) el lenguaje.

Es importante señalar que en SC pueden notarse algu-

nas diferencias con respecto a la filosofía del Wittgenstein de

las IF. Mientras que en las IF encontramos una distinción

fuerte entre reglas y prácticas (y entre proposiciones empíri-

cas y proposiciones gramaticales), en SC esta distinción se

hace menos nítida: tenemos un continuo con una cantidad

de puntos intermedios (la distinción entre proposiciones em-

píricas y proposiciones gramaticales es borrosa y fluctuante

en el tiempo). Otra diferencia importante es que el concepto

de “creencia”, en su sentido técnico, aparece recién en SC,

aunque tiene su símil en el concepto de “regla” de las IF. En

mi opinión podemos considerar que estas diferencias no

conllevan ningún tipo de incompatibilidad entre estas obras

debido a que en ellas no se sostienen posturas contradicto-

rias. Por el contrario, deberíamos ver en SC una continuidad

con las IF, en vez de postular rupturas abruptas en el pensa-

miento wittgensteiniano.

JUEGOS DE LENGUAJE

Como ya dijimos, con el concepto de “juego de lenguaje”

Wittgenstein ha querido poner en relieve que el lenguaje es

una práctica humana, la cual se encuentra inmersa en las

demás prácticas que constituyen la complicada forma de

vida humana. Así, Wittgenstein define “juego de lenguaje”

como el “todo formado por el lenguaje y las acciones con las

que está entretejido”. (IF I, § 7)

Además, al hablar de “juegos de lenguaje” (en lugar de

“el lenguaje”) se pone de manifiesto que con “lenguaje”

denominamos a una multiplicidad de eventos:

¿Pero cuántos géneros de oraciones hay? ¿Acaso

aserción pregunta y orden? Hay innumerables géne-

ros: innumerables géneros diferentes de empleos de

todo lo que llamamos “signos”, “palabras”, “oracio-

nes”. Y esta multiplicidad no es algo fijo, dado de

una vez por todas; sino que nuevos tipos de lengua-

je, nuevos juegos de lenguaje, como podemos decir,

nacen y otros envejecen y se olvidan. (IF I, § 23)

Ahora bien, siendo que hay tantos tipos de “juegos de len-

guaje”, y que son tan heterogéneos, surge la pregunta de qué es

lo que hace que todos pertenezcan a lo que denominamos

lenguaje, o en otros términos, ¿qué es lo esencial a los

“juegos de lenguaje”? La respuesta sorprendente es que no

hay nada absoluto en común a todos los fenómenos que

llamamos lenguaje. Esto no implica que la palabra “lenguaje”

tenga una infinidad de significados, sino que designa a una

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

E S T E B A N  W i t h r i n g t o n



43

familia de fenómenos, los cuales están emparentados entre

sí de muy diversas maneras (cf. IF I, § 65).

Para aclarar este punto, Wittgenstein vuelve a la analogía

con los juegos. Y nos pregunta: ¿Qué características comunes

presentan los juegos de tablero, los juegos de cartas, los juegos

de pelota, etcétera, que hace que los llamemos a todos “jue-

gos”? Pues resulta que si miramos atentamente nos daremos

cuenta de que en realidad no hay nada que sea común a todos

estos juegos. Lo que encontramos son grandes semejanzas

entre, por ejemplo, los distintos juegos de tablero, que a su vez,

pueden presentar muchos parecidos con algunos juegos de

cartas, etcétera. Pero no hay una característica que se manten-

ga en todos los tipos de juegos: “Vemos una complicada red de

parecidos que se superponen y entrecruzan. Parecidos a gran

escala y de detalle”. (IF I, § 66).

En conclusión, no hay algo que constituya la esencia del

lenguaje, no hay algo en absoluto común a todos los “juegos de

lenguaje”. Se presentan en cambio parecidos de familia entre los

diversos “juegos de lenguaje”. Esto quiere decir que hay caracte-

rísticas comunes a diversos “juegos de lenguaje”, pero no hay

características comunes a todos los “juegos de lenguaje”. El

concepto de “parecidos de familia” alude a una comparación con

las semejanzas que encontramos entre los miembros de una

familia: unos son semejantes en cuanto al color de su cabello,

otros en cuanto a sus facciones, su estatura, su carácter, etcéte-

ra. Pero estos rasgos comunes no son compartidos de igual

forma por todos los miembros de la familia.

Los parecidos de familia no se dan únicamente entre los

“juegos de lenguaje”: lo mismo sucede con los significados

de las palabras.

Es conocida la tesis wittgensteiniana de que el significado

de una palabra no es otra cosa que su uso. Esto quiere decir

que el significado no es ningún tipo de entidad que va adosa-

da a la palabra. No es el objeto referido por la palabra, ni

algún tipo de estado mental (psicológico) que acompaña de

algún modo a la emisión de la palabra, y que es de acceso

exclusivo al hablante. El concepto de “uso” no debe entender-

se como relacionado a “utilidad” sino más bien a “utilización”.

“El significado de una palabra es su uso” quiere decir que el

significado de una palabra es el lugar que ésta ocupa (el rol

que juega) en el “juego de lenguaje” en que es utilizada. Aquí

puede observarse que la noción de “juegos de lenguaje” está

íntimamente ligada a la de “significado como uso”.

Wittgenstein sostiene una concepción holista respecto del

lenguaje y los significados, ya que los significados de nuestras

emisiones dependen de su interrelación con los demás com-

ponentes del juego de lenguaje al que éstas pertenecen y que

constituyen el contexto de uso de las palabras. Este contexto

de uso está formado tanto por las demás emisiones lingüísti-

cas como por los eventos o acciones no lingüísticas que están

relacionadas con estas emisiones, y que de este modo tam-

bién forman parte del juego de lenguaje (aclarando que la

distinción entre lo lingüístico y lo no lingüístico es borrosa y

que hay un continuo de casos intermedios).

Habíamos dicho que los parecidos de familia no se da-

ban únicamente entre los diferentes juegos de lenguaje, que

se daban también entre los significados de las palabras. Una

misma palabra jugada en distintos juegos de lenguaje posee

distintos usos (roles diferentes), pero esto no nos tiene que

llevar necesariamente a decir que tenga significados com-

pletamente diferentes. Diremos entonces que la palabra posee

una familia de significados (cf IF I, § 77).

Otro rasgo importante que Wittgenstein quería destacar con

el concepto de “juegos de lenguaje” es el de que el lenguaje, al

igual que muchos juegos, consta de reglas que rigen su uso.

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

Wittgenstein y los cimientos del lenguaje



44

Ahora bien, las reglas no sólo rigen el uso del lenguaje,

sino que son constitutivas de nuestros juegos de lenguaje,

de una forma análoga a como las reglas del ajedrez son

constitutivas de este juego (cf. IF I, § § 197 y 205).

Por otro lado, no debemos considerar que con su insis-

tencia en la naturaleza regulada del lenguaje, Wittgenstein

pretendía sostener que todo uso del lenguaje esté absoluta-

mente determinado por reglas. Pero para que haya lenguaje

es necesaria la prosecución de reglas: no tenemos “ninguna

regla para, por ejemplo, cuán alto se puede lanzar la pelota

en el tenis, o cuán fuerte, y no obstante el tenis es un juego y

tiene reglas también”. (IF I, § 68)

SEGUIR UNA REGLA

Las observaciones de Wittgenstein en las IF acerca de “se-

guir una regla” han sido comúnmente malinterpretadas como

el sostenimiento de un argumento escéptico.1 Lo cual resulta

curioso, siendo que uno de los objetivos principales de Witt-

genstein era, precisamente, el de atacar al escepticismo desde

su base, mediante la demostración de su ininteligibilidad.

Wittgenstein sostiene que las tesis escépticas carecen de

sentido, ya que dudan allí donde la duda está lógicamente

excluida. A esta forma de enfrentar al escepticismo ya la

encontramos, por cierto, en el Tractatus Logico-Philosophi-

cus (TLP):

El escepticismo no es irrebatible, sino manifiesta-

mente absurdo, cuando quiere dudar allí donde no

puede preguntarse. Porque sólo puede existir duda

donde existe una pregunta, una pregunta sólo don-

de existe una respuesta, y ésta, sólo donde algo

puede ser dicho. (TLP § 6.51)

La discusión acerca de seguir una regla comienza en

IF § 143, donde Wittgenstein introduce el ejemplo de instruir

a un alumno a continuar la serie 0,1,2,3,4,5... En § 185 se

introduce una complicación. Se instruye al alumno a ejecutar

una orden de la forma “+n” anotando series de la forma 0, n,

2n, 3n. Así, a la orden “+1” el alumno anota la serie de los

números cardinales. A continuación se hacen pruebas de su

comprensión de la regla en el terreno numérico hasta 1 000.

Se hace ahora que el alumno continúe una serie con la

regla “+2” por encima de 1 000, y él responde: 1 000, 1 004,

1 008, 1 012. Obviamente no ha seguido la regla. Pero creía-

mos que la había comprendido, debido a la cantidad de

pruebas que le habíamos hecho realizar.

Aquí surge el problema de que, dada la cantidad finita

de las respuestas que nos puede dar el alumno, éstas pue-

den ser compatibles con un sinnúmero de reglas posibles.

¿Cómo podemos entonces estar seguros de que el alumno

ha comprendido la regla indicada? Pareciera que una infini-

dad de cursos de acción pudieran ser compatibles, según

alguna interpretación, con la regla.

De este modo, vemos que el alumno ha interpretado su

propia respuesta como siguiendo la regla:

Decimos: “Debías sumar dos; ¡mira cómo has em-

pezado la serie! ” —Él responde: “¡Sí! ¿No es

correcta? Pensé que debía hacerlo así”. —O supón

que dijese, señalando la serie: “¡Pero si he prose-

guido del mismo modo!” —De nada nos serviría

decir: “¿Pero es que no ves ? ”—y repetirle las

viejas explicaciones y ejemplos. (IF I,§ 185)

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

E S T E B A N  W i t h r i n g t o n



45

Finalmente, en § 201 Wittgenstein extrae las últimas

consecuencias del argumento que recién hemos expuesto.

Su conclusión es la siguiente:

Nuestra paradoja era ésta: una regla no podía de-

terminar ningún curso de acción porque todo curso

de acción puede hacerse concordar con la regla.

La respuesta era: Si todo puede hacerse concordar

con la regla, entonces también puede hacerse dis-

cordar. De donde no habría concordancia ni

desacuerdo. (IF I, § 201)

En este parágrafo pareciera que Wittgenstein está cul-

minando un argumento escéptico, y así se lo ha interpretado

erróneamente. Como si Wittgenstein estuviera llegando a la

conclusión de que cada nueva aplicación de la regla es un

salto en la obscuridad. Que cualquier intención presente

puede ser interpretada a fin de concordar con cualquier cosa que

elijamos hacer. Esto nos llevaría, finalmente, a sostener que no

se puede significar nada con ninguna palabra. Por el contrario,

el parágrafo 201 no se trata de otra cosa que de la culmina-

ción de una sostenida reductio ad absurdum.2

La finalidad del argumento de Wittgenstein es atacar

una determinada concepción: la que consiste en considerar

que somos capaces de aplicar una regla debido a que so-

mos “guiados” por ella. Como si la regla fuese un objeto

abstracto que engrana con un mecanismo mental. (Como

puede observarse, esta crítica es análoga en muchos aspec-

tos a la realizada contra la idea de que los significados son

algún tipo de entidad que va adosada a las palabras.)

Si estamos obligados a continuar la serie así: 1 000,

1 002, 1 004, 1 006, (y no 1 000, 1 004, 1 008, 1 012), es

porque éste es en sí mismo el criterio de comprender “+2”.

La regla no determina mecánicamente su aplicación, sino

que nosotros determinamos en nuestra práctica qué es lo

que va a contar como cumplir con la regla. “Las reglas guían

nuestra conducta porque nosotros guiamos nuestras accio-

nes en referencia a reglas.”3

El propósito de la reductio ad absurdum en § 201 es

despojarnos de una concepción errónea para que podamos

comprender correctamente lo que es “seguir una regla”. Sólo

en este marco se entiende la segunda mitad de § 201:

Que hay ahí un malentendido se muestra ya en que

en este curso de pensamientos damos interpreta-

ción tras interpretación; como si cada una nos

contentase al menos por un momento, hasta que

pensamos en una interpretación que, está aún de-

trás de ella. Con ello mostramos que hay una

captación de una regla que no es una interpreta-

ción; sino que se manifiesta, de caso en caso de

aplicación, en lo que llamamos “seguir la regla” y

en lo que llamamos “contravenirla”. (IF § 201)

Después de la poderosa reductio ad absurdum de § 201,

Wittgenstein saca en § 202 la conclusión acerca de qué es seguir

una regla, y resume su crítica a la concepción de que la regla es

algún tipo de entidad abstracta que guía nuestra acción:

Por lo tanto “seguir la regla” es una práctica. Y

creer seguir la regla no es seguir la regla. Y por

tanto no se puede seguir “privadamente” la regla,

porque de lo contrario creer seguir la regla sería lo

mismo que seguir la regla.

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

Wittgenstein y los cimientos del lenguaje



46

La regla no es ni una entidad abstracta ni un objeto en el

mundo mental o físico. La existencia de reglas es una prácti-

ca, que implica un uso estable, una costumbre. Como

podemos ver, seguir una regla no es interpretarla, sino que

se la sigue ciegamente. No debemos buscar la regla en

alguna clase de proceso extraño:

El lenguaje, quiero decir, remite a un modo de vida.

Para definir el fenómeno del lenguaje hay que des-

cribir una praxis, no un proceso extraordinario del

tipo que sea. Es muy difícil reconocer esto. (Obser-
vaciones sobre los Fundamentos de la Matemática
(OFM) VI, § 34)

La regla se muestra en la regularidad de la conducta

pública. Pero, ¿basta entonces con observar un comporta-

miento regular para atribuir la prosecución de una regla? No:

el concepto de regla está internamente relacionado con el de

regularidad, pero seguir una regla no es meramente una regu-

laridad. Para seguir una regla debe haber además una

conducta normativa.4 Esto implica la necesidad de que haya

actos de tal complejidad que prácticamente ya están en el

ámbito de lo lingüístico (o por lo menos prelingüístico):

Si, de una pareja de chimpancés, uno hiciera una

vez con arañazos sobre el suelo la figura y otro, a

continuación, la serie etcétera, no por ello el prime-

ro habría establecido una regla y el segundo la

habría seguido, aconteciera lo que fuese, al hacerlo

en el alma de ambos.

Pero si se observara, por ejemplo, el fenómeno de un tipo

de lección, en la que primero se hacen y luego se copian

ensayos, con éxito o sin él, con recompensa o castigo y cosas

semejantes; si, al final, el así adiestrado colocara, una al lado

de otra como el primer ejemplo, figuras que hasta entonces no

había visto, diríamos, ciertamente, que uno de los chimpancés

escribe reglas, y el otro las sigue. (OFM VI, § 42).

Resumiendo: la regla no es ningún tipo de objeto físico o

mental. Seguir una regla no es interpretar la regla, sino que se

la sigue ciegamente. Seguir la regla es una práctica que nos

remite a un hábito o costumbre.

Como hemos podido observar, el argumento de Witt-

genstein no va dirigido a demostrar que no somos capaces

de seguir una regia. Muy por el contrario, nos lleva a la

siguiente conclusión: debemos abandonar la concepción de

que somos “guiados” por una regla, que seguir la regla con-

siste en algún tipo de evento “privado” como la interpretación;

de lo contrario nos veremos obligados a aceptar que el len-

guaje mismo es imposible.

Carece de sentido preguntar por el fundamento de la regla,

porque todo uso significativo del lenguaje presupone que se

esté siguiendo una regla. La cadena de razones tiene un fin:

“¿Cómo puedo seguir una regla?” —Si ésta no es

una pregunta por las causas, entonces lo es por la

justificación de que actué así siguiéndola.

Si he agotado los fundamentos, he llegado a

roca dura y mi pala se retuerce. Estoy entonces

inclinado a decir: “Así simplemente es como actúo”.

(IF I, § 217)

La regla constituye el telón de fondo sobre el cual se

sustenta el uso del lenguaje. Determina qué va a contar

como un hecho, y sobre ella se asientan el sentido, la verdad

y la falsedad de las proposiciones empíricas. Las reglas son

condición de posibilidad del lenguaje y se muestran en nues-

tras prácticas y en el uso significativo del lenguaje.

PROPOSICIONES EMPÍRICAS Y GRAMATICALES

Hemos dicho que el sentido, la verdad y la falsedad de las

proposiciones empíricas descansan sobre las reglas que ri-

gen su uso.

Aquí podemos señalar que para Wittgenstein “existe una

correspondencia entre los conceptos de “significado” y de

”regla”. (SC § 62) Esto se debe a que un significado de una

palabra es una forma de utilizarla, que es “lo que aprende-

mos cuando la palabra se incorpora a nuestro lenguaje por

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

E S T E B A N  W i t h r i n g t o n



47

primera vez” (SC § 61), y esto no es otra cosa que una regla

de aplicación o uso de la palabra.

Wittgenstein denomina “proposiciones gramaticales” a

las proposiciones que describen las reglas de los juegos de

lenguaje. Éstas no pueden ser verdaderas ni falsas debido a

que expresan reglas que son el fundamento de toda verdad

y falsedad. Además no pueden ser verdaderas ni falsas por-

que su contraria carece de sentido (es decir, no es verdadera

ni falsa). De este modo, ellas también carecen de sentido.

Las proposiciones gramaticales son proposiciones tales como

“hay objetos físicos”, la cual carece de sentido (por lo menos en

contextos de uso normales), pero está supuesta en (y rige el uso

de) las proposiciones que hablan acerca de objetos físicos.

No hay que confundir el sinsentido de las “proposiciones

gramaticales” con el sinsentido de sus contrarias, ya que es-

tos dos tipos de proposiciones poseen un status lingüístico

completamente diferente. Una proposición como “hay objetos

físicos” es carente de sentido en una forma muy distinta que

su contraria “no hay objetos físicos”. Mientras una describe

una regla que rige nuestro actuar, y se muestra en nuestro

uso del lenguaje, la otra no describe nada en absoluto que se

pueda mostrar en nuestras prácticas. Las “proposiciones gra-

maticales” podrán carecer de sentido pero no son vacías.

Las “proposiciones gramaticales” no forman parte del juego

sino que están en el “comienzo”, son reglas del juego. Carecen

de sentido porque el sentido se da en el uso del lenguaje, es

decir, dentro del juego, en lo que se dice. Las “proposiciones

gramaticales”, en tanto reglas, se muestran en el uso significati-

vo del lenguaje (en lo que se dice). No podemos dar razones de

ellas porque son el fundamento de toda razón, es decir, consti-

tuyen la condición de posibilidad de que podamos dar razones.

Es interesante mencionar que, mientras que en las IF

encontramos una distinción fuerte entre “proposiciones em-

píricas” y “proposiciones gramaticales”, en SC esta distinción

se vuelve borrosa y fluctuante en el tiempo:

Podríamos imaginar que algunas proposiciones, que

tienen la forma de proposiciones empíricas, se soli-

difican y funcionan como un canal para las propo-

siciones empíricas que no están solidificadas y fluyen;

y también que esta relación cambia con el tiempo, de

modo que las proposiciones que fluyen se solidifi-

can y las sólidas se fluidifican. (SC § 96)

IMAGEN DE MUNDO

En SC Wittgenstein introduce en su filosofía el concepto de

“creencia”, que va a ocupar un lugar central en sus investiga-

ciones. Las creencias son certezas prácticas que funcionan

como reglas que rigen nuestro actuar.

Al igual que las reglas, las creencias no son ningún tipo

de estado psicológico subjetivo. Son algo compartido y supo-

nen una conducta regular.

Las reglas o creencias no tienen por qué ser explícitas.

Pueden simplemente ser algo que se acepta como obvio, que

nunca se cuestiona, y que quizá nunca siquiera se formula (cf.

SC § 87). Esto está directamente relacionado con el hecho de

que en realidad no se las aprende explícitamente. Wittgens-

tein señala que las creencias adquiridas ciegamente pueden

ser descubiertas con posterioridad (cf. SC § 152). Las creen-

cias, explícitas o no, se muestran en nuestro actuar.

Ahora bien, las reglas o creencias constituyen un siste-

ma, que funciona como un telón de fondo para nuestras

prácticas:

Mis convicciones constituyen un sistema, un edifi-

cio. (SC § 102) Cuando empezarnos a creer algo, lo

que creemos no es una única proposición sino todo

un sistema de proposiciones. (Se hace la luz poco

a poco sobre el conjunto.) (SC § 141)

No me aferro a una proposición, sino a una

red de proposiciones. (SC § 225)

Como ya dijimos, este sistema de creencias compone

una especie de mitología que Wittgenstein denominó “ima-

gen de mundo”. Wittgenstein nos dice que no tenemos nuestra

“imagen de mundo” porque estemos convencidos de su co-

rrección. Por el contrario, la “imagen de mundo” es el trasfondo

que nos viene dado, y sobre el cual distinguimos entre lo

verdadero y lo falso (cf. SC § 94).

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

Wittgenstein y los cimientos del lenguaje



48

El siguiente parágrafo de SC parece resumir claramente

la concepción wittgensteiniana acerca de la naturaleza y

función de la imagen de mundo:

Las proposiciones que describen esta imagen del mun-

do podrían pertenecer a una suerte de mitología. Su

función es semejante a la de las reglas del juego, y el

juego también puede aprenderse de un modo puramen-

te práctico, sin necesidad de reglas explícitas. (SC § 95)

Wittgenstein compara a nuestro sistema de creencias

con un río, cuyo cauce está formado por arena y roca dura.

La arena corresponde a las creencias menos firmes, y la

roca a las certezas inamovibles. Con esta analogía se pone

de relieve el hecho de que la distinción entre las creencias

más firmes y las menos firmes es borrosa y varía con el

tiempo. Así, lo que era roca se puede corroer con el tiempo,

y lo que era arena posiblemente se asiente y solidifique.

Una característica de las creencias más básicas es que

carecen de fundamentos, ya que no tienen otras creencias

anteriores (o más básicas) en las que asentarse. “En el

fundamento de la creencia bien fundada se encuentra la

creencia sin fundamentos.” (SC § 253)

FORMAS DE VIDA

Hemos dicho que Wittgenstein con su concepto de “juegos

de lenguaje” quería recalcar que el lenguaje es una actividad

humana que se encuentra inmersa en todo un sistema de

prácticas, tanto lingüísticas como no lingüísticas. Es por ello

que Wittgenstein sostiene que:

imaginar un lenguaje significa imaginar una forma

de vida. (IF, § 19). La expresión “juego de lenguaje”

debe poner de relieve aquí que hablar el lenguaje

forma parte de una actividad o de una forma de

vida. (IF, § 23).

Además, el lenguaje es una práctica que posee reglas

que son de algún modo constitutivas del mismo, así como las

reglas del ajedrez definen lo que éste es, y cómo se juega.

Habíamos visto que las reglas rigen el uso de las pala-

bras, su significación, etcétera, pero que no son ningún tipo

de entidad que guíe nuestra acción. Seguir una regla no es

un evento privado, sino una práctica que remite a una cos-

tumbre. Aquí se ve claramente que la regla en realidad se

asienta sobre nuestras prácticas; que no son otra cosa que

lo que Wittgenstein llama nuestra “forma de vida”.

Las reglas no son suficientes para establecer una

práctica; también necesitamos ejemplos. Nuestras

reglas dejan alternativas abiertas y la práctica debe

hablar por sí misma. (SC §139)

Las creencias que funcionan como reglas de nuestra

acción constituyen un sistema que Wittgenstein denomina

“imagen de mundo”. Las creencias más básicas de nuestra

imagen de mundo carecen de fundamento, ya que no pode-

mos dar razones de ellas. El límite de la fundamentación se

halla en nuestra actuación: “es nuestra actuación la que

yace en el fondo del juego de lenguaje”. (SC § 204)

En resumen: los “juegos de lenguaje” son conjuntos de

acciones lingüísticas y no lingüísticas regidas por reglas, las

cuales se adquieren por costumbre, lo que nos remite a una

determinada “forma de vida”.

De modo que hay una relatividad del lenguaje respecto a las

diferentes posibles “formas de vida” de, por ejemplo, diferentes

culturas. Llegados a este punto podemos preguntarnos si hay algo

en común a las distintas formas de vida que permita la comunica-

ción entre los hombres de culturas radicalmente diferentes.

© Adriana Calatayud, de la serie  Desdoblamientos, 1997.

E S T E B A N  W i t h r i n g t o n



49
© Adriana Calatayud, de la serie
Operación de lo mutable, 1998.

Imagínate que llegas como explorador a un país

desconocido con un lenguaje que te es totalmente

extraño. ¿Bajo qué circunstancias dirías que la gen-

te de allí da órdenes, entiende órdenes, obedece,

se rebela contra órdenes, etcétera?

El modo de actuar humano común es el siste-

ma de referencia por medio del cual interpretamos

un lenguaje extraño. (IF I, § 206)

No debemos considerar entonces a Wittgenstein como un

relativista radical. Si bien los juegos de lenguaje son relativos a

las diferentes posibles “formas de vida”, hay un límite para esa

relatividad. Y es precisamente lo común a esas “formas de

vida”, el modo de actuar humano común, lo que nos permite

considerar como hombres a los hombres de otras culturas, y a

sus emisiones lingüísticas como algo más que meros ruidos.

N O T A S

1 El mayor exponente de esta interpretación ha sido Saul Kripke, en Witt-
genstein: On rules and private language.
2 Como ha sostenido Shanker S.G. en Wittgenstein and the turning-point in
the philosophy of mathematics, p. 14.
3 Shanker S.G., op. cit., p. 18.
4 Cf. Shanker S.G., op. cit., p. 20.

B I B L I O G R A F Í A

Kenny, A., Wittgenstein, Alianza Editorial, Madrid, 1982.
Kripke, S., Wittgenstein on rules and private language, Cambridge, Mass., 1982.
Shanker, S.G.,Wittgenstein and the turning-point in the philosophy of mathe-
matics, State University of New York Press, 1987.
Wittgenstein, L., Investigaciones Filosóficas, UNAM, México, 1988.
______________, Observaciones sobre los fundamentos de la matemática,
Alianza editorial, Madrid, 1987.
______________, Sobre la Certeza, Editorial Gedisa, Barcelona, 1991.

______________, Tractatus logico-philosophicus, Alianza Universidad,

Madrid, 1994.






