Narraciodon

Silvia
Kiczkovsky

tradicion
Y

En un coloquio que se realizd en Francia, hace algunos afios, deno-
minado Los usos del olvido, el historiador judio Yosef Yerushalmit
presentd una ponencia sobre la memoria y la tradicion. En esa oca-
sién, planted la necesidad que un pueblo tiene de recordar los he-
chos de su pasado, pero no a la manera de una historia positivista, es
decir, la memoria de los datos simplemente, sino desde la idea de un
camino, de una via, el Tao, como el camino que cada pueblo recorre y
que esta determinado en gran medida por su tradicién. Yerushalmi,
en tanto judio, plantea la importancia de la halaja, la ley, pero no la
ley como nomos, sino como “marcha”, que es la etimologia hebrea de
la palabra halaja, que es el camino que un pueblo camina y que esta
dado por el conjunto de ritos y creencias que le da el sentido de su
identidad y de su destino. La cultura judia es la cultura del libro: la
Tord y su lectura e interpretacion constante ha sido lo que le ha
permitido su pervivencia a pesar de los avatares a los que se ha visto
sometida a lo largo de la historia. Pero también tiene una rica cultura
oral, una serie de relatos y disquisiciones que son las interpretacio-
nes que los rabinos han hecho de la lectura de la Tora a lo largo de
siglos. Esos relatos orales conforman el Talmud. La tradicion se pasa
de boca a oido y transmite no sélo la historia de ese pueblo, sino
también su mitologfa y, por ende, sus valores éticos. Recuerdo aqui
también como relatos orales, a los cuentos jasidicos recopilados por
Martin Buber, expresion de la tradicién de un grupo de judios misticos
que se extiende por la Europa oriental a lo largo de los siglos xviii y
XX, fundada por el Baal Shem Tov, el maestro del buen nombre,
llamado asf porque se decia que conocia el nombre secreto de Dios y
podia decirlo de tal modo que con su ayuda era capaz de realizar
extrafios conjuros y curar cuerpos y almas.



Estas evocaciones me sirven como excusa para introdu-
cir el tema que me interesa tratar: el texto narrativo, no sélo
en tanto estructura genérica sino como, siguiendo a Jerome
Bruner, una forma fundamental de dar sentido a nuestra
experiencia. Quisiera aqui plantear la importancia de la recu-
peracion de los textos narrativos tradicionales como formas
discursivas importantes en la transmision de valores éticos y
ahora voy a explicar por qué.

Jerome Bruner? postula la existencia de dos modalidades
de pensamiento: la narrativa y la paradigmatica. Esta Ultima
es la modalidad l6gico cientifica, interesada en describir y
analizar fendmenos. Crea sistemas argumentativos con altos
grados de coherencia basados en premisas, desarrolla cate-
gorfas especificas, relaciones de taxonomia, causas genera-
les. La imaginacion en este tipo de modalidad da como
resultado una teorfa sélida, un analisis preciso, argumentacio-
nes firmes y descubrimientos empiricos guiados por hipbtesis
razonadas. Es la capacidad de ver conexiones formales posi-
bles antes de poder probarlas de algtin modo formal.

La otra, la narrativa, produce buenos relatos, obras drama-
ticas, cronicas historicas creibles. A diferencia de la paradigma-
tica se ocupa de las intenciones y acciones humanas y de las
vicisitudes y consecuencias que marcan su transcurso. Trata de
situar la experiencia en el tiempo y en el espacio. Se ocupa de
o particular, de lo cotidiano y, lo mas importante, se ocupa de la
condicion humana. Ambas modalidades de pensamiento son
formas distintas de dar sentido a nuestra experiencia y ambas
son de igual importancia puesto que crean conocimiento. Sin
embargo, la modalidad narrrativa posee una caracteristica que
no posee la otra y es que en un relato deben construirse dos
panoramas simultaneamente. Uno es el panorama de la ac-
cion, donde encontramos agentes, intenciones, metas, situacio-
nes, instrumentos, y el otro es el panorama de la conciencia: lo
(ue saben, piensan o sienten, o dejan de pensar, saber o sentir
los que intervienen en la accién. De este modo, en la narracion
hay una realidad psiquica expresada.

La estructura narrativa, ademas de ser la base de los
géneros mas importantes de la literatura, también nos permi-
te darle sentido a nuestra experiencia cotidiana. Vivimos
inmersos en una trama de conversaciones con diversas es-
tructuras genéricas y una de ellas es la narracion. Lo impor-
tante de la narracion es que es un modo de conocer fundado
en las intenciones humanas y no en la causalidad como el
otro modo, el paradigmatico. Y al tratarse de un discurso

fundado en las intenciones humanas y, por otra parte, al
expresar una realidad psiquica, entran en juego en €l las
evaluaciones que los seres humanos establecen sobre ellos
mismos, sobre sus acciones y sobre las cosas del mundo, y
esto es algo que me interesa fundamentalmente porque per-
mite la expresion de valores éticos relacionados con las
acciones y las emociones que se mueven en ellas.

El pensamiento humano tiene una historia filogenética. Ed-
ward Whitmont® habla de diversas fases de pensamiento como
la mégica, la mitica y la [égico-mental. En la primera, el lenguaje
no esta atn muy desarrollado y la vision que se tiene de los
acontecimientos es que €éstos no tienen una causa fisica y no
pueden planearse racionalmente. Suceden como manifestacio-
nes predestinadas de fuerzas poderosas y desconocidas que
escapan al control del hombre. Son manifestaciones de fuerzas
naturales inexorables, inevitables, que no pueden ser desafia-
das ni modificadas y que estan al margen de la responsabilidad
y de la comprensidn. S6lo se puede invocar, aceptar y someter-
se al destino. Pero, al mismo tiempo, hay una forma de conocer
que tiene que ver con la continuidad del ser uno con el mundo,
con el ser parte integrante de él y, en este sentido, la moviliza-
cion se produce en funcién de los instintos.

Cuando surge la fase mitica, el pensamiento comienza a
adquirir mayor forma y esto sucede gracias al lenguaje que le
da la posibilidad de expresarse y al mismo tiempo lo modela
segun sus formas. El pensamiento mitico esta relacionado
con el animismo, esto es, con la idea de que hay fuerzas
psiquicas que producen causas en el mundo exterior. Intenta
explicar el mundo que nos rodea desde una perspectiva de
implicacion afectiva y emotiva absoluta. El ser humano es
parte de ese mundo y lo interpreta desde sus sentimientos,
desde sus emociones y al mismo tiempo le atribuye sus for-
mas de actuar, de comprender, de sentir. Es el psiquismo que
se proyecta hacia el exterior y lo explica a partir de intenciones
y no de causalidades fisicas como lo hara mas tarde la fase
l6gico-mental. El mundo del mito es un mundo basado mas en
acciones que en representaciones, es un mundo dramatico,
de fuerzas, de poderes en pugna. Es un mundo concebido
como una sociedad y su coherencia depende mas de la uni-
dad de los sentimientos que de las reglas I6gicas. Es el mun-
do de la narracion. El mundo del mito y su forma discursiva es
el antecedente de las grandes formas narrativas.

La fase l6gico-mental entrafia un paso desde el mundo



del psiquismo mitoldgico hacia el mundo espacial externo tal
como es percibido por los cinco sentidos con una existencia y
una ldgica propias. La nocion de espacio tridimensional ad-
quiere relevancia absoluta; el hombre se separa de su entorno
y por lo tanto puede hacer uso de él de manera utilitaria.
Ademas, puede imponerle un orden, asi como establecer cau-
sas y efectos entre los fendmenos que observa dejando de
lado la proyeccion de emociones y sentimientos, al menos en
lo que concierne a los efectos directos que éstos pueden tener
sobre las cosas que suceden en el mundo. Se establece una
forma de pensamiento lineal y la coherencia del mismo ahora
dependera de las distintas relaciones logicas y de las secuen-
cias argumentativas. Surge asf la posibilidad de un pensa-
miento cientifico que ordene y clasifique un mundo separado
de nosotros. El sujeto frente a un objeto.

Estas fases de desarrollo del pensamiento a nivel filoge-
nético también se dan en el plano de lo ontogenético. El ser
humano en su desarrollo individual pasa por estas diversas
formas de vivir y pensar el mundo, y de ser en el mundo.
Cada una de estas experiencias de pensamiento van confor-
mando una especie de arqueologia que constituye, en mi
opinion, un inconsciente cognitivo, por utilizar el término acu-
fiado por Lakoff y Johnson,* en el cual conviven.

El pensamiento mitico, tal como lo mencionamos antes,
€s un pensamiento que se expresa principalmente en la mo-
dalidad narrativa y nos permite dar sentido, entre otras cosas,
a ciertas formas de la experiencia cotidiana que tienen que ver
Con nuestro ser y con nuestro actuar. Esta conformado por
grandes metaforas de las emociones y los comportamientos
humanos, entre otras cosas. Los mitos forman parte del baga-
je simbdlico que organiza y posibilita interpretar nuestras ex-
periencias humanas mas fundamentales. El mundo de nuestras
acciones rituales cotidianas, de las emociones que expresa-
mos en determinadas circunstancias, los valoraciones que le
atribuimos a las personas y a sus comportamientos, proviene
de esta estructura de pensamiento.

El biélogo Humberto Maturana® plantea que una cultura
es una red de conversaciones conformada por el entrecruza-
miento del lenguajear y el emocionar. Un nifio aprende a ser
y a comportarse en las redes de conversaciones en las
cuales participa en su casa y en la escuela. Pero al mismo
tiempo que aprende y desarrolla lenguaje, y con él sistemas
conceptuales y otras estructuras simbdlicas, también desa-

rrolla un emocionar que se relaciona con la emocion desde
la cual los adultos lenguajean. Lo que se desarrolla entonces
es un sistema de creencias al cual le corresponden emocio-
nes y valores. Esto es 1o que conforma una tradicion, y la
tradicion esta inimamente ligada a las narraciones que los
nifios escuchan y que les permiten desarrollar su inconscien-
te cognitivo que mas tarde modulara su vida adulta aunque
no sean plenamente conscientes de ello.

Regresando a Yerushalmi, hay algo que no puede trans-
mitir el pensamiento lineal y cientifico, ni el discurso de la
historia que pretende conservar la memoria de un pueblo.
Eso que no puede preservar son las tradiciones, porque las
tradiciones se encuentran en los relatos en los cuales se
establecen conexiones entre las acciones y los valores que
le atribuimos a esas acciones, y ese tipo de pensamiento
esta mas emparentado con una manera de dar sentido a la
experiencia ligada a las emociones relacionadas con aconte-
cimientos y con agentes, por lo tanto, con las consecuencias
de estos acontecimientos y con las acciones de estos agen-
tes, mas que en el gusto o disgusto por los objetos, siguien-
do la clasificacion de las emociones que realizan Ortony,
Clore y Collins desde la psicologia cognitiva.®

Quisiera dar un ejemplo concreto. Voy a tomar uno de
los cuentos jasidicos a los que me referi mas arriba. Para
ubicarnos en el contexto de estos relatos diré que son legen-
darios, que no representan una realidad historica especial.
Pero pertenecen a un movimiento de judios misticos cuya
esencia es el concepto de fervor y de jdbilo exaltado. Son
profundamente religiosos, pero una religiosidad que raya en
lo mistico y su caracteristica fundamental es que no solo se
basan en ensefianzas, sino que su practica responde abso-
lutamente a sus creencias. Para ellos, cada acto profano
puede ser transformado en sagrado segun el modo en que
se realice. Son cabalistas por naturaleza, de una cabala
practicante y no intelectual. Todos los seres y las cosas del
mundo son chispas divinas de la esencia original que es
Dios, por lo tanto, todos podemos emitir luz, ser seres lumi-
nosos y entrar en contacto directo con lo divino que esta en
nosotros y que nos une con esa esencia. Eran pueblos cam-
pesinos y vivian una vida de una sencillez muy grande. El
tipo de conocimiento que creaban y transmitian se hasaba
en la observacion de la naturaleza y en la interpretacion
cabalistica de la Tora aplicada a la experiencia cotidiana. Un
conocimiento mas de tipo intuitivo que racional. De ahi el



contar cuentos como forma de transmitir ensefianzas que se
relacionan con la vida misma y los valores que fundan su
cultura. Un rabi decia:

Un cuento debe ser contado de tal manera que se
convierta en una ayuda por si mismo. Mi abuelo era
cojo. Una vez le rogaron que refiriera un cuento y él
describio como el santo Baal Shem acostumbraba a
saltar y bailar mientras oraba. Mi abuelo transporta-
do por sus propias palabras, se puso de pie y co-
menz6 a brincar y a danzar como lo hacifa su maestro
y desde ese instante cur para siempre de su cojera.
iEs asf como un cuento debe ser contado!

Después de esta gran metafora, voy a referir el cuento y
lo dicho nos servira como marco para poder hablar sobre él.

ELRIO Y LA LUZ

Se cuenta que una muijer que vivia en una aldea no
lejos de Mezbizh venia con frecuencia trayendo de
regalo aves y pescados, manteca y harina para la
casa del Baal Shem. Su camino pasaba por un
pequefo rio. Una vez éste crecid e inundd ambas
orillas, y cuando, a pesar de ello, tratd de atravesar-
lo, se ahogo. El Baal Shem se doli¢ por la buena
mujer. En su pena maldijo al rfo, que se secé. Pero
el principe del rio quejose a los cielos vy alli se
decidié que, en algin momento y por muy pocas
horas, el lecho se colmarfa de agua nuevamente e
inundarfa las riberas, y que uno de los descendien-
tes del Baal Shem intentaria cruzarlo. Y nadie po-
dria venir en su ayuda, salvo el propio Baal Shem.

siLviA Kiczkovsky

Algunos anos después de su muerte, su hijo se
extravio en la noche. Repentinamente se halld cer-
ca del rio, al que no reconocio, a causa del bullir de
sus aguas. Tratd de atravesarlo, pero pronto fue
arrastrado por la corrriente. Entonces vio brillar en
la orilla una luz que iluminaba las mérgenes del rio.
Apeld a todas sus fuerzas, luché contra el torrente y
lleg6 a la orilla. La luz encendida era el Baal Shem.

Este cuento es un buen ejemplo del pensamiento mitico
al cual aludimos mas arriba expresado en una forma narrati-
va. Podemos observar claramente el animismo, esto es, la
proyeccion de caracteristicas psiquicas sobre el mundo ex-
terior y la fuerza y los efectos que pueden tener las palabras
sobre ese mundo gobernado ademas por espiritus que re-
presentan la voluntad. EI Baal Shem que maldice al rio por
haber producido un mal: la muerte de la buena mujer, y
luego el espiritu del rio, su angel que busca la venganza
prediciendo la muerte del hijo del Baal Shem. Cuando el
momento de la venganza llega, otra vez lucha y gana, a
pesar de estar muerto, aquel que tiene la luz, aquel que
produjo el bien: el Baal Shem. La lucha de siempre, el bien
contra el mal, la luz contra la oscuridad. Esta muy claro que
la categoria basica aqui no es la causalidad como en el
modelo paradigmético, sino la intencionalidad de los agentes
involucrados en el relato, sean éstos seres o cosas, lo mis-
mo da, en tanto sobre las cosas se proyectan caracteristicas
psiquicas, esto es, la voluntad y la intencidn, pero ademas y
esto me parece importante, emociones Y, con ellas, valora-
ciones. Las emaciones involucradas aqui tienen que ver con
los acontecimientos y con los agentes. ¢Son deseables o
indeseables las consecuencias de los acontecimientos, por
lo tanto me producen alegria o disgusto, resentimiento o
compasion? Y, por otra parte, ¢apruebo o desapruebo las



acciones del rio, del Baal Shem, del espiritu del rio, del hijo?
¢Los admiro o les reprocho lo que hacen? Asi se van entre-
tejiendo acciones, valores y emociones que surgen de un
sistema de creencias que se va conformando en las perso-
nas que participan en las redes de conversaciones, en este
caso, las pertenecientes a la cultura jasidica. Se establecen
coherencias no de tipo logico sino de sentimientos ligados a
agentes, acciones, acontecimientos.

Habria otra cuestion que tratar aqui y es el sistema cogni-
tivo desde el cual se interpreta el relato. Por ejemplo, el hecho
de que el Baal Shem pueda verse en forma de luz cuando ya
esta muerto y que puede ser interpretado como que estos
sabios eran considerados verdaderos portadores de luz por su
conducta intachable y su devacidn, y el hecho de que este tipo
de conducta finalmente permita la salvacion de las almas, por
ejemplo. Es hien conacido que se establecen diversos niveles
de interpretacion de los textos. Bruner postula el litera,moralis,
allegoria y anagogia. Realizar cada una de estas lecturas o
comprensiones del texto implica actitudes diferentes ante el
relato y sistemas desde donde éstos se interpretan.

Yo escogi aqui ejemplos de la tradicion judia por esas cosas
del azar. El otro dia me encontré hablando con alguien sobre
Yerushalmi y eso me inspird para mencionarlo y escoger un
cuento jasidico. Pero hubiera podido hablar de cualquier otro
relato, de hecho habfa pensado en el mito griego de Démeter y
Perséfone, en alglin cuento infantil como El patito feo. Tanto los
cuentos infantiles como los relatos tradicionales de cualquier
mitologfa comparten las mismas caracteristicas en este sentido.

Lo que me interesa aqui concluir es que si existe un
inconsciente cognitivo, tal como postulamos mas arriba, en-
tonces coexisten en él sistemas conceptuales a partir de los
cuales se van creando formas diferentes de dar sentido a la

experiencia. Vivimos en el mundo de la ciencia pero también
en el mundo de los mitos y de la magia. Coexisten en nues-
tro pensamiento aunque generalmente predomine un modo
sobre el otro dependiendo de los contextos y de la cultura.
Tal vez los mecanismos cognitivos generales que subyacen
a estas formas sean los mismos, sélo que las coherencias
que establecen son diferentes. Sin embargo, la importancia
de la narracion se ubica en la posibilidad de enfocar la aten-
cion sobre los agentes, sus intenciones, sus acciones y los
resultados de las mismas; también en las emociones que
mueven a los agentes, y el hecho de poder proyectarnos a
Nnosotros mismos en esas emociones y en esas acciones y
sus resultados. Esa proyeccion mueve sentimientos en no-
sotros, identificacion o no con los personajes y sus acciones;
en consecuencia, un sistema de valores se va creando y
desarrollando y, con €l, una tradicion. En este mundo donde
predominan la ciencia y la tecnologia, no seria malo recupe-
rar tales relatos; sobre todo porque nos recuerdan la condi-
cién humana de la existencia.

N OTA S

1 Yerushalmi, Y. H., “Reflexiones sobre el olvido” en Usos del olvido, Comu-
nicaciones al Coloquio de Royaumont, Ediciones Nueva Vision, Buenos
Aires, 1989.

2 Bruner, J., Realidad mental y mundos posibles. Los actos de la imagina-
cion que dan sentido a la experiencia, Gedisa, Barcelona, 1988.

3 Whitmont, E. C., El retorno de la diosa. El aspecto femenino de la perso-
nalidad, Paidos, Barcelona, 1998.

4 Lakoff, G. y Johnson, M., Philosophy in the Flesh. The embodied mind and
its challenge to Western Thought, Basic Book, 1999.

5 Maturana R., H., La realidad: ;objetiva o construida?, Universidad Ibero-
americana/ Anthropos, Espafa, 1995.

& Ortony, A., Clore, G., Collins, A., La estructura cognitiva de las emociones,
Siglo Veintiuno, México, Esparia, 1996.

7 Buber, M., Cuentos Jasidicos, Tomo |, Paidés Orientalia, México, 1990, p. 140.

Silvia Kiczkovsky es investigadora del Instituto de Ciencias
Sociales y Humanidades de la BUAP.






