
21

Antes de mediados de los años 1930, la ciencia en Rusia se defendía

con orgullo. Tan sólo en genética y evolución, los nombres de Vavilov,

Dubinin, Timofeef-Ressovsky, Severtzov, Schmalhausen, y muchos

otros se equiparaban a los mejores investigadores de Inglaterra,

Alemania o los Estados Unidos. Entonces vino Trofim D. Lysenko, un

hombre poco entendido en ciencias pero con un buen sentido de la

orientación política. Sin ofrecer pruebas científicas sino a base de

retórica marxista obtuvo apoyo de Stalin para sus teorías genéticas.

Al cabo de una década, los mejores científicos de la Unión Soviética

habían sido encarcelados, ejecutados o silenciados.1 ¿Por qué?

Según Lysenko, el mendelismo era “la herramienta de la socie-

dad burguesa”, especialmente porque sostenía que el gen no podía

ser alterado sino por mutación, y que la dirección de la mutación era

aleatoria, lo que significaba que el cambio mutacional no podía ser

determinado por el hombre ni por el entorno. Para Lysenko eso debía

ser erróneo porque la naturaleza, tal como lo explicaba la doctrina

marxista, tenía que ser indemostrable y perfectible. Adoptando una

especie de lamarckismo, Lysenko se propuso no sólo destruir a sus

rivales mendelianos sino transformar la agricultura soviética. Se pue-

den crear variedades mejoradas de granos, decía, permitiendo que el

entorno altere sus propiedades hereditarias. En una sola generación

podía transformar trigo de invierno en trigo de primavera cambiando

simplemente la temperatura en la que crecía. Llegó aún más lejos,

diciendo que las especies podían ser transformadas en otras espe-

cies a voluntad: el trigo en centeno, por ejemplo, si se las plantaba en

el medio ambiente adecuado. La idea darwiniana de que los miem-

 conocimientocientífico

Es hora de que los que estudian el proceso evolucionario, aquellos a
quienes los creacionistas han usado y han citado de través, digan

claramente que la evolución es un hecho, no un teoría... Los pájaros
vienen de seres que no eran pájaros, y los humanos de seres no humanos.

Nadie que pretenda tener el más mínimo conocimiento del mundo natural
puede negar estos hechos, del mismo modo que no se puede negar que la
Tierra es redonda, que da vueltas sobre su eje y que gira alrededor del Sol.

- RICHARD C. LEWONTIN

E l e m e n t o s  4 1 ,  2 0 0 1 ,  p p .  2 1 - 3 1

Douglas J.
 Futtuyma

E
l



22

bros de una especie compiten por las necesidades de la vida

era una invención de la ciencia burguesa que se usaba para

justificar la lucha de clases en una sociedad capitalista. No

podía haber competición inherente en la naturaleza, sólo al-

truismo. Las semillas debían ser plantadas por grupos para que

todas menos una “se sacrificaran por el bien de la especie”.

Logrando rápidamente el mando de la biología y la agri-

cultura soviéticas, Lysenko lo destruyó todo. A partir de los

años 1930, la investigación biológica en la Unión Soviética se

pervirtió para satisfacer las metas de Lysenko, y la producción

agrícola, de quebranto en quebranto, terminó en desastre.

Lysenko no había presentado nunca prueba alguna de sus

afirmaciones, pero su poder político lo hacía inatacable. No

fue depuesto sino hasta 1965 y, desde entonces, la biología

soviética ha estado luchando para alcanzar a Occidente.

Siniestra historia, cierto, pero ¿qué se aprende de ella?

Que la realidad se niega obstinadamente a ceder a nuestros

deseos o ideologías. Los genes no pueden ser alterados

para ajustarse a nuestros fines, por mucho que queramos.

La verdad no puede ser establecida por el Partido Comunis-

ta, ni por el voto de una sociedad democrática ni por una

junta de rectores. La realidad no cede ante objetivos iluso-

rios. Hay sin duda mucha gente que cree en los unicornios o

en las predicciones de la astrología o en la trasmigración de

las almas, porque estas creencias satisfacen sus necesida-

des emocionales. Estas necesidades, por muy poderosas

que sean, no harán que los unicornios o las influencias astro-

lógicas o la metempsicosis sean realidad. Tampoco nuestros

deseos logran que las realidades desagradables se desva-

nezcan; la muerte y la enfermedad son tristes realidades.

En vista de ello, ¿cómo deberíamos interpretar objecio-

nes creacionistas a la enseñanza de la evolución como la de

que es perjudicial para el niño porque “contradice su con-

ciencia innata de realidad y por ende tiende a crearle conflic-

tos morales y emocionales”, “tiende a eliminar toda restricción

moral y ética”, “puede tender a privar a la vida de sentido y

finalidad”, “lleva a la convicción de que el poder es lo que

cuenta”?3 En otras palabras, no hablen a la gente de evolu-

ción porque es desagradable, como la muerte. Nieguen la

realidad de la evolución y el niño quedará a salvo de conflic-

tos emocionales y de inmoralidades.

Aunque estas acusaciones fuesen ciertas, no tendrían

pertinencia alguna para la cuestión de si la evolución es o no

un hecho. La ciencia es la ciencia sólo si se limita a determi-

nar la naturaleza de la realidad. El sello distintivo de la cien-

cia no es la pregunta “¿deseo creer tal cosa?”, sino la pregunta

“¿qué evidencia hay?” Es esta exigencia de pruebas, este

hábito de escepticismo cultivado, lo más característico de la

forma científica de pensar. No es exclusiva de la ciencia pero

tampoco es universal. Mucha gente se sigue aferrando a

creencias tradicionales aun a la vista de pruebas que las

desmienten, por ganas de hacerse ilusiones, por el deseo de

seguridad y simplicidad. Pero el racionalismo, como ha dicho

el filósofo de la ciencia Karl Popper, “siempre ha reivindicado el

derecho de la razón y de la ciencia empírica para criticar y

rechazar cualquier tradición, cualquier autoridad que se base

en la mera sinrazón, el prejuicio o el azar”.3

En su mejor momento, la ciencia pone en tela de juicio

no sólo las opiniones no científicas sino también las opinio-

nes científicas establecidas. En ello está, de hecho, la fuente

de todo progreso en la ciencia. Nuestro conocimiento puede

progresar sólo si podemos encontrar errores y aprender de

ellos. Gran parte de la historia de la ciencia consiste pues en

rechazar o modificar opiniones que en algún momento fue-

ron de convicción general. Los geólogos creían antes que

los continentes estaban fijos, pero ahora creen en la derivaD O U G L A S  J .  F u t u y m a



23

continental. La teoría newtoniana de la física se considera

ahora como un caso especial de una teoría más amplia, de

la que la relatividad es parte. Los científicos se dan cuenta,

si es que tienen un ápice de sensatez, que todas sus creen-

cias actualmente aceptadas son provisionales. En ese mo-

mento son las mejores explicaciones existentes, pero las

investigaciones futuras pueden demostrar que son falsas o

incompletas.4 Nunca está de más hacer hincapié en ello. A

diferencia de los fundamentalistas que no consideran la posi-

bilidad de estar equivocados, los buenos científicos nunca

dicen que han encontrado la “verdad” absoluta. Lean cual-

quier artículo científico y encontrarán las conclusiones arro-

padas con términos como “aparentemente”, “según parece”.

Los científicos aceptan la incertidumbre como una reali-

dad de la vida. Hay quienes no se sienten cómodos si no

tienen respuestas definitivas y eternas; los científicos se avie-

nen a la incertidumbre y la mutabilidad como rasgos funda-

mentales del conocimiento humano. La ciencia no es la

adquisición de la verdad; es la búsqueda de la verdad.5

El panorama que acabo de pintar es, desde luego, un

poco idealista. De hecho los científicos son tan humanos

como la demás gente. Creen que lo más probable es que

una u otra hipótesis sea cierta, y se enzarzan a veces en

auténticas batallas para defender sus ideas. Las creencias

de los científicos están también moldeadas por su entorno

político, social y religioso. No cabe duda alguna de que

Darwin y Wallace fueron llevados a la idea de la selección

natural porque el sistema económico inglés de su tiempo

daba importancia a la competencia, la libre empresa y el

progreso económico. La historia de las pruebas de coeficien-

te intelectual muestra que los científicos pueden verse a

menudo llevados a conclusiones erróneas por sus creencias

sociales. Los psicólogos de principios de este siglo “sabían”

que había diferencias hereditarias fijas en la inteligencia de

una raza a otra, e interpretaban todos los datos que encon-

traban a la luz de esta idea.6 Uno de los pioneros de las

pruebas de CI, H.H. Goddard, “descubrió”, al aplicar la prue-

ba a inmigrantes, que 79% de los italianos, 83% de los

judíos y 87% de los rusos examinados eran “débiles menta-

les”. Claro está que la prueba de CI estaba en inglés.

Así es que el retrato común del científico como poseedor

de un intelecto abstracto, imparcial, desapegado, no tiene

fundamento alguno en la realidad. A menudo los científicos

son muy tercos, aun a la vista de evidencia refutatoria; y

también a menudo no son particularmente inteligentes. La

gama de científicos, como la de cualquier grupo de gente, va

de los brillantes a los medianamente estúpidos. Casi todos

los científicos han dicho alguna vez en su vida una burrada,

y los hay que las dicen habitualmente.

Si los científicos pueden ser tan parciales, subjetivos y

tontos como cualquiera, ¿por qué deberíamos dar algún cré-

dito a lo que dicen sobre física, evolución, o las causas del

cáncer? Porque a los científicos les motiva no sólo una bús-

queda del conocimiento sino una búsqueda de la fama. Y no

hay mejor forma de lograr fama para un científico que demo-

ler las ideas existentes encontrando evidencias refutatorias,

o proponer una teoría que explique mejor la evidencia. Esto

significa que aunque los científicos, individualmente, come-

tan a menudo errores, el conjunto de científicos en un área

termina por descubrir esos errores y trata de corregirlos. La

investigación de todo científico depende de la investigación

que han hecho otros en el área; así es que por puro interés

propio todo científico escudriña el trabajo de otros minucio-

samente, para asegurarse de que sea fiable. La ciencia es

un proceso de autocorrección.

¿Cómo se encuentran los errores? En primer lugar, la

mayor parte de revistas científicas manda los artículos a

revisión antes de aceptarlos para su publicación. Se espera

de un artículo que presente no sólo datos experimentales

sino una descripción detallada de los métodos por los que se

obtuvieron esos datos para que otros puedan repetir el expe-

rimento. Los revisores analizan estos artículos y a menudo

los rechazan por cualquiera de estas razones: datos insufi-

E l  c o n o c i m i e n t o  c i e n t í f i c o



24

cientes, métodos erróneos, mal uso de las estadísticas, de-

ducciones injustificadas. Cerca de la mitad de los artículos

sometidos a Evolution, la revista que yo dirijo, son rechaza-

dos por este tipo de deficiencias.

Desde luego que no todos los errores se detectan en esta

etapa. Pero muchos de los que pasan desapercibidos aquí los

señalan otros investigadores en artículos que publican des-

pués. Cualquier supuesto hecho o teoría que tenga la más

mínima importancia se pone a prueba rápidamente para ver si

se pueden confirmar los resultados. Hace poco, por ejemplo,

algunos investigadores afirmaron que la resistencia inmune

adquirida durante la vida de un individuo podía transmitirse

genéticamente. Esta pretensión de resabios larmarckianos es

contraria a la genética y a la teoría evolucionista; de ser cierta

sería importantísima. Pero otros inmunólogos trataron inme-

diatamente de repetir las observaciones y no lograron corro-

borarlas.7 Una afirmación así se mantendrá en suspenso o

será rechazada rotundamente por la comunidad científica.

Existen incluso casos de fraude. Un caso publicado re-

cientemente es el del ya fallecido Cyril Burt, cuyos datos

sobre el CI de gemelos separados proporcionaron la principal

evidencia de un fundamento genético de la variación en CI.

Los críticos de Burt han encontrado ahora discrepancias en

sus datos, e incluso sus defensores han terminado por admi-

tir que puede que haya inventado información;8 pero estos

casos son rarísimos, porque cualquier científico que se pre-

cie sabe que sus datos deben resistir el escrutinio.

El resultado de este proceso de exploración y corrección

es que en cualquier momento los científicos tienen un corpus

de saber y entendimiento que es fiable dentro de los límites de

lo que se puede saber en ese momento. Por eso yo, como

biólogo, puedo tener confianza, digamos, en la datación radio-

métrica o en la teoría atómica de las reacciones químicas aun

sin tener un conocimiento personal de estos campos. La data-

ción radiométrica es tan crucial para la física y la geología que

no se usaría tanto si su validez no se hubiera corroborado

repetidamente. Un científico, por lo tanto, no apela a la autori-

dad de ningún otro científico para justificar sus creencias, sino

a todo el conjunto de la práctica científica. Hasta ahora he

estado hablando de ciencia sin definirla. Mucha gente supone

que la ciencia es la recolección y catalogación de hechos,

pero es mucho más que esto. Darwin lo vio con claridad:

Hace unos treinta años se hablaba mucho de que

los geólogos sólo debían observar, y no teorizar; y

D O U G L A S  J .  F u t u y m a



25

yo me acuerdo bien de alguien que dijo que siendo

así daba igual que uno se fuera a una cantera de

grava, contara cada guijarro y describiera sus colo-

res. ¡Qué raro es que no se den cuenta de que toda

observación, para que sirva de algo, debe hacerse

para confirmar o rechazar alguna opinión!

 Eso quiere decir que la ciencia consiste en una búsque-

da de explicaciones. El Oxford English Dictionary define la

ciencia como:

Una rama de estudios que trata de un conjunto de

verdades demostradas o hechos observados, clasifi-

cados sistemáticamente y más o menos correlacio-

nados porque están supeditados a leyes generales,

y que abarca métodos fidedignos para el descubri-

miento de nuevas verdades dentro de su ámbito.

Ya he descrito algunos de estos “métodos fidedignos”. Lo

que los hace fidedignos es su repetibilidad. Una observación

se acepta como “hecho” científico sólo si puede ser repetida

por otros individuos que sigan los mismos métodos. Así, pues,

la percepción extrasensorial no es considerada como un he-

cho por la mayoría de los científicos, porque hasta ahora los

observadores escépticos no han podido verificar las afirmacio-

nes de quienes dicen que poseen este tipo de percepción.

Pero, ¿cuáles son las “verdades” que se supone debe

descubrir la ciencia? La “verdad”, según el mismo diccionario,

es “conformidad con el hecho, correspondencia con la reali-

dad”. El “hecho”, a su vez, es “suceso, algo que ha ocurrido

realmente; cosa que tiene existencia efectiva, una verdad co-

nocida por observación efectiva o testimonio auténtico”. Pero

¿qué conocimiento u observación sirven para establecer algo

como un hecho? Desde luego que no el del vulgo. Es muy

posible que la mayoría de la gente en el mundo no sepa el

hecho de que la Tierra gira alrededor del Sol. Entonces, ¿qué

tipo de observación establece un hecho? No necesariamente

la observación directa. Vemos el Sol cruzar el firmamento,

pero no el hecho de la rotación de la Tierra. Aceptamos el

hecho de que la materia está hecha de átomos, pero no

tenemos experiencia personal de ellos. En el sentido científi-

co, entonces, los “hechos” deben ser proposiciones conveni-

das por individuos que han aplicado repetidamente métodos

rigurosos, controlados, de observación directa o indirecta. To-

dos los hechos, excepto los más triviales (“hay una silla azul

en mi oficina”), empiezan su vida como hipótesis, y llegan a la

“adultez factual” cuando unos cuantos entendidos se ponen

de acuerdo sobre ellos. La rotación de la Tierra fue alguna vez

una hipótesis; ahora es un hecho. Los hechos son meras hipó-

tesis que están bien respaldadas por la evidencia existente.

La palabra “hipótesis” significa para mucha gente una

especulación no fundamentada. Pero en la ciencia no es así.

Como explica Peter Medawar:

La mayor parte de las palabras de vocabulario del

filósofo, entre ellas la propia palabra “filósofo”, ha

cambiado de uso en los últimos siglos. La palabra

“hipótesis” no es una excepción. En un vocabulario

profesional moderno una hipótesis es una precon-

cepción imaginativa de lo que puede ser verdad en

forma de una declaración con consecuencias de-

ductivas verificables. Ya no arrastra las connotacio-

nes de “gratuita”, “mera”, o “descabellada”, y su uso

peyorativo (“la evolución es una mera hipótesis”, “de-

cir que fumar causa cáncer no es sino una hipóte-

sis”) es uno de los rasgos visibles del escaso estudio.9

La diferencia entre un hecho y una hipótesis, entonces,

estriba en una cuestión de grado, de cuánta evidencia existe.

Aun así hay gente que tiene intereses creados en conclusio-

nes científicas opuestas que dice a menudo que el objeto de

su oposición es sólo una hipótesis o una teoría, y no un

conjunto de hechos. Durante varios decenios hemos tenido

pruebas sobradas de que fumar causa cáncer de pulmón,

pero la industria tabacalera dice que no se ha “demostrado”,

que esta correlación es una “hipótesis” y no un “hecho”. De la

misma forma, los creacionistas dicen que la evolución es una

teoría, no un hecho, y, por ende, algo no demostrado. Sin

embargo, nada en la ciencia se demuestra jamás en este

sentido. No hay hechos inmutables, cada afirmación científica

es una hipótesis, por bien respaldada que esté. Nunca ha sido

probado que la hemoglobina lleva oxígeno; existe tanta evi-

dencia para esta afirmación que cuesta imaginar que pueda

ser falsa. Sin embargo, todavía es concebible que alguna

revolución en química pudiera cambiar por completo la teoría

de los enlaces químicos y que tengamos que revisar nuestra

noción de lo que hace la hemoglobina.

E l  c o n o c i m i e n t o  c i e n t í f i c o



26

Es importante reconocer que no todos los “hechos” son

susceptibles de investigación científica, simplemente porque

algunas observaciones y experiencias son totalmente persona-

les. No puedo probar que alguien quiera a su hijo o hija. Las

emociones que cualquier individuo dice tener no son suscepti-

bles de documentación científica, porque no pueden ser verifi-

cadas independientemente por distintos investigadores siguiendo

una ruta prescrita de observación o experimento. Muchas expe-

riencias y preocupaciones humanas no son objetivas, y por lo

tanto no entran en el ámbito de la ciencia. Como resultado, la

ciencia no tiene nada que decir de la estética o de la moral. No

puede proporcionar una base objetiva sobre la cual juzgar si

Beethoven escribió o no grandes obras musicales, o si una

acción es ética o no. El funcionamiento de la sociedad humana,

entonces, precisa sin duda principios que provienen de alguna

fuente que no es la ciencia. Si bien la consecuencia puede

aportar conocimiento objetivo, debemos buscar en otra parte la

orientación sobre cómo usar ese conocimiento.

Los hechos científicos, como sugirió Darwin, no son por

lo general muy interesantes a menos que tengan incidencia

en teorías que los expliquen. La “teoría” en la ciencia tiene

un sentido muy especial. No significa mera especulación o

conjetura. Tal como lo explica el Oxford English Dictionary, la

teoría es más bien

un esquema o sistema de ideas y afirmaciones que

se presenta como una explicación o relato de un

grupo de hechos o de fenómenos; una hipótesis

que ha sido confirmada o establecida por observa-

ción o experimento, y que se propone o se acepta

como explicación de hechos conocidos; una decla-

ración de lo que se sabe son las leyes generales,

principios o causas de algo conocido u observado.

Así, pues, la teorías de la relatividad de la teoría newto-

niana son conjuntos de declaraciones interrelacionadas que,

combinadas, explican sucesos físicos. La teoría atómica es

un conjunto de declaraciones sobre la estructura de los áto-

mos que explica las reacciones químicas. La teoría de la

tectónica de placas es un conjunto de declaraciones sobre

las fuerzas que operan dentro de la tierra y que, entre otras

cosas, son las causantes del movimiento de los continentes.

Cada una de estas teorías está relacionada con un enorme

número de fenómenos antes inconexos. La teoría de la tectó-

nica de placas, por ejemplo, conjuga observaciones de sismo-

logía, geomagnetismo, geoquímica, y varias ramas de la

geología terrestre y marina. De esta forma, cuando una teo-

ría desentraña fenómenos hasta entonces misteriosos es

probable que sea aceptada antes incluso de que haya sufi-

ciente evidencia. Sin embargo, cualquier teoría así formula

predicciones, que después ponen a prueba la validez de la

teoría. La teoría copernicana del sistema solar, aunque muy

aceptada en el siglo XVII, no se puso a prueba definitivamen-

te sino hasta los años 1830, cuando se verificaron las predic-

ciones que hacía sobre el paralaje estelar (la dirección de

una estrella desde distintos puntos en la órbita de la Tierra).

Un criterio para saber si una teoría científica es buena es

que haga predicciones que, si se confirman posteriormente,

sirvan para respaldar esa teoría. Debe tenerse en cuenta, sin

embargo, que aunque la respalden, no demuestran que sea

cierta. Siempre es posible que otra teoría, todavía por conce-

bir, haga las mismas predicciones. Por lo tanto hay otro criterio

importante para una buena teoría científica que acepta laD O U G L A S  J .  F u t u y m a



27

mayoría de los científicos. Se trata de la afirmación de Karl

Popper de que una teoría, en principio, debe ser “falsable”.10

Es decir, una buena teoría no se limita a explicarlo todo;

predice concretamente que ciertas observaciones, si se llevan

a cabo, podrían demostrar que la teoría es errónea. Si alguien

propone que las enfermedades son causadas por los malos

espíritus, no hay forma en que yo pueda probar lo erróneo de

esa teoría. Estos “espíritus” no serían detectables; y si actúan

a capricho, no puedo formular predicciones sobre quién se

enfermará y quién no. La teoría de los gérmenes, por otra

parte, formula predicciones específicas sobre infectividad, con-

diciones físicas que favorecen la adquisición de la enferme-

dad, etcétera. Predice que una enfermedad no es causada

por gérmenes si hay personas que la sufren que no han

estado nunca en contacto con material infectado.

La forma más poderosa de ciencia, pues, consiste en

formular hipótesis, a veces por observación y a veces por

intuición, analogía u otras fuentes de percepción que no

entendemos del todo; y deducir conclusiones de estas hipó-

tesis que puedan someterse a prueba directa o indirecta-

mente por observación o experimento. La puesta a prueba

de hipótesis es el “conjunto de métodos fidedignos” a que se

refiere el Oxford English Dictionary.

Si una teoría científica es la que puede ser corroborada por

observaciones que concuerdan con sus predicciones, que pue-

de ser falsada por observaciones o experimentos que son in-

compatibles con la teoría, y que se basa en observaciones

objetivas que pueden ser repetidas por observadores capacita-

dos, no parciales, una teoría no científica debe ser lo opuesto.

El teórico no científico vive dentro de una fortaleza inex-

pugnable, a salvo de la crítica porque el rasgo distintivo de las

teorías no científicas es que no pueden ser falsadas. Están

formuladas vagamente, o invocan agentes cuyas acciones no

se pueden predecir, de modo que “explican” cualquier resulta-

do posible de una situación. Sea cual fuere la personalidad

que usted tenga, o sus antecedentes, un astrólogo encontrará

alguna conjunción de los planetas que explique por qué es

usted así, aunque como Sagitario “debería” ser lo opuesto.

De manera análoga, cualquier “teoría” que explique los

fenómenos por recurso a las acciones de un ser supremo

omnipotente y omnisciente, o cualquier otra entidad sobrena-

tural, es una teoría no científica. Yo podría postular que todas

las acciones humanas son respuestas serviles a las sugeren-

cias de ángeles custodios e íncubos diabólicos, y nadie podría

demostrar que estoy en error, pues tanto si las acciones de

una persona parecen racionales como irracionales, buenas o

malas, puedo traer a colación el poder de la sugestión sobre-

natural. Yo podría también postular que Dios ha regido perso-

nalmente el desarrollo y la vida de cada criatura que en el

mundo ha nacido, y si ustedes protestan diciendo que las

leyes de la física, la química y la biología explican los fenóme-

nos biológicos, yo podría contestar que a Dios en su sabiduría

se le antoja actuar de una forma ordenada que toma la apa-

riencia de leyes materiales de causalidad.

Como una teoría así no puede ser impugnada por obser-

vación alguna, no es científica. No es necesariamente erró-

nea sino que no se presta a investigación científica. La ciencia

no puede negar la existencia de seres sobrenaturales. La

ciencia no puede probar que Dios no creó el universo. No

puede probar que Dios no está manipulando electrones en

las moléculas citocromas de nuestras mitocondrias. La cien-

cia no puede afirmar ni negar poderes sobrenaturales. La

ciencia es el ejercicio de la razón, y como tal se limita a las

cuestiones a las que nos podemos acercar por medio de la

razón, cuestiones que pueden ser contestadas por el descu-

brimiento del conocimiento objetivo y la dilucidación de leyes

naturales de la causalidad. Al abordar cuestiones sobre el

mundo natural, los científicos deben actuar como si se pu-

dieran contestar sin recurrir a poderes sobrenaturales. No

puede haber estudio científico de Dios.

¿Cómo se aplican estas generalizaciones sobre la cien-

cia al problema de la evolución? Estamos frente a dos pre-

guntas distintas. La primera es la pregunta histórica de si la

evolución existe o no: ¿tienen las formas vivientes antece-

dentes comunes en formas anteriores de las que proceden?

La segunda pregunta es: si la evolución ha ocurrido en reali-

dad, ¿qué mecanismos han sido responsables de ella?

Las dos preguntas se han visto tradicionalmente englo-

badas en la expresión “la teoría de la evolución”. Pero quiero

distinguirlas con mucho cuidado pues considero que la pri-

mera pregunta se ha disuelto en hecho, y que la segunda

pregunta entra en la categoría de lo teórico.11 El conjunto de

declaraciones sobre mutación, selección natural, deriva ge-

nética, etcétera, es la teoría de la evolución: es decir, la

explicación del hecho histórico de que la evolución ha suce-

dido en realidad. La masa de evidencia de los registros

geológicos, la embriología, morfología comparativa, bioquí-

E l  c o n o c i m i e n t o  c i e n t í f i c o



28

mica y el resto de la biología demuestran indirectamente los

antecedentes comunes de los organismos vivos en general a

satisfacción de los biólogos. Puede parecer una base elitista

para juzgar que una proposición es factual, pero no lo es

más que el elitismo que aceptamos en los astrónomos o,

para el caso, en los médicos que atribuyen las enfermeda-

des a los gérmenes y no a los espíritus.

¿Por qué consideran los biólogos que la evolución es un

hecho? En parte porque la hipótesis de la evolución está

corroborada por una enorme masa de evidencia sólida, del

mismo modo que incontables observaciones astronómicas

corroboran la visión copernicana del sistema solar en lugar

de la ptolomeica. Toda semejanza anatómica o bioquímica

entre especies, toda estructura vestigial, todo patrón de dis-

tribución geográfica, todo fósil es coherente con la idea de

evolución. Una y otra vez, nuevos descubrimientos, como el

gran parecido del ADN humano con el de los simios, coincide

con la idea de un antepasado común. Pero una buena hipó-

tesis científica es más que corroboración; debe ser falsable.

Y la hipótesis de que la evolución ha ocurrido podría efecti-

vamente ser falsada. Un único fósil no discutido de una

planta en floración o de un humano u otro mamífero en las

rocas del precámbrico podrían hacerlo. Millones de descubri-

mientos paleontológicos concebibles podrían refutar la evo-

lución, pero nunca se ha presentado ninguno.

A diferencia del hecho histórico de la evolución, que está

universalmente aceptada por biólogos calificados, la teoría evo-

lucionaria, es decir, la teoría de la mutación, recombinación,

selección natural, deriva genética y aislamiento, está sujeta a

discusión, al igual que hay discusión acerca de cómo se regu-

lan los genes durante el desarrollo, o de cómo se hacen los

terremotos. Hay dos tipos principales de discusión que se dan

en los círculos científicos. Se trata de discusiones filosóficas

acerca de la si la teoría evolucionaria puede considerarse teoría

científica, y de discusiones sustantivas sobre los detalles de la

teoría y su suficiencia para explicar fenómenos observados.

Cabe preguntar si una teoría basada en eventos históricos

puede someterse a prueba, pues estos eventos no son suscep-

tibles de manipulación experimental u observación directa. Sin

embargo, si no podemos aceptar la idea de que las teorías

de la historia no se pueden someter a prueba, la mayor parte de

los problemas estudiados por científicos dejan inmediatamente

de prestarse a investigación científica; porque si exceptuamos

algunos principios de la física y la química, la mayor parte de los

fenómenos se debe explicar en parte recurriendo a la historia.

Buena parte de la geología y la astronomía, por ejemplo, tratan

de los fenómenos históricos. Prácticamente toda la biología es

histórica. Si preguntamos por qué los bosques de Long Island

están dominados por el pino en lugar del arce, la respuesta

inmediata es que los suelos secos y arenosos de Long Island

son más favorables a los pinos que a los arces; pero para

quedar plenamente satisfechos debemos preguntar por qué

Long Island tiene suelos arenosos. La respuesta es, desde

luego, histórica: Long Island es un montón de grava suelta

depositada por el glaciar más reciente y no tiene un suelo

mineral formado a partir de un lecho de roca subyacente.

De hecho, los fenómenos históricos se pueden analizar

científicamente porque constituyen patrones que muestran

que la repetición de sucesos históricos está relacionada con

determinada condición o condiciones que implican causali-

dad. Es difícil, y a veces imposible, poner a prueba rigurosa-

mente una hipótesis acerca de cualquier evento histórico por

sí solo como, por ejemplo, por qué la especie humana es el

único “mono desnudo”, y la mayor parte de las especulacio-

nes sobre estos sucesos históricos unitarios deben quedar



29

como especulaciones más que como afirmaciones científi-

cas rigurosas. Pero cuando se repite un determinado tipo de

suceso histórico vemos si por lo general está relacionado

con condiciones concretas que podríamos calificar de cau-

sas.12 Por ejemplo, partiendo de material fósil y de la anato-

mía comparativa, se puede poner a prueba la hipótesis de

que los nuevos rasgos de los organismos aparecen general-

mente por modificación de rasgos preexistentes.

Luego se plantea una pregunta secundaria: ¿es falsable

la hipótesis de la selección natural, o es una tautología? Si la

teoría de la evolución se limitara a afirmar que “la selección

natural es la supervivencia del más apto”, y luego definimos

el más apto como que es más capaz de sobrevivir, la selec-

ción natural sería efectivamente un concepto vacío no sus-

ceptible de ser sometido a prueba. La afirmación de que la

selección natural es una tautología aparece periódicamente

en la propia literatura científica, y de hecho la había plantea-

do Karl Popper, el principal abogado de la verificabilidad en

teoría científica. Sin embargo, Popper ha dicho recientemen-

te que ahora cree que la selección natural puede ponerse a

prueba: “la teoría de la selección natural no sólo se puede

poner a prueba sino que resulta que, en rigor, no es univer-

salmente cierta”.13 De hecho, la noción de selección natural

ha sido puesta a prueba muchas veces. Así, sabiendo que

las aves generalizan los patrones de colores de un insecto a

otro, se puede predecir y luego demostrar experimentalmen-

te que si un insecto comestible se parece a una especie no

comestible gozará de cierta protección ante la depredación,

y que el grado de protección se incrementa con el grado de

similitud respecto de la especie de gusto desabrido.14

La teoría neodarwiniana de la evolución también es cla-

ramente falsable porque podemos postular teorías alternati-

vas que, de resultar ciertas, la harían superflua. La más

obvia teoría alternativa es la lamarckiana. Si fuera cierto que

las modificaciones adquiridas durante la vida de un organis-

mo se pudieran volver hereditarias, muchas características

de los organismos evolucionarían por influencia directa del

entorno, y la selección natural no desempeñaría ningún pa-

pel importante en la dirección de la adaptación.

Éstas son preguntas filosóficas más amplias que se pue-

den plantear sobre la validez de la teoría evolucionaria, y la

mayor parte de los biólogos queda satisfecho con las res-

puestas. Los biólogos no concuerdan universalmente, sin

embargo, en que la teoría neodarwiniana sea suficiente para

explicar todos los cambios evolucionarios, y hay mucho deba-

te sobre qué mecanismos de la evolución son los más impor-

tantes. Por ejemplo, algunos de los evolucionistas más

eminentes sostienen que no toda evolución puede ser atri-

buida a la selección natural. Gran parte de la evolución pue-

de proceder por deriva genética, de modo que no todas las

diferencias entre especies son necesariamente soluciones

adaptativas únicas para problemas de adaptación únicos.

Además, según sostienen, las mutaciones no son aleatorias,

en la medida en que ciertos tipos de mutaciones son más

probables que otros. Sin embargo, casi todo el mundo con-

cuerda en que la posibilidad de que ocurra una mutación no

está influenciada por si el entorno la favorecería o no.

Otra área importante de debate es si las mutaciones de

pequeño efecto son la única materia prima de la evolución.

Aunque gran parte de la evolución ha procedido por cambios

graduales, es posible imaginar mutaciones benéficas que po-

drían producir grandes cambios. Así, algunos morfólogos y pa-

leontólogos sienten que algunos cambios importantes en la

evolución pueden haber traído consigo “macromutaciones” con

efectos grandes. Pero la teoría neodarwiniana no invoca ningu-

na ley natural que diga que las mutaciones deben tener efectos

E l  c o n o c i m i e n t o  c i e n t í f i c o



30

pequeños. La razón para suponer que la mayor parte del cambio

evolucionario ha sido gradual no es teórica sino empírica –por

observación de que la mayor parte de las variaciones dentro de

poblaciones estrechamente relacionadas y entre unas y otras se

debe a muchos genes, cada uno con un pequeño efecto.

Finalmente, paleontólogos como Stephen Jay Gould han

escrito que la teoría neodarwiniana es insuficiente para expli-

car el panorama más amplio de la evolución histórica.15 Al

decir “teoría neodarwiniana” se refiere a la teoría genética “de

núcleo duro” a la que muchos evolucionistas se afiliaron tras

la “síntesis moderna” de los años 1940 y 1950: la creencia de

que toda la evolución consistía en la acción de la selección

natural sobre ligeras variaciones genéticas. Si ésta es la defi-

nición de la teoría neodarwiniana, entonces, como dice Gould,

“la síntesis moderna es incompleta, no incorrecta”, pues una

teoría así no explicaría las características no adaptativas ni,

en sí, explicaría por qué han ocurrido ciertas series de even-

tos evolucionarios de larga duración. En particular, Gould y

ciertos otros paleontólogos han postulado que las tendencias

evolucionarias de largo plazo puede ser causadas no sólo por

un cambio lento y constante en una dirección dentro de deter-

minada especie, sino por un proceso a un nivel más alto al

que los neodarwinistas no dieron importancia en la síntesis

moderna: los coeficientes de extinción y de especiación.

Por ejemplo, si el linaje del eohippus al caballo moderno

creció de tamaño a lo largo de 60 millones de años, cabe

imaginar que esto fue resultado del cambio constante y peno-

samente lento de una sola especie. Pero la evolución de los

caballos implicó mucha especiación: las especies proliferaron

sin cesar en otras especies, unas más grandes y otras más

pequeñas. Los paleontólogos como Niles Eldredge, Stephen

Jay Gould y Steven Stanley favorecen esta interpretación: las

nuevas especies, de distinto tamaño corporal, surgen con

bastante rapidez. Los cambios de tamaño corporal se dan por

el proceso de variación genética y selección natural, pero las

especies más grandes tienden a sobrevivir más tiempo que

las pequeñas especies antes de extinguirse. Como resultado,

tienen más posibilidad de dar lugar a especies más grandes

que la que tienen las especies pequeñas de dar lugar a espe-

cies pequeñas. Por lo tanto, en cualquier momento varias

especies pueden estar evolucionando en ambas direcciones,

pero se vislumbra una tendencia general hacia tamaños más

grandes, precisamente por las diferencias en coeficientes de

extinción. Estos coeficientes no se suelen tomar en cuenta en

la teoría neodarwiniana de la selección natural dentro de las

especies. Si el punto de vista de Eldredge-Gould-Stanley es

correcto, necesitamos una teoría de por qué algunas especies

son más proclives a la extinción que otras, para complementar

la teoría genética de la selección natural.

La razón por la que me entretengo en este tema es que

los creacionistas se han abalanzado encantados sobre los

escritos de estos paleontólogos, pues dicen que se está

dando al traste con toda la estructura de la teoría evolucionaria.

Según Gish, “los evolucionistas están diciendo... que la se-

lección natural no ha aportado ninguna contribución a la

trayectoria general de la evolución”.16 Pero eso no es en

absoluto lo que dicen los paleontólogos. Éstos sólo afirman

que la “macroevolución”, la historia de la vida, incluye suce-

sos importantes, como la extinción, que no se pueden estu-

diar en el contexto de la “microevolución”, es decir, de los

cambios genéticos de una determinada especie. Así, pues,

Gould sostiene que “la macroevolución puede pretender una

cierta independencia teórica”: que para comprender la histo-

ria de la vida hace falta más información de la que pueden

dar los estudios genéticos, falta todo un nivel de teoría que

incorpore la teoría genética y se sume a ella.

Los debates y controversias de este tipo se plantean

constantemente en la ciencia evolucionaria y en cada disci-

plina científica. No indican que el campo se encuentre vaci-

lante, al filo del caos y la desesperación sino que la

investigación científica está floreciente: que la gente ha en-

contrado preguntas no exploradas que contestar y nuevas y

mejores teorías con las que ampliar el alcance del entendi-

miento humano. Nuevas ideas surgen constantemente y, oD O U G L A S  J .  F u t u y m a



31

bien pasan por el reto de la prueba científica, o terminan en

el olvido. ¡Qué distinta es la ciencia del creacionismo! Los

creacionistas, como ellos mismos lo admiten, no pueden

poner a prueba su teoría. Según Gish, los animales y las

plantas “llegaron a la existencia por actos de un Creador

sobrenatural, mediante procesos que ahora no son operati-

vos”.17 ¿Cómo, entonces, podrían ser examinados por los

métodos de la ciencia? Gish dice luego:

No sabemos cómo el Creador creó, qué procesos

usó, porque usó procesos que ahora no operan en
ningún lugar del universo natural... no podemos des-

cubrir por investigaciones científicas nada acerca

de los procesos creativos usados por el Creador”

(subrayado en el original).18

Justamente porque es científicamente imposible investi-

gar procesos sobrenaturales, hoy los creacionistas no pueden

ofrecer pruebas de la creación como tampoco las pudieron

ofrecer en 1859. Se limitan a repetir los mismos argumentos

que han usado durante siglos —ninguna idea nueva, ninguna

información nueva. Ahí donde la ciencia libera y ejercita el

intelecto humano, el creacionismo sostiene que el intelecto es

impotente. Donde la ciencia ofrece el optimismo que viene del

entender, el creacionismo lo niega. Donde la ciencia crece, el

creacionismo se estanca. Donde la ciencia ofrece el método

de puesta a prueba de hipótesis para justificar sus afirmacio-

nes, el creacionismo ofrece la fe ciega en la autoridad de un

solo libro y de sus más rígidos intérpretes.

N O T A S

1 Medvedev, Z.A., The rise and fall of T.D. Lysenko, Columbia University
Press, Nueva York, 1969.
2 Scientific creationism, p. 15. Las citas son parte de una lista de objecio-
nes a la enseñanza exclusiva de la evolución, que empieza como se cita en
la nota 38 del cap. 1, y sigue, “5. Los creacionistas creen que es perjudicial
para el niño o joven porque contradice su conciencia de realidad innata y,
por ende, tiende a crearle conflictos mentales y emocionales. 6. Tiende a
eliminar toda constricción moral y ética en el estudiante y le lleva a una
amoralidad animalesca en la práctica. 7. Puede tender a privar a la vida de
sentido y finalidad en vista del concepto implantado de que el estudiante
no es sino un producto azaroso de un proceso aleatorio y sin sentido. 8. La
filosofía evolucionaria lleva a menudo a una convicción de que el poder es
lo que cuenta, lo que conduce sea al anarquismo (evolución incontrolada)
sea al colectivismo (evolución controlada)”.

3 Popper, K.R., Conjectures and refutations, Harper & Row, Nueva York,1963, p. 6.
4 Ibid. Véase también K. R. Popper, The logic of scientific discovery (Harper
& Row, Nueva York, 1968). Sir Karl Popper goza de gran consideración
como uno de los filósofos de la ciencia más sobresalientes e influyentes, y
a él se debe primordialmente la articulación de la noción de que la ciencia
progresa sobre todo planteando hipótesis de las que puede demostrarse
que son erróneas si efectivamente son falsas.
5 Gould, S.J., The mismeasure of man, Norton, Nueva York, 1981.
6 Lewin, R., Science 213:316 (1981).
7 Dorfman, D. D., Science 201:1177, (1978).
8 En D. L. Hull, op. cit., p. 9.
9 Medawar, P.B., The art of the soluble, Methuen, Londres, 1967.
10 Véase nota 4.
11 No se trata de una afirmación puramente personal; véase, por ejemplo,
R. C. Lewontin, BioScience 31:559 (1981) para una declaración similar, de
un eminente especialista en genética.
12 Lewontin, R.C., Nature 236:181 (1972).
13 Popper, K.R., Dialéctica 32:339 (1978). Véase también K. R. Popper, New
Scientist 87:611 (1980).
14 Benson, W.W., Science 176:936 (1972).
15 Gould, S.J., Science 216:380 (1982); tb. Paleobiology 6:96 (1980).
16 Gish, D.T., Impact, núm. 43 (San Diego: Institute for Creation Research, 1977).
17 Evolution: The fossils say no! p. 11. “El modelo de la creación, por otra
parte, postula que todos los tipos básicos de plantas y animales (las clases
creadas) existen por actos de un Creador sobrenatural que empleó proce-
sos especiales que hoy no son operativos”.
18 Ibid., p. 40. El fragmento omitido dice: “por eso nos referimos a la creación
como a una creación especial”. Sin embargo, en el uso más general, una
“creación especial” significa creación separada de cada especie, no el
sentido que Gish atribuye a la expresión.

Douglas J. Futuyma es profesor del Departamento de
Ecología y Evolución de la Universidad Estatal de Nueva
York. Este texto fue tomado de su libro Science on Trial. The
case for evolution, Sinauer Associates, Inc., Sunderland,
Massachusetts, 1995. Traducción de Gertrudis Payás.






