
11

Muchos científicos naturales continúan “(…) adheridos al dogma
impuesto por la larga hegemonía post ilustrada sobre la visión

intelectual de Occidente, tal dogma es que existe un mundo externo
cuyas propiedades son independientes de cualquier individuo y, de

hecho, de la humanidad en su totalidad (…)”.
Sokal, al inicio de Transgressing the Boundaries …

Poco a poco, algunas tendencias de las ciencias sociales han
atomizado a la humanidad en culturas y grupos de los cuales cada uno

tiene su universo conceptual propio –algunas veces incluso su propia
‘realidad’–  y son prácticamente incapaces de comunicarse entre sí.

Sokal y Bricmont, en Fashionable Nonsense …

EL “ESCÁNDALO SOKAL”

A fines de 1994 el físico teórico Alan Sokal (New York University),

cansado de leer textos de “ciencias humanas” haciendo un uso inexac-

to y con frecuencia inescrupuloso de resultados de la física y las

matemáticas contemporáneas, escribió una parodia de la crítica post-

moderna de la ciencia con el rimbombante título de Transgressing the

Boundaries: Toward a Transformative Hermeneutics of Quantum Gra-

vity.1  Sokal mandó su parodia como propuesta de publicación a la

conocida revista norteamericana de estudios culturales Social Text

sin aclarar que se trataba de una parodia. El consejo de redacción,

bajo la dirección del profesor de inglés Andrew Ross (Princeton Uni-

versity), no se dio cuenta de la broma, y aceptó el texto como artículo

académico serio, el cual apareció publicado en un número especial

de Social Text en mayo 1996.2  Irónicamente, tal número de la revista

fue dedicado al tema de la “guerra de las ciencias”.3  La intención

consistía en defender desde una posición presuntamente progresista

(leftist) un conjunto de críticas de la ciencia, postestructuralistas,

multiculturalistas y feministas, frente a las objeciones levantadas prin-

cipalmente por el biólogo Paul R. Gross (University of Virginia) y el

matemático Norman Levitt (Rutgers University) en el libro Higher

Supertition. The Academic Left and Its Quarrels with Science (1994),4

así como en discusiones subsecuentes suscitadas por el mismo.

La guerra de las ciencias
Holismo semántico versus realismo

Alberto J. L.
   Carrillo Canán

E l e m e n t o s  4 3 ,  2 0 0 1 ,  p p .  1 1 - 1 9



12

Tres semanas después de aparecer el artículo de Sokal,

él mismo hizo pública la tomadura de pelo a los editores de

Social Text en un artículo publicado en la revista Lingua

Franca.5  Esto desató el ahora llamado “escándalo Sokal” y,

a partir de él, sí que se desarrolló una “guerra”, si no necesa-

ria y exactamente una guerra “de las ciencias”, sí por lo

menos una guerra intelectual y académica, la cual se ha

extendido hasta Europa.6

EL MARCO GENERAL: RELATIVISMO VERSUS REALISMO

Podemos decir que con esta “guerra” básicamente se trata-

ría del desarrollo más reciente de una polémica que en su

forma más moderna proviene aproximadamente de fines de

los años sesenta y en la que se confrontan dos concepcio-

nes de la realidad en general. La “guerra de las ciencias” se

refiere únicamente a la fase más reciente de esta polémica y

la característica más notable que diferencia a ésta es la

participación de científicos naturales en la misma.

Conviene dejar sentado aquí que básicamente se trata de

una polémica con frentes móviles entre lo que se ha dado en

llamar el “conglomerado realista racionalista” y el “conglome-

rado histórico social”. Una característica decisiva del “conglo-

merado histórico social”, consiste en sostener una concepción

relativista acerca del conocimiento y también de la realidad

misma. Para efectos prácticos y en aras de la simplicidad,

denotaremos aquí con el término relativismo toda posición en

cualquier campo intelectual la cual –así sea implícitamente–

niega la existencia de una realidad independiente del observa-

dor y sus “teorías”, “esquemas descriptivos”, “paradigmas con-

ceptuales”, “juegos lingüísticos”, “formas de vida”, “convicciones

de referencia”, “cultura”, “género”, etcétera. Para el relativista

la realidad queda construida o definida precisamente, en rela-

ción con tales “teorías”, “formas de vida”, “culturas” etc., lo que

da lugar a una multiplicidad de “mundos” (Goodman), “para-

digmas” (Kuhn), etc., muchos existentes al mismo tiempo y, en

cualquier caso, todos igualmente válidos. Para estos teóricos,

los mitos aztecas, la ciencia aristotélica, la alquimia, la quími-

ca moderna, las matemáticas, las creencias religiosas y cual-

quier otro tipo de concepción compartida por una comunidad o

un grupo cualquiera, son igualmente válidos y definen o defi-

nieron cada uno “una” realidad (o una parte de ella).

En el “conglomerado histórico social” o relativista se cuen-

tan, entre otros, todo tipo de teóricos de lo que de una

manera muy amplia se ha dado en llamar “pensamiento

postmoderno”, tales como “hermeneutas profundos”, nume-

rosos críticos literarios, científicos sociales, teóricos comuni-

taristas, multiculturalistas, feministas y, también, estando lejos

de considerarse postmodernos, conservadores religiosos de

toda índole. Por su parte, el “conglomerado realista raciona-

lista”, cuenta especialmente con muchos representantes de

lo que en nuestro medio se ha dado en llamar “ciencias

duras”, en particular físicos y matemáticos; cuenta además

con todo tipo de científicos y filósofos que sostienen un

punto de vista realista, el cual podríamos definir básicamente

como la concepción de que hay una realidad independiente

de las teorías o representaciones que se tengan sobre ella.

A pesar de la gran diversidad de enfoques, el punto

básico del diferendo es el status de la realidad, su indepen-

dencia o, por el contrario, su dependencia de sus represen-

taciones o las teorías sobre ella.7  En realidad se trata de una

cuestión filosófica añeja, pero la historia moderna de la misma

coincide básicamente con el surgimiento del “pensamiento

postmoderno”.

Conviene hacer notar que el término “guerra de las cien-

cias” no es completamente adecuado, ya que da a entender

que todos los matemáticos y científicos naturales estarían de

un lado mientras que los practicantes de las “ciencias blan-

das”, en bloque, estarían del otro. Esto dista mucho de ser

así, ya que realistas y relativistas los hay en ambos campos,

si bien es cierto que en los últimos treinta o treinta y cinco

años, bajo la égida del “postmodernismo”, en el campo de

las ciencias histórico sociales y humanas el relativismo pasó

a adquirir un dominio realmente aplastante, mientras que los

científicos naturales y los matemáticos han mantenido una

actitud dominantemente realista.

DOS PUNTOS DE CONFRONTACIÓN: SEMÁNTICA Y FÍSICA

Ciertamente la discusión tiene muchos aspectos y ramificacio-

nes, abarcando prácticamente toda la gama de las actividades

intelectuales académicas, desde la teoría literaria y la estética,

pasando por la sociología y la teoría política, la antropología,

la lingüística y la historia, hasta la filosofía de la ciencia y la

ontología. Sin embargo, es importante el hecho de que las

posiciones relativistas no se encuentren sólo en el campo

“histórico social”. Por el contrario, la semántica filosófica y laA l b e r t o  J .  L .  Car r i l l o  Canán



13

filosofía de la ciencia, esta última particularmente con base en

reflexiones acerca de la mecánica cuántica, han dado bríos a

las concepciones relativistas en general. Por ello, en este

pequeño ensayo dejamos de lado las múltiples dimensiones

de la polémica relativismo versus realismo, tratando de limitar-

la a sólo dos aspectos, a saber, la cuestión del realismo frente

al holismo lingüístico y a la mecánica cuántica.

El holismo lingüístico, es decir, la teoría que hace depen-

der el significado o la verdad de una expresión del todo de un

“esquema conceptual” o de un lenguaje, es la característica

principal de múltiples semánticas filosóficas, presentándose,

pues, en versiones muy variadas, pero la versión dada por

Willard N. Quine lleva a un “relativismo ontológico” bastante

claro. Sin embargo, Quine mismo es un filósofo analítico con

un optimismo científico y un respeto por la ciencia a toda

prueba y, además, con una manifiesta tendencia al realismo

del sentido común, todo lo cual impide hacerlo sospechoso de

cualquier relativismo de cuño fácil que pudiera provenir de las

ciencias histórico-sociales o (en la terminología francesa) de

las “ciencias humanas”. Por otra parte, una interpretación muy

extendida de la mecánica cuántica –de hecho la interpretación

proveniente de los mismos Bohr y Heisenberg–, la presenta

como una refutación definitiva del realismo científico, por lo

que la mecánica cuántica, en esta interpretación –la de Bohr

y Heisenberg, también llamada la de la “escuela de Copen-

hangen”–, se ha convertido en algo así como en niño mima-

do de teóricos para los cuales la posición antirrealista o

relativista viene a ser su filosofía de default. Se trata, ni más

ni menos, que de la creencia de que la mecánica cuántica

acaba definitivamente con la “vieja metafísica” (el realismo)

de la ciencia natural precuántica o “clásica”, dominante de

Galileo a Einstein.8  Así pues, la idea de los relativistas es

clara: si alguien como Quine y si la física misma –en particu-

lar Bohr y Heisenberg– dan pie al relativismo, es decir, a la

negación de una realidad independiente de toda teoría, pues

entonces el caso antirrealista o relativista está ya ganado sin

siquiera tener que hablar de los temas de las “ciencias histó-

ricas”, “humanas” o “blandas” –en los cuales la realidad (“lo

observado”) y la teoría (“el observador”) parecen ser más

difíciles de separar que en las ciencias naturales. Dado este

razonamiento, conviene esbozar momentos de la “guerra de

las ciencias” o, más exactamente, de la discusión actual

entre relativistas y realistas, a partir de estos puestos avan-

zados del relativismo en contra del realismo.

© Mihael Dalla Valle, de la serie Distinto amanecer.

L a  g u e r r a  d e  l a s  c i e n c i a s



14

HOLISMO LINGÜÍSTICO Y RELATIVISMO

Para empezar habremos de dejar de lado aquí las versiones

románticas del holismo lingüístico de Herder y Humboldt a

Heidegger y Gadamer; también dejaremos de lado las ver-

siones estructuralistas y postestructuralistas de Saussure a

Focault, Derrida y Lyotard, así como las propias del etnolin-

güismo provenientes de Sapir y Whorf. Nos contentaremos

con resaltar primero el modelo básico general del holismo

lingüístico en el caso de las teorías científicas, para después

pasar al modelo quineano.

EL MODELO GENERAL

Las observaciones de una ciencia tienen que ser formuladas

en enunciados, para lo cual, según el modelo que nos ocupa en

su primer aspecto, se utilizan términos técnicos, es decir,

conceptos específicos propios de todo un esquema concep-

tual, con lo que tales enunciados quedan, ya desde el princi-

pio y necesariamente, “cargados de teoría” (theory-laden),

de acuerdo al esquema conceptual o paradigma teórico de-

terminado del que se toman dichos términos técnicos, por

ejemplo, el término “materia” en la física aristotélica o en la

newtoniana o en la einsteiniana. El segundo aspecto del

modelo es la llamada “indeterminación” de las teorías, la

cual consistiría en la idea de que para cualquier experiencia

hay una multitud de teorías “buenas”, es decir, de teorías

que son “compatibles” con un conjunto dado de datos empí-

ricos, cualesquiera que sean éstos. Dicho de otra manera,

las teorías están “indeterminadas respecto de los datos”,

éstos no determinan ninguna teoría en particular del conjun-

to –en principio infinito– de teorías “compatibles” con ellos.

El tercer y decisivo aspecto del modelo se basa en el ante-

rior y consiste en considerar a diferentes teorías compatibles

con un conjunto de datos como inconmensurables. Si estas

teorías son lo suficientemente diferentes entre sí, entonces

pueden ser consideradas como pertenecientes a diferentes

paradigmas científicos y de ahí resulta la conocida idea de la

“inconmensurabilidad de los paradigmas” (Kuhn). La idea

aquí es que no tiene ningún sentido el comparar unos para-

digmas con otros ya que aun los términos iguales –como

“masa”, “materia”, etcétera– presentan, de paradigma a pa-

radigma, una variación de significado. El cuarto aspecto del

modelo es, ni más ni menos, la conclusión relativista basada

en los tres aspectos anteriores. A saber, dado que no hay

observaciones separadas de la teoría, y dado que para los

mismos datos hay múltiples teorías o paradigmas y, final-

mente, que los paradigmas son inconmensurables, se tiene

una multiplicidad de realidades, cada una relativa a un para-

digma. El esquema de pensamiento es claro. Una realidad

nunca está separada de una teoría o paradigma, y éstos son

múltiples e inconmensurables. Esto último es precisamente

la consecuencia radical o virulenta del modelo: no sólo el

que la realidad sea relativa al paradigma, sino que hay mu-

chos paradigmas. En otras palabras, el relativismo pulveriza

la realidad en una multiplicidad de realidades, cada una rela-

tiva a un paradigma y al grupo o “comunidad” que sustenta el

paradigma en cuestión.9

LA DISTINCIÓN “ANALÍTICO-SINTÉTICO”

Con respecto al primer aspecto, el que los términos descripti-

vos están ya “cargados de teoría”, la idea básica en juego

aquí proviene del fracaso de la propuesta del empirismo

lógico para poder establecer una distinción clara entre “es-

quema” y “contenido” o entre “teoría” y “observación”. En el

artículo Two Dogmas of Empiricism, Quine empieza por re-

chazar la idea –que él determina como uno de los “dos

dogmas” del “[e]mpirismo moderno”– de que existe una se-

paración efectiva entre “verdades analíticas” y “verdades sin-

téticas” (LV 20).10  Las primeras son proposiciones que son

verdaderas –en la formulación de la analiticidad que da Qui-

ne– meramente en virtud de los “significados” (LV 20) de sus

términos11 –por ejemplo las tautologías, como “los no casa-

dos son no casados”– y, por tanto, que son verdaderas inde-

pendientemente de cualquier hecho. Las segundas son

proposiciones cuya verdad se funda en los hechos, es decir,

depende de ellos –como “Juan es soltero”. Después de inge-

niosas discusiones para ver si es posible determinar clara-

mente en qué consiste la analiticidad, de tal manera que se

pueda distinguir sin lugar a dudas qué proposiciones son

analíticas, Quine llega a la siguiente conclusión:

Es obvio que en general la verdad depende de

ambos, del lenguaje y del hecho extralingüístico. La

proposición “Bruto mató a Cesar” sería falsa si de

algún modo el mundo hubiese sido diferente, pero

también sería falsa si la palabra “mató” tuviera más

bien el significado de “engendró”. Así pues, unoA l b e r t o  J .  L .  Car r i l l o  Canán



15

está tentado a suponer en general que la verdad de

una proposición es algo analizable en un compo-

nente lingüístico [el significado]12  y en un compo-

nente fáctico [el hecho]. Dada esta suposición, lo

siguiente es que parece razonable que en algunas

proposiciones el componente fáctico sea nulo, y

[que] éstas sean las proposiciones analíticas. Pero,

por toda su razonabilidad a priori, simplemente no

se ha podido trazar un límite entre las proposicio-

nes analíticas y las sintéticas. El que haya que ha-

cer tal distinción es un dogma no empírico de los

empiristas, un artículo de fe metafísico (LV 36s.).

Pero lo más importante es lo siguiente, a saber: si no se

pueden distinguir las proposiciones cuyo componente fáctico

es nulo, esto implica que de hecho no se puede distinguir

precisamente entre el “componente lingüístico” (el significa-

do) y el “componente fáctico” (el hecho) en ninguna proposi-

ción. Nótese que el rechazar la distinción “analítico-sintético”,

equivale a rechazar la distinción “significado-hecho” y, por

tanto, la distinción “esquema-contenido” o “teoría-observa-

ción”. El rechazo a la distinción “analítico-sintético” es, pues,

la versión quineana de que las observaciones siempre están

ya “cargadas de teoría”.

HOLISMO E INDETERMINACIÓN

El segundo aspecto del modelo que nos ocupa, la “indeter-

minación de las teorías respecto de los datos”, también se

encuentra en el artículo Two Dogmas of Empiricism, y en

ésta su versión quineana se presenta precisamente como

equivalente al holismo lingüístico. Esto referiría en primer

lugar al “otro dogma” del “empirismo moderno”, según Qui-

ne, a saber, el “reduccionismo” (LV 20, c. a.), y de hecho

Quine habla del “reduccionismo radical” (LV 38, c. a.), el cual

consistiría en sostener que “toda proposición con significa-

do” es “traducible a una proposición (verdadera o falsa) acer-

ca de la experiencia inmediata” (LV 38). Quine interpreta

esto en el sentido de que las proposiciones “(…) sean tradu-

cibles a un lenguaje de datos sensoriales (…)” (LV 39). La

idea sería, pues, “la reducibilidad de la ciencia a términos de

la experiencia inmediata” (LV 39), o bien “la traducibilidad de

las proposiciones acerca del mundo físico a proposiciones

acerca de la experiencia inmediata” (LV 40). En realidad, no

se trata de proposiciones en general, sino que como se

trataría del “mundo físico”, es decir, de hechos, las proposi-

ciones en cuestión serían, de acuerdo al primer “dogma”

empirista visto en el punto anterior, “sintéticas”. Entonces, la

idea es, a fin de cuentas, que “cada proposición sintética”, en

caso de ser verdadera (cfr. 40s.), estaría “asociada a un

único rango de posibles eventos sensorios” (LV 40). Con

vistas al problema del holismo quineano, el punto importante

en el razonamiento anterior es que el postulado (Quine: “dog-

ma”) reduccionista supone la “teoría verificacionista del signi-

ficado” (LV 42), la cual puede formularse diciendo que la

verdad de una proposición sobre el mundo físico la hace

corresponder a una experiencia definida. Quine lo plantea

como sigue: “El dogma reduccionista pervive en la suposi-

ción de que cada proposición, tomada aisladamente de las

otras, puede ser, sin más, confirmada o rechazada” (LV 41).

Ahora bien, Carnap hizo el único verdadero intento con-

secuente de llevar a cabo el proyecto reduccionista (LV 39)

mostrando cómo sería posible la traducción de las proposi-

ciones sintéticas a un “lenguaje de datos sensoriales”, y de

la incompletitud o estancamiento del intento carnapiano, Quine

concluye que no es posible verificar las proposiciones sobre

el “mundo físico” una por una, de manera aislada:

Mi contrapropuesta, partiendo esencialmente de la

doctrina de Carnap sobre el mundo físico (…), es que

nuestras proposiciones sobre el mundo exterior no

afrontan el tribunal de la experiencia sensorial indivi-

dualmente sino como un cuerpo integrado (LV 41).

La semántica filosófica de la que proviene Quine, es decir,

la de Frege y Russell, se inauguró con la idea de que la unidad

de significado es apenas la proposición, ya que sólo de ella y

no de sus partes cabe preguntar por su verdad. Pero en esta

última idea está implícito que la proposición individual es la

© Mihael Dalla Valle, de la serie Distinto amanecer.

L a  g u e r r a  d e  l a s  c i e n c i a s



16

unidad básica de significado porque se parte de que es posible

decidir sobre la verdad o falsedad de la proposición individual

sin referirse a ninguna otra proposición. Desde este punto de

vista, en esta línea teórica lo relevante es, pues, la condición

para decidir sobre la verdad o falsedad de una proposición. Y si

antes la condición era la proposición misma, ahora, con Quine,

la condición es “un cuerpo integrado” o, como Quine lo expresa

más claramente, “el todo de la ciencia” (física): “La unidad de

relevancia empírica es el todo de la ciencia.” (LV 42). Es decir,

es desde el todo de la ciencia que se decide si una proposición

cualquiera es verdadera o falsa. La unidad de significado es

pues no la proposición individual sino “el todo de la ciencia”. La

atribución de valores de verdad a la proposición individual no

por sí misma, sino desde el todo de un cuerpo teórico, es la

versión quineana del holismo lingüístico.

Por otra parte, la negación de que exista una correspon-

dencia uno a uno entre proposiciones verdaderas y unidades

de la “experiencia inmediata”, es decir, el que no haya para

cada proposición verdadera sobre el mundo físico “un rango

único de posibles eventos sensorios”, implica que no hay nin-

gún conjunto de datos que pueda invalidar una proposición

dada. Expresamente, Quine afirma: “Cualquier proposición puede

ser mantenida como cierta, pase lo que pase, si hacemos

ajustes suficientemente drásticos en otra parte del sistema” (LV

43). En vista de esta conclusión radical podemos preguntar

cómo, entonces, se valida o invalida una proposición dada.

Quine responde con un criterio “pragmático” (LV 46). A saber, si

aparecen “experiencias recalcitrantes” (LV 43), es decir, datos

que parezcan invalidar (o bien validar) una proposición hasta el

momento aceptada (o bien negada), y dado que la proposición

en cuestión está necesariamente relacionada con otras “a cau-

sa de sus interconexiones lógicas” (LV 42), a lo que se tiende

(cfr. LV 44), nos dice Quine, es a tomar una decisión sobre la

verdad de la proposición en cuestión dependiendo de qué tan-

tos y qué tan importantes sean los cambios que esta decisión

implique en otras partes de la teoría en cuestión. La idea de

Quine es que “los valores de verdad tendrían que ser redistri-

buidos” (LV 42) de acuerdo con una “inclinación vagamente

pragmática” (LV 46) de economía en los cambios de la teoría.

Dicho de manera ligeramente diferente, frente a una “experien-

cia recalcitrante” (LV 46), la decisión de qué proposiciones

derivadas de una teoría dada son verdaderas se tomaría mini-

mizando el número y la importancia de los cambios en la mis-

ma, se trataría de que los cambios fueran “tan pocos como sea

posible” (LV 44) en el sentido recién indicado.

En el artículo que nos ocupa Quine no da ejemplos, pero

podemos hacernos una idea más concreta del planteamiento

quineano suponiendo el caso de que un cuerpo teórico dado

lleve lógicamente a cierta predicción y que la misma no se

cumpla. En este caso, una proposición que se esperaba verda-

dera resulta falsa. Esto tiene implicaciones para las proposicio-

nes sobre la base de cuya aceptación como verdaderas se hizo

la predicción falsa. Pero si se quiere que las proposiciones base

de la predicción sigan siendo verdaderas, entonces es posible

añadir otras proposiciones, las cuales, juntamente con las ante-

riores, permitan una nueva proposición prediciendo el resultado

encontrado. Por ejemplo, si se predice cierta posición de un

planeta en un momento dado y esto no se cumple, entonces es

posible introducir en el cuerpo teórico proposiciones referentes

a la existencia, en ese momento, de algún elemento perturba-

dor que explique el resultado observado, aun cuando el ele-

mento perturbador no sea comprobado. También se puede

afirmar que hubo un fallo en los instrumentos de observación, e

incluso Quine considera la posibilidad de “alegar una alucina-

ción” (LV 43), caso en el que la predicción inicial sigue siendo

verdadera en virtud del cambio del valor de verdad de proposi-

ciones ya no referentes a los instrumentos de observación sino

al observador. Quine es muy radical y dice que es posible

“alegar alucinación o [también] enmendar ciertas proposiciones

de la clase de las llamadas leyes del pensamiento” (LV 43).

Acto seguido nos recuerda que “[i]ncluso se ha propuesto la

revisión de la ley lógica del tercero excluido como un medio

para simplificar la mecánica cuántica (...)” (LV 43).

Nótese que en esta última idea, la teoría holista del signifi-

cado viene a mostrarse estrechamente relacionada con el re-

© Mihael Dalla Valle, de la serie Distinto amanecer.

A l b e r t o  J .  L .  Car r i l l o  Canán



17

chazo de la distinción “analítico-sintético”, ya que ni siquiera de

las leyes lógicas se puede decir que sean analíticas, es decir

proposiciones que están “confirmada[s] sin importar qué pase”
13  o “(...) pase lo que pase” (LV 41). Si las leyes lógicas no son

analíticas, esto significa, según vimos, que también ellas son

proposiciones “sobre el mundo físico”, es decir, que tienen un

componente fáctico; eso sí, no como proposiciones aisladas,

sino como partes del todo de una teoría. Su significado, de

acuerdo con la concepción quineana, no está en ellas mismas

aisladamente ya que la posibilidad de atribuirles un valor de

verdad sólo se da en “el todo de la ciencia”. Las leyes lógicas

adquieren su categoría propiamente lingüística únicamente en

ese “todo de la ciencia” como un “todo” lingüístico.

Pero el holismo semántico equivale a la indeterminación

de las teorías, ya que gracias a las posibilidades de “redistri-

bución de los valores de verdad” de las proposiciones en un

sistema, se llega la conclusión de que

[l]a ciencia total, matemática y natural y humana

está (...) extremamente indeterminada por la expe-

riencia. El borde del sistema [es, decir, la juntura

entre teoría y observación] debe ser mantenido en

concordancia con la experiencia; el resto, con to-

dos sus elaborados mitos y ficciones, tiene como

objetivo la simplicidad de las leyes (LV 45).

Quine dice también:

Habiendo reevaluado una proposición tendremos que

reevaluar otras (...). Pero la totalidad del campo está

tan indeterminada por sus condiciones de frontera,

[es decir, por] la experiencia, que existe una gran
amplitud de elección respecto a qué proposiciones

tienen que ser reevaluadas en vista de cualquier

experiencia contraria singular. Ninguna experiencia

particular está ligada a ninguna proposición particu-

lar en el interior del campo, excepto de manera indi-

recta mediante consideraciones de equilibrio que

afectan al campo como un todo” (LV 42s.).

Tales son las condiciones pragmáticas ya referidas consisten-

tes en (1) “concordancia con la experiencia” en la frontera del

todo de la teoría (el “campo”) y (2) “simplicidad” de dicho todo.

EL RELATIVISMO EPISTEMOLÓGICO Y ONTOLÓGICO.

SEÑALAMIENTO CRÍTICO

Según dijimos arriba, de la tesis de que ya las observaciones

están “cargadas de teoría” y de la tesis de la “indeterminación”

(equivalentemente, del holismo lingüístico), se siguen tanto el

relativismo epistemológico, es decir, del saber, como el relati-

vismo ontológico, es decir de la realidad misma. Pero intro-

duzcamos esto mediante un señalamiento crítico realista.

Dadas las limitaciones de espacio, no podemos entrar a

una discusión detallada de la teoría expuesta, por lo que basta

con señalar aquí que la indeterminación descrita no implica lo

que, por ejemplo, Larry Laudan llama el “igualitarismo cogniti-

vo” de las teorías (PR 32). Es decir, el hecho de que en

principio haya infinitas teorías compatibles con un conjunto

dado de datos, no implica que sea racional ponerlas todas

ellas al mismo nivel, o que la diferencia entre unas y otras sea

meramente pragmática, en términos de simplicidad y de con-

cordancia con la experiencia. De hecho, la teoría más simple

que concuerda con cualquier experiencia es la de que todo

pasa como pasa porque la(s) divinidad(es) así lo quiere(n). Y

no se piense que Quine excluye tal tipo de “esquemas con-

ceptuales” (LV 46), sino que de hecho nos dice: “Los objetos

físicos son introducidos en la situación en calidad de interme-

diarios convenientes (...) comparables a los dioses homéricos

(...)” (LV 44). Más aún, Quine afirma que “(...) en cuanto a su

base epistemológica [!] los objetos físicos y los dioses difieren

solamente en el grado y no en su especie. Ambos tipos de

entidades intervienen en nuestra concepción sólo como pos-

tulados culturales.” (LV 44). A continuación, Quine se refiere al

“mito de los objetos físicos” (LV 44) y un párrafo más adelante

añade que “(...) las entidades abstractas que son las substan-

cia de las matemáticas (...) son otro postulado en el mismo

espíritu. Epistemológicamente son mitos en pie de igualdad

con los objetos físicos y los dioses, ni mejores ni peores (...)”

(LV 45), frase esta última que Quine matiza agregando: “(...)

excepto por diferencias en el grado en el que nos permiten

tratar con la experiencia sensorial” (LV 45).

Ésta es la versión del igualitarismo cognitivo de las teo-

rías, el cual sólo se disolvería mediante una desigualdad cuan-

titativa de conveniencia pragmática y no de racionalidad

intrínseca. Piénsese simplemente en el caso de la “teoría” o

“esquema conceptual” de acuerdo con el cual las cosas son

como Dios dispone. Esta teoría se aplica a todo, pero ni sirve

L a  g u e r r a  d e  l a s  c i e n c i a s



18 J A M E S  R y e r s o n

para predecir nada ni tampoco explica realmente nada, a

pesar de la “simplicidad” de su única ley y de su “concordan-

cia” con la evidencia –concordancia en el sentido de que no

puede encontrarse absolutamente ninguna “experiencia recal-

citrante” a ella. Parece pues dudoso que los criterios quinea-

nos de simplicidad y concordancia para juzgar la bondad de

una teoría sean los que deban determinar la racionalidad de la

misma. Respecto de la expresión quineana de que las teorías

deben ser tales que nos permitan “tratar con la experiencia”,

podemos hacer una suposición caritativa y pensar que tal

“trato” implica tanto la explicación como la predicción. Pero

aun así, ambas, la fuerza predictiva de una teoría y su fuerza

explicativa, es decir, su capacidad de decir qué y cómo son las

cosas, la realidad, quedarían sólo como cuestiones de grado,

cuantitativas y no cualitativas, con lo que la “tesis del igualita-

rismo cognitivo” (PR 32) sigue en pie sin restricción alguna.

Nótese, por otra parte, que los “mitos” matemáticos, físicos

y divinos a los que se refiere Quine postulan las “entidades”, es

decir, los “rangos de variables” de “cuantificación”, por lo que de

ellos depende la “ontología implícita” (LV 39, 45), por ejemplo,

en las teorías newtoniana y homérica. Con esto tenemos la

versión abierta del relativismo ya no sólo epistemológico sino

también ontológico. Es decir, no es que haya una sola realidad

que cualitativamente conocemos igual de bien a través de la

mecánica newtoniana y de las sagas homéricas, sino que cada

uno de estos dos “esquemas conceptuales” nos define una

ontología, una realidad relativa a él. Nótese además que la

bondad epistemológica “en pie de igualdad” de las teorías –el

igualitarismo epistemológico– es la versión quineana de la “in-

conmensurabilidad de los paradigmas” y, como en el esquema

general, visto arriba, de ella se sigue la existencia de ontologías

igualmente válidas, es decir, la dispersión de la realidad en una

multitud de realidades.

Para finalizar apuntemos aquí simplemente que la re-

nuncia a cualquier criterio explicativo como índice para deci-

dir sobre la bondad de las teorías es una renuncia

predeterminada por el rechazo al realismo, es decir, a supo-

ner, con el sentido común, que las teorías son buenas o

adecuadas no sólo porque no sean contradichas por la reali-

dad sino, básicamente, porque explican la realidad en la

medida en la que es independiente de las teorías.14

© Mihael Dalla Valle, de la serie Distinto amanecer.



19

N O T A S

1 Transgrediendo las fronteras: hacia la transformación hermenéutica de la
gravedad cuántica.
2 Social Text 46/47, primavera-verano de 1996.
3 La expresión “guerra de las ciencias” se utiliza en los títulos de cinco
artículos en ese número de Social Text y tres artículos más utilizan varias
metáforas marciales. Por lo demás, el propio profesor Ross parece haber
sido quien acuñó esta expresión en su artículo periodístico “Science Backlash
on Technoskeptics”, The Nation, 2 de octubre de 1995.
4 La superstición elevada: la izquierda académica y sus altercados con la
ciencia.
5 Sokal, A., “A Physicist Experiment with Cultural Studies”, Lingua Franca,
núm. 6, mayo-junio 1996.
6 La publicación en Francia del libro de Alan Sokal y Jean Bricmont, Impostu-
res Intellectueles, en el exponen las razones de la parodia de Sokal y discu-
ten los textos “postmodernos” (de Lacan, Kristeva, Irigaray, Baudrillard, etcé-
tera) que Sokal utilizó en ella, fue el detonante de la discusión en Europa.
7 Véase la cita de la parodia de Sokal en el epígrafe de este trabajo.
8 Véase nuevamente la cita de la parodia de Sokal tomada en el epígrafe
de este trabajo.
9 Véase la segunda cita en el epígrafe.
10 Para las abreviaciones véase la bibliografía al final de este trabajo. Las
palabras que aparecen en cursivas en una expresión citada son siempre
nuestras. En caso contrario esto se indicará con la abreviatura c. a., la cual
significa que las cursivas son del autor del texto citado.
11 Véase además: “Al principio la analiticidad pareció ser definible de la
manera más natural apelando al dominio de los significados” (LV 32).
12 Las aclaraciones entre corchetes en el interior de una cita, son nuestras.

13 “Una proposición sintética es el caso límite [de una proposición] la cual
está confirmada sin importar qué pase” (LV 37).
14 Para una evaluación crítica pormenorizada de la tesis de la “indetermina-
ción de las teorías”, remitimos al lector a libro de Laudan PR. Para el mismo
tipo de evaluación del holismo semántico remitimos al lector a HG.

B I B L I O G R A F Í A  Y  A B R E V I A T U R A S

TEXTOS CITADOS:
PR = Laudan, L., Beyond Positivism and Relativism. Theory, Method, and
Evidence, Westwie Press, Boulder, 1999.
LV = Quine, W. v. O., From a Logical Point of View, Harvard University Press,
Cambridge, 1953.
Sokal, A, y Bricmont, J., Fashionable Nonsense. Postmodern Intellectuals
Abuse of Science, Picador, New York, 1999.
Sokal, Transgressing the Boundaries: Toward a Transformative Hermeneu-
tics of Quantum Gravity, Social Text, 46/47, Duke University Press, Durham,
Mayo de 1996.

OTROS TEXTOS TANTO DE AUTORES RELATIVISTAS COMO REALISTAS:
Gross, P y Levitt, N., Higher Supertition. The Academic Left and Its Quarrels
with Science, John Hopkins University Press, Baltimore and London, 1994.
HG = Fodor, J. y Lapore, E., Holism. A Shopper’s Guide, Rockwell, Cam-
bridge, 1992.
Goodman, N., Ways of Worldmaking, Hackett, Indianápolis, 1978.
Kuhn, Th., The Structure of Scientific Revolutions, The University of Chicago
Press, Chicago and London, 1962.
Norris, Ch., Against Relativism. Philosophie of Science, Deconstruction and
Critical Theory, Blackwell, Malden, 1997.
Quine, W. V., Ontological Relativity and Other Essays, Columbia University
Press, New York, 1969.

Alberto J. L. Carrillo Canán es profesor en la Maestría en
Estética de la Facultad de Filosofía y Letras de la BUAP.

© Mihael Dalla Valle, de la serie Distinto amanecer.




