Bergson

Jesus Rodolfo
Santander

en el tribunal

o3
Galileo

© Mihael Dalla Valle, El proceso.

El libro de Alan Sokal y Jean Bricmont, Imposturas intelectuales,' llegd
a nuestro medio precedido por un cierto halo de escandalo. Habia
aparecido en inglés en 1998 al cabo de una disputa originada en 1996,
cuando uno de sus autores, el fisico norteamericano Alan Sokal, publi-
¢6 un articulo en Social Text (46-47), una revista prestigiada de cien-
cias sociales de Nueva York. Aunque el articulo llevara un titulo
extravagante: “Transgredir las fronteras: hacia una hermenéutica trans-
formadora de la gravedad cuéntica”, y que, segln la descripcion que
hacen los propios autores, ademas de sostener un relativismo extremo
(‘la ‘realidad fisica’, al igual que la ‘realidad’ social es una construccion
lingiiistica y social”), contuviera errores, incoherencias y faltas de logi-
ca, fue pese a todo publicado por la revista después de haber pasado
por arbitraje, € incluso, mas tarde, fue incorporado por la misma revista
en un nimero destinado a oponerse a la critica que cientificos distin-

Este texto fue leido en octubre de 1999 durante el coloquio “De la Ciencia a las
Humanidades’, organizado por el maestro Sergio René Lira Coronado durante las VII
Jornadas de Investigacion del Centro de Ciencias del Lenguaje-BUAP.



guidos habian dirigido contra el posmodernismo y el cons-
tructivismo social. Algn tiempo después, el autor reveld que
el articulo era un pastiche y estallé el escandalo. Imitando el
estilo en boga en los grupos académicos de izquierda de
universidades norteamericanas e inglesas, la parodia de Sokal
no s6lo hizo dudar de la seriedad de publicaciones como la
revista Social Text; también puso en entredicho el prestigio de
intelectuales franceses posmodernos que, segun los autores,
estarian en el origen del relativismo que inspira a aquellos
grupos. La broma no hizo reir a todo el mundo y, como uno
puede imaginarse, hubo reacciones en los sectores aludidos
de la inteligencia francesa. Se enciende entonces una contro-
versia gue, por momentos, se convierte en una disputa bas-
tante agria; la que rapidamente se apaga, Si bien nunca se
apagd completamente. Todavia quedan algunos rescoldos.
Pude seguir las huellas que dejo la discusion en algunos
periodicos franceses que la acogieron en sus paginas.? Vien-
do que tenia necesidad de explicarse, Sokal decidi6 publicar
un libro con otro cientffico, su colega Jean Bricmont. Asi apa-
recio en 1998 Imposturas intelectuales. En el libro se critica
por separado a intelectuales francofonos de primera linea
como Jacques Lacan, Luce Irigaray, Julia Kristeva, Jean La-
tour, Jean Baudrillard, Jacques Derrida y de paso disparan
otros dardos contra otros autores en las notas a pie de pagina.
Ellibro recoge en apéndice también algunos de los escritos de
los autores, aparecidos en revistas y periddicos durante la
controversia. En la edicion espafiola los autores incorporaron
un capitulo de critica al fildsofo Henri Bergson, que alcanza a
Vladimir Jankélévitch e incluso a Maurice Merleau-Ponty. Voy
a referirme a algunas de las criticas de estos autores a Berg-
son, de modo que mi propdsito —tratar las relaciones de la
filosofia con las ciencias duras— se precisa de la siguiente
manera; en Henri Bergson y sélo en relacion con algunas de
las afirmaciones que los autores hacen de él en su libro, y
justo en el limite de lo que yo entiendo que es mi competencia
(no, entonces, en relacion con cuestiones técnicas de la teorfa
de la relatividad). Pero antes de entrar en materia, conviene
detenerse un momento para indicar 1o que los dos cientificos
se proponen con su libro, pues también de esto depende el
alcance que deba reconocerse a sus afirmaciones y, en parti-
cular, a sus afirmaciones sobre Bergson.

. Ellos quieren probar que, sin comprenderlos, los autores
cuestionados han usado en sus respectivas disciplinas (psi-

coanalisis, lingiiistica, critica literaria, sociologia de la cien-
cia, filosofia...) una serie de conceptos que tomaron de las
ciencias duras (matematicas, fisica...). Asi sostienen, por ejem-
plo, que Lacan habria entendido erréneamente los concep-
tos de la teoria de los nimeros al explicar cuestiones de
psicoanalisis. Por cierto, sefialando los errores de este 0
aquel autor enarbolan su autoridad de especialistas en una
rama de las ciencias duras al suministrar sus explicaciones
técnicas. Empero, nunca entran en los temas propiamente
tratados por los autores incriminados, como si el asunto al
que éstos consagraron sus esfuerzos no tuviera ningln va-
lor, 0 como si, fuera del error cometido en la interpretacion
de una teoria cientifica, no hubiera ninguna otra cosa digna
de interés en esas obras. jS6lo hay que juzgar los errores de
comprension de las teorias cientificas cometidos por las cien-
cias blandas ante el Tribunal de Galileo y punto! Alguien dijo:
“Es como si se leyera un poema nada mas que para encon-
trar errores gramaticales”. Uno puede preguntarse también:
¢Como, sin ir al fondo del asunto, se puede decidir algo
sobre el uso pertinente 0 no de un lenguaje tomado en
préstamo de otro dominio? Para eso hay que comprender
aquello de lo que se habla y es claro que las matematicas no
son el fondo del asunto. “No se lee a Lacan para aprender
matematicas”, dijo alguien al otro lado del Atlantico.

Si estamos frente a una tactica, es como la del voleibol:
arrojar con fuerza la pelota hacia el campo del adversario
evitando pisar su terreno. En todo caso, con este modus
operandi se vuelve sospechosa toda una obra, por més que
los autores del libro declaren que sélo quieren sefialar el mal
uso que se hizo de algunos conceptos cientificos, sin juzgar la
obra entera. ¢Era ésta la manera mas adecuada de propiciar
un didlogo de la fisica y la matematica con las humanidades?
La forma en que comienza la disputa y hasta el titulo del libro
indican claramente que no tenian la intencion de iniciarlo.

II. De Henri Bergson se ocupan® los cientificos norteamerica-
nos en una perspectiva —en mi opinion, demasiado estre-
cha- dominada por su disputa con esos intelectuales
posmodernos que habrian tenido la osadia de expresarse
ligeramente sobre la ciencia. Sélo cuando quieren averiguar
el origen de esa ligereza aparece el fildsofo francés en su
campo de interés, pues les parece que hay una filiacion
entre esos intelectuales y una tradicion intelectual que, re-



presentada entre otros por Viadimir Jankélévitch y Maurice
Merleau-Ponty, “privilegia la intuicion, la experiencia subjeti-
va, sobre la razén”. Quieren remontar, entonces, esa tradi-
cion hasta su fuente en Bergson. Evidentemente para
demolerlo. Aunque le reconozcan al filésofo una seriedad
que le desconocen a los intelectuales posmodernos, afirman
que Bergson “no trata de ver qué hay de nuevo en la relativi-
dad y descubrir sus posibles implicaciones filoséficas, sino
que éstas se exponen desde el principio, y todo el analisis
tiende a demostrar que la teoria fisica las confirma”. Tras
escuchar a una serie de eminentes fisicos, entre los cuales
hay que contar al propio Einstein (con quien Bergson discutio
en 1922 en una sesion de la Sociedad Francesa de Filosofia),
el fildsofo habria hecho caso omiso de los “esfuerzos” que
esos cientificos hacian para explicarle la teoria de la relativi-
dad y habria persistido en sus “confusiones” hasta reeditar,
en 1931, su obra Durée et simultanéité, en donde él habia
expuesto sus opiniones sobre esa teorfa, y publicando en
1934 La pensée et le mouvant, donde habia expuesto las
mismas ideas, mostrando con esto “indiferencia por los argu-
mentos empiricos”. Los autores quieren demostrar que:

© Mihael Dalla Valle, de la serie £/ proceso.

en este caso concreto Bergson se equivoca, y que
este error no es una cuestion de filosoffa ni de inter-
pretacion, como se suele creer a menudo, sino que
tiene que ver con la comprension (s.p.m.) de la
teorfa fisica y, al fin de cuentas, entra en conflicto
con la experiencia.

Creen también que pueden demostrarlo, con indepen-
dencia de la opinién que se tenga sobre las relaciones entre
ciencia y filosofia.

Aunque reconocen que Durée et simultanéité plantea la
interesante pregunta de saber “en qué medida se puede
conciliar con la relatividad la concepcion del tiempo que te-
nia Bergson”, entienden que tal cuestion es de interés sélo
para la filosofia, pues evidentemente, para los autores, de
los errores de Bergson, al fin y al cabo bastante “elementa-
les”, sélo aquélla tiene algo que aprender, no la ciencia, Y,
mas interesados en sentar que el intento de Bergson fracasa
por completo y en perseguir 1os errores en sus repetidores y
admiradores, dejan la cuestion en suspenso. No se nota en
ellos ninguna curiosidad por saber algo mas de ese pensa-
miento que busco responder a una serie de cuestiones cien-
tificas y filosoficas bajo otras influencias espirituales, ni
movimiento alguno de simpatia por comprenderlo. Se trata




solamente de sefialar los errores. Yo creo que éste es un
acercamiento inadecuado. Puesto que del lado de la ciencia
se exigid que Bergson interpretara correctamente la teoria
de la relatividad, del lado de la filosofia podia esperarse que
los cientificos correspondieran con un esfuerzo de compren-
sién de las ideas de Bergson, equivalente al que exigian de
éste; pero hasta fecha reciente, en mi conocimiento, no hubo
nada de esto, pues aquéllos sélo han mantenido la vista fija
sobre sus errores (no sélo Sokal y Bricmont, sino también
Russell y Monod), como si aquél no hubiera hecho otra cosa
que cometer errores y no tuviera nada que ensefiar. Sin
negar que pudo cometer errores en la interpretacion de la
teorfa de la relatividad, yo creo que Bergson dejo una ense-
flanza. A ésta quiero referirme por un momento. Quiero limi-
tarme a sostener en o que sigue, que, aun si cometig errores,
Bergson puede tener no sélo un significado que va mas alla
de la ciencia sino también un significado para la ciencia
misma y que, para entender ese significado, es indispensable
tener en cuenta aquello que esta ausente del libro de dichos
autores y de lo cual los autores prescinden, eso si, erronea-
mente cuando sefialan los errores, a saber, del pensamiento
de este filosofo y de las relaciones entre ciencia y filosoffa.

Il El renovado interés que, después de un largo eclipse, el
pensamiento de Bergson despierta en la actualidad, no pro-
viene Unicamente de la primacia —como afirman los autores—
que el filésofo otorga a la intuicion sino ante todo de la critica
a que él somete al principio determinista. Y en este punto, y
no por cierto en los errores que pudo cometer Bergson al
interpretar la teoria de la relatividad, hay razones para pen-
sar que la historia posterior de la ciencia ha dado la razén a
Bergson mas que a Einstein. Me refiero a la teorfa cuantica,
a la cosmologia y a los desarrollos que ha experimentado en
estos (ltimos afios la termodinamica. Maurice Merleau-Ponty,
reflexionando s6lo sobre las implicaciones de las dos prime-
ras para la teoria bergsoniana, aun sin haber podido tener en
cuenta los desarrollos que en tiempos recientes ha experi-
mentado la termodinamica a los que su muerte prematura no
le permitid asistir, pudo sin embargo decir ya en 1956-57 en
los cursos que dicté en el College de France: “Bergson a
peut-etre deformé la physique relativiste, mais la physique
devient bergsonnienne”.*

Si queremos entender el significado de la obra de Berg-
son, hay que recordar que el causalismo determinista fue en

los tiempos modernos no s6lo el presupuesto sobre el que
descansaba la mecanica newtoniana sino también aquél so-
bre el que se quiso hacer descansar toda la ciencia de la
época. La metafisica modera, por su parte, hizo de él un
principio ontolégico universal, dando pie a que se aplicara no
s6lo a los fenémenos fisicos sino a todo tipo de realidad,
también a los seres vivos e incluso al hombre. Asi, después
de Las pasiones del alma, en donde Descartes ya habia
ensayado una explicacion determinista del cuerpo humano,
Lamettrie extiende la explicacion determinista al hombre inte-
gro y obtiene una vision completamente mecanicista de éste
que hacia impensable la libertad humana. La critica bergso-
niana, que ya se hace escuchar en 1888, con la publicacion
de su obra Essai sur les dones immédiates de la conscience,
comienza a desarrollarse en un momento en que el escenario
intelectual esta ocupado por el cientificismo positivista y en
que el determinismo domina completamente la comprension
humana de la realidad —es decir, antes de la teoria de la
relatividad restringida (el célebre articulo de Einstein donde
ésta es formulada fue escrito s6lo en 1905) y en particular
antes de que Max Planck, con su descubrimiento de los quanta
de energia, diera origen a la fisica cuantica que habria de
revocar el determinismo de la mecénica newtoniana como
paradigma para explicar los fenémenos de la microfisica. No
puede negarse, entonces, que el fildsofo tuvo cierto mérito al
enfrentarse a ciertos prejuicios que tanto volvian ilusoria la
experiencia que el hombre tiene de su propia libertad —lo que
sobre todo preocupaba del lado de la filosofia— como paraliza-
ban el desarrollo de la ciencia.

Ahora bien, el presupuesto determinista es exigido por un
tipo de teorfa que no sélo busca, desde un estado del sistema
en un momento dado t, explicar un estado anterior de ese
mismo sistema, sino que también quiere, desde ese mismo
estado en el momento t, hacer con certeza previsiones preci-
sas sobre el estado del mismo sistema para cualquier otro
momento futuro. Bergson pensaba, yo creo que con razon,
que tal prevision del futuro trata al futuro como si fuera pasa-
do, pues implica que del futuro no puede surgir nada verdade-
ramente nuevo. Se supone que todo esta dado en el comienzo
y que, para poder prever el estado del sistema de que se trate
en cualquiera de los momentos de la serie lineal temporal de
los instantes, basta conocer las condiciones iniciales de un
sistema —sea éste el sistema solar o el sistema del atomo



concehido a su imagen y semejanza por Rutherford o cual-
quier otro sistema-y estar dotado de una inteligencia suficien-
temente poderosa, de modo que esa serie, sucesion de
momentos que, idénticos unos a otros, son indiferentes a lo
que contienen, puede remontarse hacia el futuro cuando se
quiere prever o hacia el pasado cuando se quiere explicar. En
suma, el tiempo concebido por la ciencia clasica y por la
metafisica moderna era un tiempo reversible.

Contra esa concepcion se rebela Bergson. ¢,Acaso el inte-
lecto del hombre estaba hecho para conocer la realidad Gltima
de las cosas? La inteligencia humana se habia desarrollado en
el curso de la evolucion para satisfacer las necesidades practi-
cas de la vida y no para comprender lo que las cosas son. Es
para satisfacer esas necesidades que la inteligencia trata de
prever y que la ciencia forja sus conceptos, pero éstos no son
mas que simbolos abstractos que, aun si resultan eficaces para
esas finalidades, son completamente inadecuados para captar
la realidad misma de la vida, pues estableciendo cortes en el
devenir continuo de ésta, fijandolo en el instante, a semejanza
de lo que hace una instantanea, la realidad misma se les esca-
pa a través de sus reticulas. La realidad... eso debia ser algo
mas denso que las abstracciones que la ciencia usaba para
representarla; las abstracciones se interponen entre nosotros y
la realidad y nos alejan de ella. Pero, ¢acaso podia haber algin
otro camino hacia la realidad? En plena época cientificista
Bergson lo creyo asi, en efecto.

Pensaba que, si dejando de lado las mediaciones de la
ciencia nos volviéramos sobre nosotros mismos y lograra-
mos atravesar las diversas capas de representaciones cris-
talizadas con que la conciencia se nos presenta a primera
vista, podriamos llegar a sentir la vida en su palpitante reali-
dady, en ella, descubrir la realidad Gltima de todas las cosas.
De todas las cosas, y no solamente de la conciencia. Lo que
asf, inclinados sobre nosotros mismos y mirando en el fondo
de nosotros mismos (y no mirando hacia el exterior), se nos
revela, es la durée, el hecho de que las cosas duran; lo que
se podria destacar diciendo de una manera un tanto paradé-
jica: las cosas no son sino que duran; las cosas —su devenir—
son tiempo; pero no el tiempo como la serie reversible de
instantes homogéneos que la ciencia espacializa para repre-
sentarlo, sino un tiempo puro, separado del espacio, en el
que cada instante, suponiendo al precedente, es nuevo con
respecto al anterior y que, entonces, es un tiempo en ascen-

so, creador, en el que en rigor no podemos prever el futuro,
ni remontarnos al pasado como en esos sistemas de la
mecanica celeste —como el del sistema solar, por ejemplo—
que la ciencia consideraba reversibles sélo porque los ha
separado artificialmente de la duracion del universo. En fin,
el tiempo de un universo que dura y en el que concebir la
libertad ya no constituye una paradoja.

Es con esta intuicion de la duracion, presente desde
temprano en su evolucion intelectual, que Bergson hace frente
a las concepciones de la ciencia clasica y de la metafisica
moderna (y a las de la ciencia y de la metafisica antiguas) y

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

por cierto, es desde ella también que hizo su lectura de la
relatividad y es a causa de ella que se resistio a admitirla.
Asi, no es dificil imaginarse que cuando Einstein hablaba del
continuo espacio-tiempo, entendiendo que los fenémenos
del macrocosmos no pueden explicarse si se separa el tiem-
po del espacio, el cientifico tenia que aparecer a los 0jos del
fildsofo como un representante de esa ciencia clasica a la
que €l precisamente habia denunciado por espacializar el



tiempo. Einstein, apoyado en sus ecuaciones, que tenfan en
cuenta el descubrimiento de que la luz tiene una velocidad
constante, independientemente de la velocidad de un movil
en un sistema, sostenia la inexistencia de la simultaneidad y
afirmaba la pluralidad de los tiempos en el universo negando
la existencia de un tiempo universal, mientras que Bergson
afirmaba “la multiplicidad de los tiempos vividos que coexis-
ten en la unidad de un tiempo real”. Y si Einstein afirmaba
que la distincion entre pasado, presente y futuro no era mas
que una ilusién que no podia tener sentido para el fisico,
Bergson sostenia que el futuro es irreductible al pasado. Y si
Einstein afirmaba, como lo dice en una carta a un amigo, que
para el fisico “convencido” la irreversibilidad era una ilusion
que resultaba de “condiciones iniciales improbables”, “aun si
esta ilusion es tenaz”, Bergson podria ver en la tenacidad de
esa “ilusion” una prueba de que no todo esta dado desde el
comienzo (en las condiciones iniciales), ya que la duracion
es creacion y que hay lo nuevo, y estimando que el cientifico
—como ya lo dijimos- es victima de sus propios simbolos,
que lo alejan de la realidad, pensaria que si en lugar de
apelar a sus simbolos atendiera a su propia experiencia
vivida, el cientifico encontraria la intuicion de la duracion y,
sinir mas lejos, hallarfa la irreversibilidad grabada no s6lo en
el rostro de los otros seres vivientes, que nacen, crecen y
mueren, sino también en su propio rostro. En su discusion
con Bergson, Einstein, que no abandoné el terreno de la
fisica,® dijo a Bergson que “ninguna experiencia vivida puede
salvar 1o que niega la ciencia”, afirmacion frente a la cual
siempre podremos preguntarnos si acaso la irreversibilidad
que lleva a cada uno de nosotros, inexorablemente, a la
muerte, es una ilusion o si ésta es, por el contrario, una
verdad de tal densidad cuando la pensamos que, ante ella,
las representaciones de la ciencia se disipan como una nie-
bla ligera al llegar el sol de la mafiana. Un cientifico nos
respondera que la intuicion es una experiencia subjetiva y que
Einstein invocaba la experiencia objetiva de la ciencia. Berg-
son negaba, en nombre de la experiencia vivida, las abstrac-
ciones de la ciencia; Einstein desconocia la experiencia vivida
en nombre de la ciencia. Las posiciones eran tan diametral-
mente opuestas que no es dificil entender que Bergson no
interpretara la teorfa de la relatividad como queria Einstein. Y
que, inversamente, quiza tampoco Einstein comprendiera a
Bergson. ¢,Pero podia Bergson estar tan equivocado? ¢ Quién
tenia razon? No pretenderé responder aqui a estas cuestio-

nes, sino presentar en dos breves series de consideraciones
tan solo algunos aspectos que, en mi opinion, deberfan tam-
bién tenerse en cuenta en la busqueda de una respuesta.

En primer lugar, no se trata aqui de empafiar el inmenso
genio de Einstein que, con sus descubrimientos (con el des-
cubrimiento del efecto fotoeléctrico, por ejemplo), impulsé la
fisica cuantica y, con la teoria de la relatividad (restringida y
luego la general), abri6 paso a los futuros desarrollos de la
ciencia, algunos de los cuales estan en el origen de transfor-
maciones técnicas prodigiosas. Se trata solo de sefialar que
esos desarrollos llevaban a la ciencia en una direccion que la
alejo del determinismo causal de la mecanica newtoniana
hacia el indeterminismo probabilistico de la fisica cuantica, lo
que la obligaba a abandonar la ambicion de poder prever
con certidumbre los fenémenos (pienso en el principio de
incertidumbre de Heisenberg). A esos desarrollos se habia
anticipado Bergson en cierta forma, con su critica del causa-
lismo determinista sobre el que reposaba la ciencia clasica, y
en ese sentido hay que entender que Merleau-Ponty dijera
que la ciencia se hacia bergsoniana. Ahora, a un espiritu
clasico como el de Einstein, que crefa en una especie de
armonia preestablecida, no le agradaba la direccion que to-
maba la ciencia. En 1940, le escribié a Max Born (uno de los
protagonistas de la fisica cuantica) en una carta; “Tu crees
en el dios que juega a los dados, y yo solamente en el valor
de las leyes en un universo en el cual algo existe objetiva-
mente, que yo busco captar de una manera salvajemente
especulativa”® Por otra parte, la teoria de la relatividad abria
paso a teorias cosmoldgicas como la teoria del Big Bang y
de la expansion del universo. Einstein habia concebido un
modelo estable del universo y se resistié a aceptar un mode-
lo no estable del mismo hasta que fue convencido. Al canoni-
co helga Georges Lemaitre, que le expuso su teoria del
atomo primitivo, Einstein le dijo: “sus calculos son justos,
pero su teorfa es ahominable”. La teoria de Lemaitre tampo-
co gusto a Eddington, su promotor de tesis, a quien chocaba
la idea de un comienzo del universo.” Ahora hien, la idea de
la expansion del universo implica que el universo tiene una
historia —cosa que Einstein no admitia en tiempos de la
discusion con Bergson-y que el tiempo tiene una direccion.
Y esto Ultimo fortifica la idea de una unidad del tiempo, en la
que pueden coexistir una multiplicidad de tiempos vividos,
pues todos los tiempos, cualesquiera que ellos sean, son



llevados en esa direccion. El desarrollo de los estudios de
los sistemas inestables, lejos del equilibrio, ha llevado a llya
Prigogine a reconocerle al tiempo una eficacia propia en
sistemas materiales que antes se crefan sujetos al riguroso
principio determinista de la mecénica newtoniana. Aqui se
encuentra, en sistemas que estan lejos del equilibrio, la emer-
gencia de propiedades nuevas. Hay como una posibilidad de
creacion en el caos. En un sistema fisico puede surgir lo
nuevo. Aqui estamos en una teoria que reivindica el tiempo
ireversible también para sistemas materiales y se acerca
también a la idea de duracién y de una evolucién creadora.
De hecho, Prigogine e Isabelle Stenghers han llamado la
atencion sobre el significado de las ideas de Bergson en
relacion con los desarrollos actuales de la ciencia en su libro
La nouvelle alliance y en otros lugares.

En segundo lugar, nos preguntabamos si la razon esta del
lado de Einstein o de Bergson y anunciabamos otra serie de
consideraciones en punto a la intuicion. ¢ Podia Bergson estar
tan equivocado? Al fin y al cabo toda ciencia presupone como
conditio sine qua non la experiencia vivida, sobre cuyo suelo
se edifica. Sin embargo, cientificos como Sokal y Bricmont no
admiten la posibilidad de la segunda alternativa (me refiero a
que Bergson pudiera tener una parte de razon) y, aunque
reconozcan que es interesante la pregunta que se plantea en
Durée et simultanéité acerca de como conciliar la filosoffa con
la teoria de la relatividad, no se detienen a buscar una res-
puesta —lo que podria haber resultado mas constructivo que
sus criticas. Quizas no fue Einstein el que tuvo razén contra
Bergson, ni Bergson contra Einstein, sino que ambos tuvieron
razon en su terreno. Desde luego, 1o que digo no es una
solucidn, sino el nombre de un problema: ¢,coémo conciliar el
método cientifico con la experiencia vivida de la duracion?
Hemos dicho que Bergson volvia la espalda a los simbolos
de la ciencia para afirmar la experiencia, esa forma particular de
experiencia que €l llamaba intuicion. Ahora alguien puede
preguntarnos: ¢,cmo, no son las ciencias experimentales las
que “experimentan’?, ¢y Sus experiencias no son precisamen-
te las experiencias objetivas llevadas a cabo con el método de
Galileo? No creo que Bergson ni sus seguidores tuvieran
dificultades en conceder que las ciencias experimentales ex-
perimentan usando el método de Galileo, pero sin duda discu-
tirflan que este método tuviera el derecho a monopolizar la
experiencia y que dichas ciencias fueran la Unica palabra

legitimamente fundada en ella. Este me parece ser el punto
en el que se separan los caminos, la encrucijada sobre la que
habria que volver para reflexionar, el caso litigioso que abria
que reabrir, incluso un casus belli entre cientificos y muchos
filosofos. Pero desde Galileo esto es una cosa juzgada para el
cientifico. A partir de Galileo la experiencia esta ligada a un
método que verificando las hipotesis y expresando las relacio-
nes en lenguaje matematico, busca obtener un conocimiento
objetivo con el cual, por lo demas, la tecno-ciencia ha alcanza-
do una indiscutible eficacia al intervenir sobre la naturaleza. Y

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

desde Descartes, quien ensefia las reglas para alcanzar el
conocimiento cierto de la realidad, se acepta que hay un Unico
método valido para tratar cientificamente cualquier materia de
conocimiento. ¢Pero debemos aceptar que hay un Unico mé-
todo para tratar todo los temas del saber? ¢ Todos los objetos
del conocimiento son susceptibles de ser tratados con el mé-
todo de Galileo? ¢ Fuera de este método, no hay conocimiento
vélido y serio? Después de Bergson y Husserl, también Hei-
degger, Merleau-Ponty y Hans-Georg Gadamer han coincidi-



do en cuestionar estas pretensiones imperiales del método
Unico, y han tratado de fundar un concepto ampliado de la
experiencia, que ya no sea el concepto deshistorizado de la
ciencia, Sino Uno que ya no omita las vivencias que experi-
mentamos en el arte y en la vida ética, politica, religiosa... La
experiencia ética o la religiosa también pueden dar lugar a un
conocimiento riguroso (y, en este sentido, cientifico), pero su
rigor no puede consistir en la exactitud de los conceptos mate-
maticos —a los cuales sus objetos no siempre se adaptan-
sino en la fidelidad a lo experimentado. El método ha de venir
dictado por el tipo de experiencia y por la manera de ser de lo
que experimentamos, y esto mismo excluye la posibilidad de
un Unico método que, definido a priori, pudiera aplicarse indi-
ferentemente a todo objeto de experiencia. Creo que éste
debe ser el presupuesto de toda investigacion que busque
definir como se concilia el método cientifico con la experiencia
vivida, y debe serlo también cuando, desde las asi llamadas
ciencias duras, se trate seriamente de comprender el signifi-
cado de un pensamiento y de una obra como la de Bergson.

N OTA'S

* Sokal, A. y Bricmont, J., Imposturas intelectuales, Paids, 1999.

2Ver en Internet los archivos de Libération on line del afio 1997.

3 “Vistazo a la historia de las relaciones entre la ciencia y la filosofia:
Bergson y sus sucesores”, cap. 11, op. cit. pp 182-199.

4"Quizas Bergson ha deformado la fisica relativista, pero la fisica se vuelve
bergsoniana.” M. Merleau-Ponty, La Nature. Notes. Cours du College de
France, Traces écrites, Seuil, Parfs, 1995.

5 Vieillard-Baron, J-L., Bergson et le bergsonisme, Armand Collin, p.63.

6 Citado por M. Merleau-Ponty en op.cit., p.142.

7Smoot, G. y Davidson, K., Les rides du temps, Champs Flamarion, 1994, p. 73.

JesUs Rodolfo Santander es investigador del Programa de
Semidtica y Estudios de la Significacion de la BUAP.

© Mihael Dalla Valle, Sol de medianoche.




