
3E l e m e n t o s  4 3 ,  2 0 0 1 ,  p p .  3 -  1 0

El libro de Alan Sokal y Jean Bricmont, Imposturas intelectuales,1 llegó

a nuestro medio precedido por un cierto halo de escándalo. Había

aparecido en inglés en 1998 al cabo de una disputa originada en 1996,

cuando uno de sus autores, el físico norteamericano Alan Sokal, publi-

có un artículo en Social Text (46-47), una revista prestigiada de cien-

cias sociales de Nueva York. Aunque el artículo llevara un título

extravagante: “Transgredir las fronteras: hacia una hermenéutica trans-

formadora de la gravedad cuántica”, y que, según la descripción que

hacen los propios autores, además de sostener un relativismo extremo

(“la ‘realidad física’, al igual que la ‘realidad’ social es una construcción

lingüística y social”), contuviera errores, incoherencias y faltas de lógi-

ca, fue pese a todo publicado por la revista después de haber pasado

por arbitraje, e incluso, más tarde, fue incorporado por la misma revista

en un número destinado a oponerse a la crítica que científicos distin-

Este texto fue leído en octubre de 1999 durante el coloquio “De la Ciencia a las
Humanidades”, organizado por el maestro Sergio René Lira Coronado durante las VII
Jornadas de Investigación del Centro de Ciencias del Lenguaje-BUAP.

B e r g s o n
 en  e l  t r i buna l

 G a l i l e o

Jesús Rodolfo
   Santander

de

© Mihael Dalla Valle, El proceso.



4 J E S Ú S  R O D O L F O  S a n t a n d e r

guidos habían dirigido contra el posmodernismo y el cons-

tructivismo social. Algún tiempo después, el autor reveló que

el artículo era un pastiche y estalló el escándalo. Imitando el

estilo en boga en los grupos académicos de izquierda de

universidades norteamericanas e inglesas, la parodia de Sokal

no sólo hizo dudar de la seriedad de publicaciones como la

revista Social Text; también puso en entredicho el prestigio de

intelectuales franceses posmodernos que, según los autores,

estarían en el origen del relativismo que inspira a aquellos

grupos. La broma no hizo reír a todo el mundo y, como uno

puede imaginarse, hubo reacciones en los sectores aludidos

de la inteligencia francesa. Se enciende entonces una contro-

versia que, por momentos, se convierte en una disputa bas-

tante agria; la que rápidamente se apaga, si bien nunca se

apagó completamente. Todavía quedan algunos rescoldos.

Pude seguir las huellas que dejó la discusión en algunos

periódicos franceses que la acogieron en sus páginas.2  Vien-

do que tenía necesidad de explicarse, Sokal decidió publicar

un libro con otro científico, su colega Jean Bricmont. Así apa-

reció en 1998 Imposturas intelectuales. En el libro se critica

por separado a intelectuales francófonos de primera línea

como Jacques Lacan, Luce Irigaray, Julia Kristeva, Jean La-

tour, Jean Baudrillard, Jacques Derrida y de paso disparan

otros dardos contra otros autores en las notas a pie de página.

El libro recoge en apéndice también algunos de los escritos de

los autores, aparecidos en revistas y periódicos durante la

controversia. En la edición española los autores incorporaron

un capítulo de crítica al filósofo Henri Bergson, que alcanza a

Vladimir Jankélévitch e incluso a Maurice Merleau-Ponty. Voy

a referirme a algunas de las críticas de estos autores a Berg-

son, de modo que mi propósito –tratar las relaciones de la

filosofía con las ciencias duras– se precisa de la siguiente

manera: en Henri Bergson y sólo en relación con algunas de

las afirmaciones que los autores hacen de él en su libro, y

justo en el límite de lo que yo entiendo que es mi competencia

(no, entonces, en relación con cuestiones técnicas de la teoría

de la relatividad). Pero antes de entrar en materia, conviene

detenerse un momento para indicar lo que los dos científicos

se proponen con su libro, pues también de esto depende el

alcance que deba reconocerse a sus afirmaciones y, en parti-

cular, a sus afirmaciones sobre Bergson.

I. Ellos quieren probar que, sin comprenderlos, los autores

cuestionados han usado en sus respectivas disciplinas (psi-

coanálisis, lingüística, crítica literaria, sociología de la cien-

cia, filosofía...) una serie de conceptos que tomaron de las

ciencias duras (matemáticas, física...). Así sostienen, por ejem-

plo, que Lacan habría entendido erróneamente los concep-

tos de la teoría de los números al explicar cuestiones de

psicoanálisis. Por cierto, señalando los errores de este o

aquel autor enarbolan su autoridad de especialistas en una

rama de las ciencias duras al suministrar sus explicaciones

técnicas. Empero, nunca entran en los temas propiamente

tratados por los autores incriminados, como si el asunto al

que éstos consagraron sus esfuerzos no tuviera ningún va-

lor, o como si, fuera del error cometido en la interpretación

de una teoría científica, no hubiera ninguna otra cosa digna

de interés en esas obras. ¡Sólo hay que juzgar los errores de

comprensión de las teorías científicas cometidos por las cien-

cias blandas ante el Tribunal de Galileo y punto! Alguien dijo:

“Es como si se leyera un poema nada más que para encon-

trar errores gramaticales”. Uno puede preguntarse también:

¿Cómo, sin ir al fondo del asunto, se puede decidir algo

sobre el uso pertinente o no de un lenguaje tomado en

préstamo de otro dominio? Para eso hay que comprender

aquello de lo que se habla y es claro que las matemáticas no

son el fondo del asunto. “No se lee a Lacan para aprender

matemáticas”, dijo alguien al otro lado del Atlántico.

Si estamos frente a una táctica, es como la del voleibol:

arrojar con fuerza la pelota hacia el campo del adversario

evitando pisar su terreno. En todo caso, con este modus

operandi se vuelve sospechosa toda una obra, por más que

los autores del libro declaren que sólo quieren señalar el mal

uso que se hizo de algunos conceptos científicos, sin juzgar la

obra entera. ¿Era ésta la manera más adecuada de propiciar

un diálogo de la física y la matemática con las humanidades?

La forma en que comienza la disputa y hasta el título del libro

indican claramente que no tenían la intención de iniciarlo.

II. De Henri Bergson se ocupan3  los científicos norteamerica-

nos en una perspectiva –en mi opinión, demasiado estre-

cha– dominada por su disputa con esos intelectuales

posmodernos que habrían tenido la osadía de expresarse

ligeramente sobre la ciencia. Sólo cuando quieren averiguar

el origen de esa ligereza aparece el filósofo francés en su

campo de interés, pues les parece que hay una filiación

entre esos intelectuales y una tradición intelectual que, re-



5Acerca del llamado principio antrópico

presentada entre otros por Vladimir Jankélévitch y Maurice

Merleau-Ponty, “privilegia la intuición, la experiencia subjeti-

va, sobre la razón”. Quieren remontar, entonces, esa tradi-

ción hasta su fuente en Bergson. Evidentemente para

demolerlo. Aunque le reconozcan al filósofo una seriedad

que le desconocen a los intelectuales posmodernos, afirman

que Bergson “no trata de ver qué hay de nuevo en la relativi-

dad y descubrir sus posibles implicaciones filosóficas, sino

que éstas se exponen desde el principio, y todo el análisis

tiende a demostrar que la teoría física las confirma”. Tras

escuchar a una serie de eminentes físicos, entre los cuales

hay que contar al propio Einstein (con quien Bergson discutió

en 1922 en una sesión de la Sociedad Francesa de Filosofía),

el filósofo habría hecho caso omiso de los “esfuerzos” que

esos científicos hacían para explicarle la teoría de la relativi-

dad y habría persistido en sus “confusiones” hasta reeditar,

en 1931, su obra Durée et simultanéité, en donde él había

expuesto sus opiniones sobre esa teoría, y publicando en

1934 La pensée et le mouvant, donde había expuesto las

mismas ideas, mostrando con esto “indiferencia por los argu-

mentos empíricos”. Los autores quieren demostrar que:

en este caso concreto Bergson se equivoca, y que

este error no es una cuestión de filosofía ni de inter-

pretación, como se suele creer a menudo, sino que

tiene que ver con la comprensión (s.p.m.) de la

teoría física y, al fin de cuentas, entra en conflicto

con la experiencia.

Creen también que pueden demostrarlo, con indepen-

dencia de la opinión que se tenga sobre las relaciones entre

ciencia y filosofía.

Aunque reconocen que Durée et simultanéité  plantea la

interesante pregunta de saber “en qué medida se puede

conciliar con la relatividad la concepción del tiempo que te-

nía Bergson”, entienden que tal cuestión es de interés sólo

para la filosofía, pues evidentemente, para los autores, de

los errores de Bergson, al fin y al cabo bastante “elementa-

les”, sólo aquélla tiene algo que aprender, no la ciencia, y,

más interesados en sentar que el intento de Bergson fracasa

por completo y en perseguir los errores en sus repetidores y

admiradores, dejan la cuestión en suspenso. No se nota en

ellos ninguna curiosidad por saber algo más de ese pensa-

miento que buscó responder a una serie de cuestiones cien-

tíficas y filosóficas bajo otras influencias espirituales, ni

movimiento alguno de simpatía por comprenderlo. Se trata

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.



6 J E S Ú S  R O D O L F O  S a n t a n d e r

solamente de señalar los errores. Yo creo que éste es un

acercamiento inadecuado. Puesto que del lado de la ciencia

se exigió que Bergson interpretara correctamente la teoría

de la relatividad, del lado de la filosofía podía esperarse que

los científicos correspondieran con un esfuerzo de compren-

sión de las ideas de Bergson, equivalente al que exigían de

éste; pero hasta fecha reciente, en mi conocimiento, no hubo

nada de esto, pues aquéllos sólo han mantenido la vista fija

sobre sus errores (no sólo Sokal y Bricmont, sino también

Russell y Monod), como si aquél no hubiera hecho otra cosa

que cometer errores y no tuviera nada que enseñar. Sin

negar que pudo cometer errores en la interpretación de la

teoría de la relatividad, yo creo que Bergson dejó una ense-

ñanza. A ésta quiero referirme por un momento. Quiero limi-

tarme a sostener en lo que sigue, que, aun si cometió errores,

Bergson puede tener no sólo un significado que va más allá

de la ciencia sino también un significado para la ciencia

misma y que, para entender ese significado, es indispensable

tener en cuenta aquello que está ausente del libro de dichos

autores y de lo cual los autores prescinden, eso sí, errónea-

mente cuando señalan los errores, a saber, del pensamiento

de este filósofo y de las relaciones entre ciencia y filosofía.

III. El renovado interés que, después de un largo eclipse, el

pensamiento de Bergson despierta en la actualidad, no pro-

viene únicamente de la primacía –como afirman los autores–

que el filósofo otorga a la intuición sino ante todo de la crítica

a que él somete al principio determinista. Y en este punto, y

no por cierto en los errores que pudo cometer Bergson al

interpretar la teoría de la relatividad, hay razones para pen-

sar que la historia posterior de la ciencia ha dado la razón a

Bergson más que a Einstein. Me refiero a la teoría cuántica,

a la cosmología y a los desarrollos que ha experimentado en

estos últimos años la termodinámica. Maurice Merleau-Ponty,

reflexionando sólo sobre las implicaciones de las dos prime-

ras para la teoría bergsoniana, aun sin haber podido tener en

cuenta los desarrollos que en tiempos recientes ha experi-

mentado la termodinámica a los que su muerte prematura no

le permitió asistir, pudo sin embargo decir ya en 1956-57 en

los cursos que dictó en el Collège de France: “Bergson a

peut-etre deformé la physique relativiste, mais la physique

devient bergsonnienne”.4

Si queremos entender el significado de la obra de Berg-

son, hay que recordar que el causalismo determinista fue en

los tiempos modernos no sólo el presupuesto sobre el que

descansaba la mecánica newtoniana sino también aquél so-

bre el que se quiso hacer descansar toda la ciencia de la

época. La metafísica moderna, por su parte, hizo de él un

principio ontológico universal, dando pie a que se aplicara no

sólo a los fenómenos físicos sino a todo tipo de realidad,

también a los seres vivos e incluso al hombre. Así, después

de Las pasiones del alma, en donde Descartes ya había

ensayado una explicación determinista del cuerpo humano,

Lamettrie extiende la explicación determinista al hombre ínte-

gro y obtiene una visión completamente mecanicista de éste

que hacía impensable la libertad humana. La crítica bergso-

niana, que ya se hace escuchar en 1888, con la publicación

de su obra Essai sur les dones immédiates de la conscience,

comienza a desarrollarse en un momento en que el escenario

intelectual está ocupado por el cientificismo positivista y en

que el determinismo domina completamente la comprensión

humana de la realidad –es decir, antes de la teoría de la

relatividad restringida (el célebre artículo de Einstein donde

ésta es formulada fue escrito sólo en 1905) y en particular

antes de que Max Planck, con su descubrimiento de los quanta

de energía, diera origen a la física cuántica que habría de

revocar el determinismo de la mecánica newtoniana como

paradigma para explicar los fenómenos de la microfísica. No

puede negarse, entonces, que el filósofo tuvo cierto mérito al

enfrentarse a ciertos prejuicios que tanto volvían ilusoria la

experiencia que el hombre tiene de su propia libertad –lo que

sobre todo preocupaba del lado de la filosofía– como paraliza-

ban el desarrollo de la ciencia.

Ahora bien, el presupuesto determinista es exigido por un

tipo de teoría que no sólo busca, desde un estado del sistema

en un momento dado t, explicar un estado anterior de ese

mismo sistema, sino que también quiere, desde ese mismo

estado en el momento t, hacer con certeza previsiones preci-

sas sobre el estado del mismo sistema para cualquier otro

momento futuro. Bergson pensaba, yo creo que con razón,

que tal previsión del futuro trata al futuro como si fuera pasa-

do, pues implica que del futuro no puede surgir nada verdade-

ramente nuevo. Se supone que todo está dado en el comienzo

y que, para poder prever el estado del sistema de que se trate

en cualquiera de los momentos de la serie lineal temporal de

los instantes, basta conocer las condiciones iniciales de un

sistema –sea éste el sistema solar o el sistema del átomo



7B e r g s o n  e n  e l  t r i b u n a l  d e  G a l i l e o

concebido a su imagen y semejanza por Rutherford o cual-

quier otro sistema– y estar dotado de una inteligencia suficien-

temente poderosa, de modo que esa serie, sucesión de

momentos que, idénticos unos a otros, son indiferentes a lo

que contienen, puede remontarse hacia el futuro cuando se

quiere prever o hacia el pasado cuando se quiere explicar. En

suma, el tiempo concebido por la ciencia clásica y por la

metafísica moderna era un tiempo reversible.

Contra esa concepción se rebela Bergson. ¿Acaso el inte-

lecto del hombre estaba hecho para conocer la realidad última

de las cosas? La inteligencia humana se había desarrollado en

el curso de la evolución para satisfacer las necesidades prácti-

cas de la vida y no para comprender lo que las cosas son. Es

para satisfacer esas necesidades que la inteligencia trata de

prever y que la ciencia forja sus conceptos, pero éstos no son

más que símbolos abstractos que, aun si resultan eficaces para

esas finalidades, son completamente inadecuados para captar

la realidad misma de la vida, pues  estableciendo cortes en el

devenir continuo de ésta, fijándolo en el instante, a semejanza

de lo que hace una instantánea, la realidad misma se les esca-

pa a través de sus retículas. La realidad... eso debía ser algo

más denso que las abstracciones que la ciencia usaba para

representarla; las abstracciones se interponen entre nosotros y

la realidad y nos alejan de ella. Pero, ¿acaso podía haber algún

otro camino hacia la realidad? En plena época cientificista

Bergson lo creyó así, en efecto.

Pensaba que, si dejando de lado las mediaciones de la

ciencia nos volviéramos sobre nosotros mismos y lográra-

mos atravesar las diversas capas de representaciones cris-

talizadas con que la conciencia se nos presenta a primera

vista, podríamos llegar a sentir la vida en su palpitante reali-

dad y, en ella, descubrir la realidad última de todas las cosas.

De todas las cosas, y no solamente de la conciencia. Lo que

así, inclinados sobre nosotros mismos y mirando en el fondo

de nosotros mismos (y no mirando hacia el exterior), se nos

revela, es la durée, el hecho de que las cosas duran; lo que

se podría destacar diciendo de una manera un tanto paradó-

jica: las cosas no son sino que duran; las cosas –su devenir–

son tiempo; pero no el tiempo como la serie reversible de

instantes homogéneos que la ciencia espacializa para repre-

sentarlo, sino un tiempo puro, separado del espacio, en el

que cada instante, suponiendo al precedente, es nuevo con

respecto al anterior y que, entonces, es un tiempo en ascen-

so, creador, en el que en rigor no podemos prever el futuro,

ni remontarnos al pasado como en esos sistemas de la

mecánica celeste –como el del sistema solar, por ejemplo–

que la ciencia consideraba reversibles sólo porque los ha

separado artificialmente de la duración del universo. En fin,

el tiempo de un universo que dura y en el que concebir la

libertad ya no constituye una paradoja.

Es con esta intuición de la duración, presente desde

temprano en su evolución intelectual, que Bergson hace frente

a las concepciones de la  ciencia clásica y de la metafísica

moderna (y a las de la ciencia y de la metafísica antiguas) y

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

por cierto, es desde ella también que hizo su lectura de la

relatividad y es a causa de ella que se resistió a admitirla.

Así, no es difícil imaginarse que cuando Einstein hablaba del

continuo espacio-tiempo, entendiendo que los fenómenos

del macrocosmos no pueden explicarse si se separa el tiem-

po del espacio, el científico tenía que aparecer a los ojos del

filósofo como un representante de esa ciencia clásica a la

que él precisamente había denunciado por espacializar el



8

tiempo. Einstein, apoyado en sus ecuaciones, que tenían en

cuenta el descubrimiento de que la luz tiene una velocidad

constante, independientemente de la velocidad de un móvil

en un sistema, sostenía la inexistencia de la simultaneidad y

afirmaba la pluralidad de los tiempos en el universo negando

la existencia de un tiempo universal, mientras que Bergson

afirmaba “la multiplicidad de los tiempos vividos que coexis-

ten en la unidad de un tiempo real”. Y si Einstein afirmaba

que la distinción entre pasado, presente y futuro no era más

que una ilusión que no podía tener sentido para el físico,

Bergson sostenía que el futuro es irreductible al pasado. Y si

Einstein afirmaba, como lo dice en una carta a un amigo, que

para el físico “convencido” la irreversibilidad era una ilusión

que resultaba de “condiciones iniciales improbables”, “aun si

esta ilusión es tenaz”, Bergson podría ver en la tenacidad de

esa “ilusión” una prueba de que no todo está dado desde el

comienzo (en las condiciones iniciales), ya que la duración

es creación y que hay lo nuevo, y estimando que el científico

–como ya lo dijimos– es víctima de sus propios símbolos,

que lo alejan de la realidad, pensaría que si en lugar de

apelar a sus símbolos atendiera a su propia experiencia

vivida, el científico encontraría la intuición de la duración y,

sin ir más lejos, hallaría la irreversibilidad grabada no sólo en

el rostro de los otros seres vivientes, que nacen, crecen y

mueren, sino también en su propio rostro. En su discusión

con Bergson, Einstein, que no abandonó el terreno de la

física,5 dijo a Bergson que “ninguna experiencia vivida puede

salvar lo que niega la ciencia”, afirmación frente a la cual

siempre podremos preguntarnos si acaso la irreversibilidad

que lleva a cada uno de nosotros, inexorablemente, a la

muerte, es una ilusión o si ésta es, por el contrario, una

verdad de tal densidad cuando la pensamos que, ante ella,

las representaciones de la ciencia se disipan como una nie-

bla ligera al llegar el sol de la mañana. Un científico nos

responderá que la intuición es una experiencia subjetiva y que

Einstein invocaba la experiencia objetiva de la ciencia. Berg-

son negaba, en nombre de la experiencia vivida, las abstrac-

ciones de la ciencia; Einstein desconocía la experiencia vivida

en nombre de la ciencia. Las posiciones eran tan diametral-

mente opuestas que no es difícil entender que Bergson no

interpretara la teoría de la relatividad como quería Einstein. Y

que, inversamente, quizá tampoco Einstein comprendiera a

Bergson. ¿Pero podía Bergson estar tan equivocado? ¿Quién

tenía razón? No pretenderé responder aquí a estas cuestio-

nes, sino presentar en dos breves series de consideraciones

tan sólo algunos aspectos que, en mi opinión, deberían tam-

bién tenerse en cuenta en la búsqueda de una respuesta.

En primer lugar, no se trata aquí de empañar el inmenso

genio de Einstein que, con sus descubrimientos (con el des-

cubrimiento del efecto fotoeléctrico, por ejemplo), impulsó la

física cuántica y, con la teoría de la relatividad (restringida y

luego la general), abrió paso a los futuros desarrollos de la

ciencia, algunos de los cuales están en el origen de transfor-

maciones técnicas prodigiosas. Se trata sólo de señalar que

esos desarrollos llevaban a la ciencia en una dirección que la

alejó del determinismo causal de la mecánica newtoniana

hacia el indeterminismo probabilístico de la física cuántica, lo

que la obligaba a abandonar la ambición de poder prever

con certidumbre los fenómenos (pienso en el principio de

incertidumbre de Heisenberg). A esos desarrollos se había

anticipado Bergson en cierta forma, con su crítica del causa-

lismo determinista sobre el que reposaba la ciencia clásica, y

en ese sentido hay que entender que Merleau-Ponty dijera

que la ciencia se hacía bergsoniana. Ahora, a un espíritu

clásico como el de Einstein, que creía en una especie de

armonía preestablecida, no le agradaba la dirección que to-

maba la ciencia. En 1940, le escribió a Max Born (uno de los

protagonistas de la física cuántica) en una carta: “Tú crees

en el dios que juega a los dados, y yo solamente en el valor

de las leyes en un universo en el cual algo existe objetiva-

mente, que yo busco captar de una manera salvajemente

especulativa”.6  Por otra parte, la teoría de la relatividad abría

paso a teorías cosmológicas como la teoría del Big Bang y

de la expansión del universo. Einstein había concebido un

modelo estable del universo y se resistió a aceptar un mode-

lo no estable del mismo hasta que fue convencido. Al canóni-

co belga Georges Lemaître, que le expuso su teoría del

átomo primitivo, Einstein le dijo: “sus cálculos son justos,

pero su teoría es abominable”. La teoría de Lemaître tampo-

co gustó a Eddington, su promotor de tesis, a quien chocaba

la idea de un comienzo del universo.7  Ahora bien, la idea de

la expansión del universo implica que el universo tiene una

historia –cosa que Einstein no admitía en tiempos de la

discusión con Bergson– y que el tiempo tiene una dirección.

Y esto último fortifica la idea de una unidad del tiempo, en la

que pueden coexistir una multiplicidad de tiempos vividos,

pues todos los tiempos, cualesquiera que ellos sean, sonJ E S Ú S  R O D O L F O  S a n t a n d e r



9

llevados en esa dirección. El desarrollo de los estudios de

los sistemas inestables, lejos del equilibrio, ha llevado a Ilya

Prigogine a reconocerle al tiempo una eficacia propia en

sistemas materiales que antes se creían sujetos al riguroso

principio determinista de la mecánica newtoniana. Aquí se

encuentra, en sistemas que están lejos del equilibrio, la emer-

gencia de propiedades nuevas. Hay como una posibilidad de

creación en el caos. En un sistema físico puede surgir lo

nuevo. Aquí estamos en una teoría que reivindica el tiempo

irreversible también para sistemas materiales y se acerca

también a la idea de duración y de una evolución creadora.

De hecho, Prigogine e Isabelle Stenghers han llamado la

atención sobre el significado de las ideas de Bergson en

relación con los desarrollos actuales de la ciencia en su libro

La nouvelle alliance y en otros lugares.

En segundo lugar, nos preguntábamos si la razón está del

lado de Einstein o de Bergson y anunciábamos otra serie de

consideraciones en punto a la intuición. ¿Podía Bergson estar

tan equivocado? Al fin y al cabo toda ciencia presupone como

conditio sine qua non la experiencia vivida, sobre cuyo suelo

se edifica. Sin embargo, científicos como Sokal y Bricmont no

admiten la posibilidad de la segunda alternativa (me refiero a

que Bergson pudiera tener una parte de razón) y, aunque

reconozcan que es interesante la pregunta que se plantea en

Durée et simultanéité acerca de cómo conciliar la filosofía con

la teoría de la relatividad, no se detienen a buscar una res-

puesta –lo que podría haber resultado más constructivo que

sus críticas. Quizás no fue Einstein el que tuvo razón contra

Bergson, ni Bergson contra Einstein, sino que ambos tuvieron

razón en su terreno. Desde luego, lo que digo no es una

solución, sino el nombre de un problema: ¿cómo conciliar el

método científico con la experiencia vivida de la duración?

Hemos dicho que Bergson volvía la espalda a los símbolos

de la ciencia para afirmar  la experiencia, esa forma particular de

experiencia que él llamaba intuición. Ahora alguien puede

preguntarnos: ¿cómo, no son las ciencias experimentales las

que “experimentan”?, ¿y sus experiencias no son precisamen-

te las experiencias objetivas llevadas a cabo con el método de

Galileo? No creo que Bergson ni sus seguidores tuvieran

dificultades en conceder que las ciencias experimentales ex-

perimentan usando el método de Galileo, pero sin duda discu-

tirían que este método tuviera el derecho a monopolizar la

experiencia y que dichas ciencias fueran la única palabra

legítimamente fundada en ella. Éste me parece ser el punto

en el que se separan los caminos, la encrucijada sobre la que

habría que volver para reflexionar, el caso litigioso que abría

que reabrir, incluso un casus belli entre científicos y muchos

filósofos. Pero desde Galileo esto es una cosa juzgada para el

científico. A partir de Galileo la experiencia está ligada a un

método que verificando las hipótesis y expresando las relacio-

nes en lenguaje matemático, busca obtener un conocimiento

objetivo con el cual, por lo demás, la tecno-ciencia ha alcanza-

do una indiscutible eficacia al intervenir sobre la naturaleza. Y

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

B e r g s o n  e n  e l  t r i b u n a l  d e  G a l i l e o

desde Descartes, quien enseña las reglas para alcanzar el

conocimiento cierto de la realidad, se acepta que hay un único

método válido para tratar científicamente cualquier materia de

conocimiento. ¿Pero debemos aceptar que hay un único mé-

todo para tratar todo los temas del saber? ¿Todos los objetos

del conocimiento son susceptibles de ser tratados con el mé-

todo de Galileo? ¿Fuera de este método, no hay conocimiento

válido y serio?  Después de Bergson y Husserl, también Hei-

degger, Merleau-Ponty y Hans-Georg Gadamer han coincidi-



C É S A R  G o n z á l e z  O c h o a

do en cuestionar estas pretensiones imperiales del método

único, y han tratado de fundar un concepto ampliado de la

experiencia, que ya no sea el concepto deshistorizado de la

ciencia, sino uno que ya no omita las vivencias que experi-

mentamos en el arte y en la vida ética, política, religiosa... La

experiencia ética o la religiosa también pueden dar lugar a un

conocimiento riguroso (y, en este sentido, científico), pero su

rigor no puede consistir en la exactitud de los conceptos mate-

máticos –a los cuales sus objetos no siempre se adaptan–

sino en la fidelidad a lo experimentado. El método ha de venir

dictado por el tipo de experiencia y por la manera de ser de lo

que experimentamos, y esto mismo excluye la posibilidad de

un único método que, definido a priori, pudiera aplicarse indi-

ferentemente a todo objeto de experiencia. Creo que éste

debe ser el presupuesto de toda investigación que busque

definir cómo se concilia el método científico con la experiencia

vivida, y debe serlo también cuando, desde las así llamadas

ciencias duras, se trate seriamente de comprender el signifi-

cado de un pensamiento y de una obra como la de Bergson.

N O T A S

1 Sokal, A. y Bricmont, J., Imposturas intelectuales, Paidós, 1999.

2 Ver en Internet los archivos de Libération on line del año 1997.

3 “Vistazo a la historia de las relaciones entre la ciencia y la filosofía:

Bergson y sus sucesores”, cap. 11, op. cit. pp 182-199.

4 “Quizás Bergson ha deformado la física relativista, pero la física se vuelve

bergsoniana.” M. Merleau-Ponty, La Nature. Notes. Cours du Collège de

France, Traces écrites, Seuil, París, 1995.

5 Vieillard-Baron, J-L., Bergson et le bergsonisme, Armand Collin, p.63.

6 Citado por M. Merleau-Ponty en op.cit., p.142.

7 Smoot, G. y Davidson, K., Les rides du temps, Champs Flamarion, 1994, p. 73.

Jesús Rodolfo Santander es investigador del Programa de
Semiótica y Estudios de la Significación de la BUAP.

© Mihael Dalla Valle, Sol de medianoche.


