
3

EL HOMBRE, ANIMAL RETÓRICO

El lenguaje es el pórtico de la ciencia. Así reza, como yo lo entiendo,

el tema de este simposio*. De esa afirmación se desprende que toda

labor científica que no atienda al conocimiento tanto del lenguaje

como de las palabras que el lenguaje utiliza es como la labor de un

artesano que descuidara la función y el uso adecuado de los utensi-

lios o herramientas indispensables para la realización de su obra.

Toda ciencia, diríamos, antes de ser ciencia es lenguaje.

Una vez aceptada la denominación Pórtico de la Ciencia como

caracterización metafórica del lenguaje me veo inducido sin embargo

a hacer algunas precisiones. El lenguaje no solamente da acceso a la

ciencia, que es una actividad específica de la vida social humana; el

lenguaje es la llave de la vida social en general, inclusive, claro está,

la ciencia. En mi tarea universitaria en Suecia me hallo dedicado

precisamente a promover la necesidad de la reflexión lingüística para

el dominio y buen desarrollo de cualquier tarea humana, tanto científi-

ca como cotidiana. Sin una reflexión conceptual y lingüística jamás

podremos sentirnos dueños de nuestras propias obras en una socie-

dad en la que el fenómeno lingüístico es cada vez más dominante.

Desgraciadamente sin embargo, en muchos ámbitos de la sociedad

moderna no son los hombres los que hablan el lenguaje, sino el

lenguaje el que habla a los hombres.

En un pasaje significativo de La Política, muy conocido pero apenas

leído con atención, alude Aristóteles a eso que los griegos llamaban

Logos y que supone la facultad, que sólo el ser humano posee, de

expresar su pensamiento y su vida interior mediante el lenguaje. Dice así:

E l e m e n t o s  5 0 ,  2 0 0 3 ,  p p .  3 - 7

José Luis
       Ramírez

La  Re tó r i c a
      p ó r t i c o

la ciencia

de



4

car el papel de la Retórica como el verdadero “Pórtico” no sólo

de la ciencia sino de la comunicación humana en general.

LA ESCRITURA PUERTA DE LA CIENCIA

El lema latino del simposio es Porta Scientiae. Habrán notado

ustedes sin embargo que yo estoy hablando del lenguaje como

pórtico, no como puerta de la ciencia. “Pórtico” y “puerta” son

palabras de gran afinidad semántica, sin significar exactamente

lo mismo. Llamamos propiamente pórtico al recinto abierto, a

menudo enmarcado por columnas u otros ornamentos arquitec-

tónicos, que da acceso a un lugar. La puerta en cambio es algo

más específico: el aditamento o construcción que, encajada en

el pórtico, regula las entradas y salidas.

El lenguaje en general y especialmente el lenguaje ha-

blado es el pórtico de toda vida social. Más para que esa

vida social pueda regular y ajustar mejor el lenguaje del

conocimiento humano, se hizo preciso encajarle una puerta,

reducir el discurso hablado al mensaje escrito, mediante la

invención y uso del alfabeto. Un lenguaje sonoro y evanes-

cente, articulado por la garganta humana y captado por el

oído, se tradujo en un lenguaje silencioso y puramente vi-

sual, de signos elaborados por la mano. Con la alfabetiza-

ción del lenguaje y con la escritura se hizo posible advertir y

estudiar las estructuras gramaticales, analizar el discurso

humano y distinguir unas palabras de otras. La lengua escri-

ta nos hace conscientes de la estructura del discurso, de la

palabra y sus componentes. El alfabeto hizo posible el análi-

sis lingüístico y por ende lo que hoy llamamos ciencia. Sin

escritura, especialmente la escritura alfabética, no habría

sido posible el desarrollo científico. El invento del alfabeto

dio origen, como señala Walter J. Ong, a la tecnologización

de la palabra. Tecnologización que, al otorgar la hegemonía

al ojo y a la mano, frente al oído y la voz, convirtió al subs-

tantivo en el rey de la gramática, a pesar de que la palabra

verbum, que en latín significa justamente “el uso de la pala-

bra”, sigue etimológicamente indicando que lo esencial del

lenguaje humano es la actividad y no la imagen o nombre de

esa actividad y de sus objetos. Lo mismo que el mítico rey

Midas convertía en oro todo lo que tocaba, el alfabeto con-

vierte las acciones humanas en cosas, contribuyendo a la

reificación o cosificación de la realidad humana. Por eso,

cuando hablamos del lenguaje pensamos en las palabras,

El hecho de que el ser humano sea un animal social

en mayor grado que la abeja o que cualquier otro

animal gregario, tiene una explicación evidente. Es

común afirmar que la naturaleza no hace nada en

vano y el ser humano es el único que tiene logos.

Pues mientras la voz pura y simple es expresión de

dolor o placer y es común a todos los animales,

cuya naturaleza les permite sentir malestar o gozo y

la posibilidad de señalárselo unos a otros, el logos
(el lenguaje humano) sirve para manifestar lo que

es conveniente y lo que es perjudicial, así como lo

justo y lo injusto. Pues esto es lo que caracteriza al

ser humano, distinguiéndolo de los demás anima-

les: el hecho de poseer en exclusiva el sentido del

bien y del mal, de la justicia y de la injusticia, y de

los demás valores. Y la participación en común de

estas cosas es constitutiva de la familia y de la

comunidad local (Política. {1253a 7 ss.}).

Existe un gran equívoco entre “la palabra” (en singular),

que también significa el lenguaje como facultad y actividad

humana, y “las palabras” (en plural) que sólo se refiere a la

lengua, es decir al sistema de significantes que el lenguaje

utiliza como instrumento de su actividad. Confundimos así a

menudo, metonímicamente, el lenguaje con las palabras.

Wilhelm von Humboldt deshacía esa metonimia diciendo que

el lenguaje no es ergon (obra o producto) sino energeia

(actividad), una tesis que ha sido mantenida y desarrollada

en nuestro tiempo entre otros por Leo Weisgerber.

La actividad del lenguaje se presenta en ese texto progra-

mático de Aristóteles como la facultad propiamente humana

que nos permite no solamente expresar lo que conocemos,

sino también valorarlo y expresar lo que queremos. Inteligencia,

ponderación y voluntad son tres elementos constitutivos de la

vida humana y social que se hacen posibles mediante el logos,

que no sólo es la razón, sino también su expresión externa

mediante el lenguaje. Aclaraba Cicerón que la palabra griega

logos significa “ratio et oratio”. Es decir las dos cosas en una. La

ratio latina y nuestra palabra “razón” sólo recogen semántica-

mente un aspecto del logos griego. El hombre es, según la cita

aristotélica y según lo que voy a desarrollar a continuación, un

animal esencialmente parlanchín, es decir un animal retórico.

Haciendo encajar el tema de mi disertación de hoy con el

título general de este ilustre simposio, voy a tratar de reivindi-

J O S É  L U I S  R a m í r e z



5

no en la palabra, olvidándonos de la actividad que hace a las

palabras ser palabras.

La escritura hizo posible el desarrollo de un lenguaje espe-

cíficamente científico-positivo, basado en una fijación e invaria-

bilidad del significado que reduce el concepto a la palabra

visible y permite el cálculo. Surge así el dogma de la semántica.

En un mundo regido por leyes naturales y por la relación entre

causa y efecto sería imposible cualquier certeza científica si

los términos o palabras utilizadas cambiaran algún aspecto

de su significado durante el proceso racional deductivo o

inductivo. Ése es el mundo del ser. Pero el mundo dirigido

por la voluntad humana, que no se ciñe al ser sino al querer

y al deber ser, reniega del uso de conceptos compactos,

manipulados por la definición, y exige una multiplicidad de

perspectivas y de usos flexibles, adaptables al contexto. El

lenguaje en general, que es el lenguaje hablado, es más

pragmático que semántico y sintáctico.

Es verdad que el lenguaje nos abre el paso al mundo de

la ciencia. Pero entre el lenguaje hablado originario y el lengua-

je adaptado a la ciencia hay un ajuste realizado por la semán-

tica y la lógica. Todo lenguaje que no se someta a la univocidad

del concepto compacto y de la lógica formal no es adecuado

para la ciencia. Sólo con la introducción de la lengua escrita

pueden cumplirse esos requisitos. Pero si la lengua escrita es

condición de la ciencia, la lengua hablada es condición de la

lengua escrita. El lenguaje natural, el lenguaje hablado, no

deja por tanto de influir en los comienzos de toda ciencia. La

ciencia es primordialmente una actividad humana, antes de

convertirse en resultado. Y como toda actividad humana la

ciencia tiene que pasar por el campo previo de la deliberación

y de la elección que es el ámbito propio del lenguaje hablado.

La atención a un aspecto u otro de la realidad, la elección y

valoración de un problema científico con preferencia a otro, el

entrenamiento en la actividad científica, todo eso son activida-

des humanas previas y condicionantes de la ciencia que se

mueven en un terreno lingüístico todavía no ajustado semánti-

ca y lógicamente. En el fondo, aunque el lenguaje científico

está basado en conceptos compactos bien definidos, en in-

ducciones y deducciones lógicas exactas y en análisis y

distinciones positivas, se construye sobre el terreno movedi-

zo de un lenguaje básico dominado por conceptos confusos

o ideales. Los conceptos confusos carecen de univocidad y

exactitud semántica y buscan su definición mediante su uso.

Y los conceptos ideales buscan su significado en el mundo

de lo meramente deseable y no existente. En ese mundo

originario del lenguaje no hay silogismos lógicos cerrados

L a  r e t ó r i c a  p ó r t i c o  d e  l a  c i e n c i a

© Yara Almoina, G de la serie abecedario o dibujos para leer en voz baja, 2002.



6

sino entimemas retóricos abiertos. Y mientras el mundo

cerrado de la ciencia es impersonal, el discurso de la prác-

tica, también de la práctica científica, se establece en un

diálogo en que la participación y la creatividad están siem-

pre abiertas a la polisemia, a la matización, a la reiteración

y a toda clase de objeciones. Este mundo linguístico es el

que estudia la antigua disciplina que los griegos llamaron

Retórica, un estudio del lenguaje como pórtico de toda acti-

vidad humana ya sea científica, productiva o ética. La rela-

ción entre el lenguaje en general y el lenguaje científico es

sinecdóquica, no dicotómica.

LA RETÓRICA CIENCIA DEL LENGUAJE

El nacimiento de la Retórica como disciplina en la Grecia

antigua está sin embargo sujeto a una gran paradoja. La

Retórica es también una ciencia y como tal se halla también

subordinada a la aparición del alfabeto y al uso de la lengua

escrita. La Retórica nos ofrece la explicación consciente del

fenómeno lingüístico humano, la explicación científica de cómo

se efectúa la transmisión del pensamiento humano a la pala-

bra articulada. Solamente con ayuda de la lengua escrita

pudo el ser humano ser consciente y analizar detenidamente

la lengua hablada, creando una disciplina retórica. Otra cosa

es la retórica inconsciente, el arte de hablar que nunca se

había planteado a sí mismo como objeto de estudio y análi-

sis. El hablante no consciente de su competencia retórica se

asemeja a aquel personaje de Molière que había hablado en

prosa durante toda su vida sin saber lo que era la prosa. La

Retórica se establece así como ciencia y conciencia del

hecho lingüístico.

La misión más importante de la Retórica sería, por lo

tanto, la explicación del fenómeno lingüístico. Pero, apenas

nacida en la antigua Grecia, la ciencia Retórica, que debía

ser la investigadora del fundamento del hecho lingüístico, se

vio reducida al carácter de mera técnica añadida al lenguaje

preconstituido. El lenguaje se supone entonces no subordi-

nado, sino anterior a la retórica, pudiendo utilizar ésta ad

libitum para lograr fines particulares como son convencer,

deleitar y mover. Apenas surgida y apenas vislumbrado y

consolidado su verdadero sentido científico como teoría de

la expresión y de la comunicación humana, la Retórica se vio

desdeñada y reducida por el omniinfluyente Platón a un mero

arte culinario, decorativo y engañoso.

Para Platón el único saber que merecía la pena era el

saber seguro de la ciencia, mientras que el vulgo inculto se

movía con opiniones gratuitas. Platón declara que la Retóri-

ca es el órgano de la opinión (doxa), no de la ciencia. Por

eso, dice, hay que despreciarla. Esta falacia platónica se ha

convertido en un dogma que ni siquiera los especialistas en

Retórica han sabido desenmascarar. Pues si algo es en

verdad objeto de la Retórica es el obrar humano, no el saber.

La Retórica implica un saber del obrar, no un saber del

saber, como la Lógica y la Teoría de la Ciencia.

Lo que ignoraba Platón y lo que ignoran nuestros planes

de estudio modernos, que han convertido todas las artes pro-

ductivas en ciencias, es que el conocimiento humano se divi-

de en dos clases mutuamente complementarias. Una cosa es

saber lo que algo es y otra saber cómo actuar o cómo hacer

algo. Hay pues un saber de lo fáctico y un saber del hacer. En

el lenguaje aristotélico se expresaba esto diciendo que un

conocimiento humano de aquello que no puede ser de otra

manera (es decir el mundo de la realidad dada y de las leyes

del universo) y de aquello que puede ser de otra manera (es

decir aquello que depende de la voluntad y de la acción

humana). En el terreno de lo teórico o fáctico cabía sólo,

según Aristóteles, el cálculo lógico. Se trataba aquí de buscar

lo verdadero. En el terreno de lo factible o práctico, que no se

orienta hacia lo verdadero sino hacia lo bueno y conveniente,

no existe conclusión objetiva alguna, deducida de la naturale-

za de los fenómenos. En este terreno tienen los hombres que

deliberar antes de decidir y antes de actuar. Es en la delibera-

ción humana donde la Retórica obtiene su objeto más propio.

RETÓRICA Y LÓGICA

Tendríamos pues un instrumento u organon de la verdad y del

saber que es la llamada Lógica formal (cuyo creador es el

propio Aristóteles) y un organon de la deliberación acerca de

lo bueno y de lo conveniente (que no es lo mismo que lo

opinable ni lo verosímil). Este último es la Retórica, estudiada

y sistematizada por primera vez a fondo en el tratado que nos

legó Aristóteles y que fue después emparejado con la Poética.

Pero la propia Lógica no es más que un destilado sintácti-

co, “des-semantizado” y universalizado de la Retórica. El que la

Retórica sobrepase el ámbito científico, al ocuparse del lengua-

je en la deliberación, no quiere decir que la ciencia puedaJ O S É  L U I S  R a m í r e z



7

prescindir de la Retórica. Pues la ciencia, antes de convertirse

en un resultado expresado por escrito, es una actividad huma-

na que también está, como toda actividad humana, subordina-

da a la deliberación y a la elección. Nadie dice de un libro de

ciencia que sea verdadero o falso. Decimos que es bueno o

malo, bien hecho o mal hecho, relevante o irrelevante. Pues la

ciencia es búsqueda de la verdad y toda búsqueda es actividad,

no resultado. El resultado es el encuentro, no la propia búsque-

da. La búsqueda de la verdad que motiva el quehacer científico

está subordinada también al bien, a la utilidad y a la convenien-

cia. Queremos saber lo que es verdad porque saberlo es bueno

y oportuno para nuestras actuaciones.

He aquí pues cómo lo práctico tiene primacía sobre lo

teórico. Una teoría es también algo que se hace, y para que

una teoría sea buena y útil tiene que revelarnos alguna verdad.

En lugar de hablar de teoría y práctica como dicotomía, hay que

ver la actividad reflexiva y la actividad productiva como dos

niveles inseparables y mutuamente influyentes de la actividad

humana. Un conocimiento completo necesita dominar tanto la

teoría de la práctica como la práctica de la teoría. La Retórica

estudia cómo la experiencia humana en la palabra se refleja o

expresa, mediante el lenguaje, en las palabras. Por ello, siendo

el lenguaje una actividad práctica, productiva de conceptos,

expresiones, discursos y argumentos, se encuentra al servicio

de la actividad reflexiva creadora de conocimiento teórico.

Y como actividad creadora y reflexiva, el conocimiento

teórico es práctico.

* Extracto del discurso inaugural del Simposio PORTA
SCIENTIAE, celebrado en Vasa, en agosto de 2001,
Södertörns Högskola, Estocolmo. jose.ramirez@bredband.net

© Yara Almoina, v de la serie abecedario o dibujos para leer en voz baja, 2002.




