
11

El medio ambiente ha adquirido una gran importancia en México, 

sobre todo por la riqueza de los recursos naturales con los que 

cuenta, lo cual demanda el desarrollo de políticas tendientes a la 

conservación, preservación y uso racional de estos recursos.

Resulta fundamental recuperar la dimensión ética del medio 

ambiente, la cual puede contribuir a construir e impulsar una es-

trategia de desarrollo sustentable pertinente y factible que tienda 

a mejorar las condiciones de vida y el equilibrio entre el desa-

rrollo y la naturaleza. La ética del medio ambiente aborda esta 

dimensión desde diversas perspectivas teóricas que plantean 

alternativas para conocer y comprender la complejidad que en-

cierra el medio ambiente, tomando en cuenta la crisis actual que 

presenta a nivel planetario.

En este trabajo se desarrollan dos vertientes de la ética del 

medio ambiente: la versión antropocéntrica y la biocéntrica.

LA ÉTICA AMBIENTAL ANTROPOCÉNTRICA

En ésta se ubican las corrientes que se caracterizan por tomar en 

cuenta el agudo deterioro del medio ambiente en función de las 

consecuencias que tiene en las condiciones de vida del hombre, y 

no por los efectos depredadores que ha experimentado la misma 

naturaleza, los cuales ponen en riesgo su proceso de renovación.

É t i c a
del medio ambiente

Guadalupe 
Ibarra Rosales

E l e m e n t o s  7 3 ,  2 0 0 9 ,  p p .  1 1 - 1 7



12

Esta ética se califica de antropocéntrica porque la 

reflexión moral que realiza del medio ambiente gira en 

torno al hombre, el cual, desde su perspectiva, requiere 

de condiciones ambientales favorables para el logro de 

su supervivencia, bienestar y desarrollo.

Para Margarita M. Valdés1 estas corrientes del pen-

samiento medioambiental no logran estructurar una 

teoría ética nueva, porque parten de la teoría ética tradi-

cional y sólo incorporan la problemática ambiental para 

derivar planteamientos y preceptos morales orienta-

dos a la conservación y preservación de la naturaleza 

como medida necesaria para asegurar la sobreviven-

cia del hombre. Es por ello que Tom Regan2 considera 

que la ética de corte antropocéntrica no es una ética del 

medio ambiente, sino una ética para la gestión y el uso 

del mismo. Esta ética parte de una cosmovisión, que 

constituye su fundamento, en la cual encontramos la 

siguiente concepción del hombre y de la naturaleza:

a) El hombre en la Ética Antropocéntrica

El ser humano es el centro y el eje del universo por su 

capacidad de razonar y de actuar conforme a fines, lo 

cual le permite transformar a la naturaleza y crear una 

realidad para sí mismo.

Esta visión del hombre se consolida gracias a los 

planteamientos del Iluminismo, el cual, apoyándose en 

los avances de la ciencia, pudo erigir a la razón instru-

mental como la cualidad que le permite al hombre com-

prender las causas y efectos de los hechos, así como 

utilizar a la naturaleza para su provecho a través de me-

dios e instrumentos técnicos adecuados que posibili-

tan lograr el control y el dominio del mundo natural.

De esta forma se establece la superioridad del hom-

bre sobre todo miembro de la biosfera, y se adopta a la 

ciencia y a la tecnología como los principales instrumen-

tos para sujetar el mundo natural a los fines del hombre.

De acuerdo con Aledo y colaboradores,3 en este 

paradigma que predominó en los siglos xvii y xviii, la 

ciencia queda atrapada por la racionalidad instrumen-

tal (Zweckrationalität), un tipo de pensamiento que se 

guía conforme a fines que buscan la utilidad y el resul-

tado provechoso por encima de cualquier otro objetivo, 

cancelando con ello a la racionalidad conforme a valores 

(Wertrationalität). No obstante, los avances de la mis-

ma ciencia contribuyen a fracturar este paradigma, 

puesto que señalan los límites de la racionalidad instru-

mental y proporcionan una visión integral de la realidad, 

la cual permite reconocer la interdependencia de todos 

los elementos que conforman la comunidad Tierra.

Desde otra perspectiva, Tom Regan4 señala que si 

bien la filosofía de Emmanuel Kant no es antropocéntri-

ca, su planteamiento de la condición moral del hombre 

tiene implicaciones en esta ética.

De acuerdo con este autor, Kant postula que sólo 

los seres humanos poseen valor intrínseco o valor en sí 

mismo, puesto que son sujetos con autonomía racio-

nal que buscan su realización y por ello merecen respe-

to, así como consideraciones y deberes morales. En el 

pensamiento de este filósofo, la capacidad del hombre 

de pensar y tener conciencia es la cualidad que, a la vez 

que lo distingue, permite considerarlo como un fin en sí 

mismo cancelando la posibilidad de visualizarlo como 

medio o instrumento.

En estos postulados se basa la visión antropocén-

trica de la ética ambiental para plantear que sólo los 

seres humanos pueden ser considerados sujetos mo-

rales, con derechos y deberes éticos en tanto que son 

agentes racionales capaces por ello de tomar decisio-

nes y asumir responsabilidades. Desde su óptica, la 

ética sólo puede regir entre los seres humanos, ya que 

éstos pueden establecer relaciones simétricas al po-

seer las mismas capacidades racionales, posibilitando 

con ello el establecimiento de la justicia como principio 

regulativo que opere en las interrelaciones humanas. 

Esta línea considera que el hombre tiene el derecho in-

trínseco de buscar y lograr su realización reduciendo 

al resto de los elementos y especies que conforman a 

la biosfera a simples medios para alcanzar este fin. De 

esta forma, la ética queda limitada al ámbito de la vida 

humana, mientras que para el resto de los demás com-

ponentes de la comunidad Tierra, incluyendo los seres 

vivos no humanos, sólo es posible ejercer la beneficen-

cia y la compasión.

b) La naturaleza según la Ética Antropocéntrica

La naturaleza es materia que puede ser sujeta a la trans-

formación y explotación del hombre para el logro de su 

supervivencia y desarrollo. En esta visión, la naturaleza g u a d a l u p e  I b a r r a  R o s a l e s



13

es un mero objeto cuyo sentido o razón de ser en tanto 

que materia es satisfacer las necesidades e intereses 

del hombre.

Para Aledo y colaboradores,5 esta concepción utili-

tarista de la naturaleza tiene sus orígenes en el siglo xvii 

con René Descartes, quien rompe con la cosmovisión 

mítica y religiosa de la naturaleza.

Con ello se sientan las bases de la concepción mo-

derna de la naturaleza, ya que al concebirla como una 

máquina se cancelan las cualidades sustantivas que po-

see como fuerza o potencia generadora de vida y se le re-

duce a un objeto inerte posible de manipular y controlar.

En esta perspectiva, la naturaleza no posee valor in-

trínseco, es decir, no posee un valor propio, sólo el valor 

instrumental asignado y reconocido por el hombre que 

la valora, en la medida en que le proporciona las condi-

ciones y los bienes materiales para el logro y desarrollo 

de la vida humana.

Es importante señalar que de acuerdo con Aledo,6 

esta visión mecanicista de la naturaleza predomina 

hasta principios del siglo xix, periodo durante el cual se 

produjeron avances científicos, incluyendo la revolu-

ción de la física clásica, que desembocaron en una vi-

sión más compleja de la naturaleza, lo cual contribuyó 

a abrir otra perspectiva para comprender y relacionar-

se con el mundo natural. 

Otro aspecto de esta visión de la naturaleza es que 

la considera ilimitada, ya que la visualiza como la fuente 

inagotable de la que se pueden obtener los bienes y re-

cursos que el hombre necesita y quiera.

La importancia de esta visión es fundamental por-

que apoyándose en esta idea se ha realizado la ex-

plotación indiscriminada de la naturaleza desde la 

Revolución Industrial, hasta el proceso de moderni-

zación de la sociedad contemporánea que tuvo como 

eje la industrialización, la cual se apoyó en la tecnología 

para arrasar con el mundo natural.

c) La Propuesta de la Ética Ambiental 

Antropocéntrica

Fundamentándose en este paradigma se ha desarrolla-

do la ética ambiental antropocéntrica, que ante la crisis 

ecológica y ambiental que pone en riesgo la supervi-

vencia del planeta, se ha abocado a realizar diversos 

planteamientos éticos para normar la relación del hombre 

con la naturaleza sin fracturar ni cuestionar el paradig-

ma en el que se sustenta.

El principal postulado de esta ética es que la relación 

del hombre con la naturaleza debe estar regulada por el 

deber ético de cuidar y preservar el entorno natural para 

asegurar el futuro desarrollo del hombre y de la socie-

dad. Este principio expresa que esta ética no reconoce 

el valor intrínseco, ni los derechos morales que tiene la 

naturaleza para renovarse y desarrollarse, y sólo reivin-

dica el derecho que tiene el hombre a sobrevivir y reali-

zarse, por lo cual plantea que es indispensable que no 

acabe, ni agote esta fuente de la que obtiene los recur-

sos para satisfacer sus necesidades, así como las con-

diciones ambientales que le proporcionan bienestar.

Encontramos diferentes posturas dentro de esta éti-

ca. Aledo y colaboradores7 señalan que la corriente que 

denomina antropocentrismo fuerte se distingue por su 

apego al paradigma ético tradicional, el cual sigue con-

siderando que la naturaleza es ilimitada. Reconoce que 

la crisis ambiental es resultado del proceso de moder-

nización de las sociedades, pero lo considera un déficit 

que se puede solventar a través de soluciones técnicas.

María José Guerra8 desarrolla la vertiente que 

centra su reflexión ética teniendo como eje la justicia 

intergeneracional, la cual se refiere al deber y respon-

sabilidad que tiene el hombre actual de procurar la pro-

tección de la naturaleza considerando que los seres 

humanos por venir también son fines en sí mismos y, 

por lo tanto, también tienen el derecho intrínseco de lo-

grar su realización plena en el planeta Tierra.

En la línea de salvaguardar los derechos humanos 

de las generaciones actuales y futuras, esta corriente 

parte de considerar que para asegurar la protección y 

conservación de la naturaleza no es necesario asignar-

le derechos éticos o morales a nuestra morada, pues 

basta con que el hombre experimente el impacto de la 

devastación del entorno natural para tomar concien-

cia de que su desarrollo está vinculado con el cuidado y 

preservación del mismo.9

Podría decirse que esta ética pone de nuevo a la natu-

raleza al servicio del hombre, pero para satisfacer sus ne-

cesidades e intereses actuales. Esto es, mientras que en 

el pasado la naturaleza estuvo sujeta a las necesidades 

É t i c a  d e l  m e d i o  a m b i e n t e



14

del desarrollo industrial bajo la ideología del progreso 

social generando con ello su devastación, en el momen-

to actual las necesidades e intereses del hombre se han 

centrado en conservar un modelo de sociedad suntua-

rio y garantizar el futuro de sus próximas generaciones. 

Por ello, más que replantear la relación hombre-natu-

raleza, proponen regular esta relación a través de pre-

ceptos morales que permitan tomar conciencia de la 

importancia de conservar el entorno natural.

Esta visión antropocéntrica de la naturaleza tiene 

consecuencias también en la convivencia social de los 

hombres, puesto que la relación de poder que se esta-

blece con la naturaleza se reproduce tanto a nivel de las 

relaciones de los hombres entre sí, como de unos paí-

ses con otros, lo que ha traído como consecuencia que 

el deterioro ambiental impacte más en las condiciones 

de vida de los países en desarrollo, en los cuales la cri-

sis ambiental está asociada con el crecimiento de la 

marginación y la pobreza.

LA ÉTICA AMBIENTAL BIOCÉNTRICA

En esta línea se ubican las perspectivas de la ética am-

biental que recuperan el valor intrínseco que tiene la na-

turaleza porque la consideran una potencia generadora 

de la vida. Aquí se ubican corrientes como el enfoque 

biocéntrico, la ecología profunda y el movimiento am-

bientalista radical, por mencionar algunas.

De acuerdo con Margarita M. Valdés,10 la ética am-

biental biocéntrica se diferencia de la perspectiva an-

tropocéntrica porque amplía e incluye en el ámbito de 

la ética a los ecosistemas y a los seres naturales que 

los conforman, por lo que esta autora la considera un 

pensamiento ético ambicioso y revolucionario. Aledo 

y colaboradores11 señalan que la corriente del biocén-

trismo fuerte va más allá, ya que plantea un cambio del 

paradigma ético, lo que incluye una redefinición de sus 

conceptos y valores.

Esta ética también sostiene sus planteamientos 

morales en un paradigma que incluye una concepción 

del hombre y de la naturaleza que fractura los cimientos 

de la ética antropocéntrica. Los aspectos relevantes de 

este paradigma son los siguientes:

a) El Hombre en la Ética Ambiental Biocéntrica 

La ética ambiental biocéntrica parte de considerar al 

hombre como un miembro más de la comunidad bios-

fera y no como un ser superior a las otras especies. Con 

ello, a la vez que coloca al hombre en su verdadero lugar 

y sitio en el hábitat, establece que comparte el destino 

común con las otras especies y elementos de la Tierra 

en tanto que forma parte de la totalidad de ese sistema.

Esta visión es posible gracias a los avances de la 

ciencia, en especial la teoría de la evolución de Darwin, 

la cual contribuyó a concebir que la especie humana es 

sólo una más del conjunto de seres que habitan la co-

munidad Tierra. La visión biocéntrica del hombre parte 

de este reconocimiento para establecer la identidad y el 

destino común que tiene el hombre con el resto de las 

especies. En este aspecto vale citar el siguiente plan-

teamiento de Paul W. Taylor:12

No negamos las diferencias entre nosotros y otras 

especies, pero mantenemos en nuestra conciencia 

la cuestión de que en relación con los ecosistemas 

naturales de nuestro planeta no somos más que una 

población de una especie entre muchas. Así recono-

cemos nuestro origen en el mismo proceso evolutivo 

del que surgieron todas las otras especies, y recono-

cemos que enfrentamos desafíos ambientales simila-

res a los que ellas enfrentan. Las leyes de la genética, 

de la selección natural y de la adaptación se aplican 

por igual a todos nosotros como criaturas biológicas. 

Bajo esta luz, nos consideramos unidos a ellas, no se-

parados de ellas.13

Esta perspectiva rompe entonces con la posición 

de dominio del hombre sobre la naturaleza basada en 

una relación jerárquica que sitúa al hombre en la cús-

pide y le otorga privilegios. Sus propuestas éticas in-

cluyen el respeto y la consideración moral para con la 

naturaleza, no considerando sólo la supervivencia del 

hombre, sino tomando en cuenta la totalidad de seres y 

elementos que integran a la biosfera.

Esta visión del hombre se fundamenta también en 

el paradigma holista e integral de la ciencia; éste ha 

desplazado al paradigma positivista que planteaba 

un mundo atomizado y jerarquizado, el cual cancela-

ba las posibilidades de reconocer las interconexiones g u a d a l u p e  I b a r r a  R o s a l e s



15

y vínculos entre los distintos elementos que lo inte-

gran. Este nuevo paradigma le proporciona a la ética 

ambiental biocéntrica una visión integral que permite 

desplazar al hombre como eje del universo y situarlo en 

una relación de interdependencia con el resto de las es-

pecies y elementos del hábitat. 

b) La Naturaleza en la Ética Ambiental Biocéntrica

Con fundamento en el paradigma holista de la ciencia, 

esta ética ambiental construye una visión integral de la 

naturaleza, la cual le permite recuperar su valor intrín-

seco, puesto que la considera una entidad compleja y 

sistémica en la cual todos sus elementos se relacionan 

y son interdependientes y, en su conjunto, posibilitan el 

milagro de la vida.

De esta visión se desprenden dos aspectos en los 

que se sustenta el valor inherente de la naturaleza. En 

principio, se establece que la naturaleza no constitu-

ye una materia inerte, sino una potencia que genera las 

condiciones de vida en general y, en segundo térmi-

no, que todos los elementos que la integran participan 

y contribuyen de alguna manera a este proceso, por lo 

cual tienen el derecho intrínseco de vivir y desarrollarse 

en la biosfera.

Esta visión permite que no sólo el hombre pueda 

considerarse sujeto de condición moral, sino que tam-

bién la naturaleza es poseedora de consideraciones 

morales puesto que en tanto fuerza viva tiene el dere-

cho intrínseco de realizar sus procesos cíclicos y desa-

rrollar su capacidad de autorrenovarse.

Desde esta perspectiva, la ética ambiental biocén-

trica considera que la naturaleza posee un valor en sí 

misma, más allá de la utilidad o beneficio que le pueda 

proporcionar al hombre; dicho valor lo adquiere por el 

simple hecho de existir y poseer dinámica y vida propia, 

por lo que se le podría considerar un fin en sí mismo. 

En este marco, esta ética sí replantea la relación 

hombre-naturaleza diferenciándose con ello de la éti-

ca antropocéntrica que no rompe el vínculo de sujeción 

y dominio del hombre para con su entorno natural. Es 

decir, esta ética sitúa al hombre y a la naturaleza en una 

relación simétrica y de reciprocidad basada en: a) el re-

conocimiento de que todos los seres y elementos que 

integran la biosfera (incluido el hombre) sobreviven y 

se desarrollan en interconexión e interdependencia, 

b) el que todos y cada uno de los integrantes y elemen-

tos del hábitat Tierra son valiosos en sí mismos, y por 

ello el sentido de su existencia es su realización y desa-

rrollo pleno al igual que el del hombre.

c) La Propuesta de la Ética Ambiental Biocéntrica

Las distintas corrientes de la ética biocéntrica tienen en 

común que asumen una nueva perspectiva, la cual po-

sibilita realizar planteamientos éticos novedosos y dife-

rentes, más allá de la toma de conciencia del deterioro 

É t i c a  d e l  m e d i o  a m b i e n t e

© Raymundo Sesma. De la serie In tempo reale, 1999-2009.



16

ambiental, ya que pretenden lograr el replanteamien-

to de la relación hombre-naturaleza como la base para 

buscar alternativas viables para enfrentar esta crisis a ni-

vel planetario. Aquí desarrollamos la propuesta de Aldo 

Leopold,14 Paul W. Taylor15 y Arne Naess16 (este último, 

representante de la ecología profunda).

De acuerdo con Margarita M. Valdés,17 Aldo Leopold 

se considera uno de los pioneros de esta corriente de 

pensamiento ético ambiental, ya que en su artículo titu-

lado “La ética de la Tierra” propone ampliar e incluir en 

el universo moral a la naturaleza y considera que la Tie-

rra en su conjunto es una comunidad biótica de la cual 

forma parte el hombre.

Con base en esta visión establece que la relación del 

hombre con la naturaleza ha estado regida por el interés 

económico, lo cual ha traído consigo la devastación del 

mundo natural. Al enfatizar la utilidad económica que 

media entre el hombre y la naturaleza es posible esta-

blecer que mientras predomine el rendimiento econó-

mico, se cancelan las posibilidades de que el hombre se 

visualice como un miembro más de la comunidad bióti-

ca, ya que siempre buscará satisfacer el interés propio, 

el logro del provecho o de la utilidad.

Aldo Leopold18 considera que la ética ambiental sólo 

podrá ejercerse en la medida en que el hombre se reco-

nozca como un elemento más de la biosfera y aplique el 

respeto para con los otros miembros de la misma, con 

quienes comparte la vida.

Paul W. Taylor19 considera en su propuesta que la 

ética ambiental tiene como punto de partida la adop-

ción de una actitud moral básica para con la naturaleza. 

Esto implica adoptar un punto de vista biocéntrico so-

bre la naturaleza, el cual asume una concepción holísti-

ca de la naturaleza y una visión del hombre que lo sitúa 

en su verdadero lugar en el cosmos, así como recono-

cer el valor inherente que posee el mundo natural.

Este autor demanda del hombre la aceptación 

de dos conceptos que encierra su propuesta ética. El 

primero está relacionado con su visión de la naturale-

za como una entidad compuesta de múltiples y diver-

sos organismos individuales los cuales concibe como 

“centros teológicos de vida que buscan su propio bien 

a su manera”.20

Taylor21 señala que toda población de una especie 

y todo organismo que forma parte de la misma tiene 

un bien propio consistente en el desarrollo completo 

de sus potencialidades biológicas. Esto incluye cum-

plir con su ciclo normal de vida y preservar con ello 

la existencia de su especie. Este autor, si bien reco-

noce que la naturaleza se desarrolla a través de una 

compleja red de interdependencia entre sus compo-

nentes, considera que cada organismo individual en 

la medida en que busca su desarrollo y realización es 

un centro teológico de vida “en el sentido de que cada 

uno es un sistema unificado de actividades orienta-

das hacia una meta y dirigidas hacia su preservación 

y bienestar”.22

El segundo concepto que propone Taylor23 es el del 

valor o dignidad inherente que posee todo organismo o 

elemento de la naturaleza. En un horizonte moral el bien 

o el logro de una especie u organismo es algo intrínse-

camente valioso por el simple hecho de que son miem-

bros de la comunidad Tierra y por ello tienen el mismo 

derecho de realizar su proceso natural de vida.

Otra vertiente de la ética ambiental biocéntrica es 

la “ecología profunda”, cuyo iniciador es Arne Naess,24 

quien desarrolla una crítica al modelo de producción y 

consumo occidental. Señala que esta maquinaria eco-

nómica que antepone el nivel de vida por encima de la 

calidad de vida sólo ofrece el bienestar a corto plazo de 

una minoría a costa de una elevada devastación y des-

trucción de las condiciones de vida del planeta.

La propuesta ética de Naess25 resalta la importan-

cia que tienen los valores en la relación del hombre con 

la naturaleza. Plantea que la crisis ambiental represen-

ta una oportunidad para que el hombre pueda elegir una 

nueva forma de vida, con nuevos y diferentes criterios 

de acción racional, eficiencia y progreso.

La ecología profunda que plantea Naess26 tiene 

como base el igualitarismo biosférico que consiste en 

el reconocimiento de que todos los elementos e inte-

grantes de la biosfera tienen el mismo derecho de vivir y 

florecer. Con base en esto, la plataforma del movimien-

to ecológico profundo sostiene dos principios básicos 

en los que se sustenta su propuesta ética. Estos son:

El florecimiento de la vida humana y no humana en la 

Tierra tiene un valor intrínseco. El valor de las formas g u a d a l u p e  I b a r r a  R o s a l e s



17

de vida no humanas es independiente de la utilidad que 

pudieran tener para propósitos humanos estrictos.

La riqueza y diversidad de formas de vida son va-

lores en sí mismos y contribuyen al florecimiento de la 

vida humana y no humana en la Tierra.27

Estas corrientes de la ética ambiental biocéntrica, 

si bien aceptan que la degradación del entorno natural 

afecta a las condiciones de vida del hombre, postulan 

que el cuidado y preservación de la naturaleza debe rea-

lizarse reivindicando el derecho que tiene la misma de 

autorrenovarse, lo que obliga al hombre a asumir este 

derecho como parte de sus compromisos morales.

Con base en estos planteamientos podría decirse 

que la dimensión ética del medio ambiente y el desa-

rrollo sustentable van de la mano. Es decir, el desarro-

llo social en equilibrio con la naturaleza, el cual postula 

el desarrollo sustentable, requiere fundamentarse en el 

reconocimiento del hombre como parte integrante e in-

terdependiente de la comunidad biosfera, así como en 

el valor intrínseco que tiene la naturaleza de prosperar y 

florecer como parte de su proceso natural.

CONCLUSIONES

El análisis de la ética ambiental muestra la importan-

cia que tiene el cuidado y la preservación de las condi-

ciones de vida de la Tierra. Una de las contribuciones 

que realiza la ética ambiental es plantear que es nece-

sario un cambio en la comprensión y el manejo del en-

torno natural, ya sea para asegurar el futuro desarrollo 

del hombre o de toda la biosfera.

De ahí la pertinencia de que en los estudios univer-

sitarios se incluya la formación en ética ambiental. Ésta 

no debe limitarse a las profesiones vinculadas con el 

conocimiento y manejo del medio ambiente, ya que to-

das las profesiones universitarias desde su particular 

ámbito o esfera de acción pueden contribuir a tomar 

conciencia de la importancia que tiene el respeto y la 

preservación del entorno natural como fuente de vida. 

La formación en ética ambiental posibilita que los 

futuros profesionistas puedan asimilar y comprender 

que nuestro futuro está indisolublemente ligado a las 

capacidades de autorrenovación de la naturaleza, la 

cual ya muestra signos agudos de agotamiento, por lo 

que es urgente y necesario un cambio de actitud hacia 

el entorno natural, que podría ser resultado de esta for-

mación ética.

R E F E R E NCI   A S

1 Valdés MM. “Introducción al libro” en Valdés MM (comp.), Naturale-

za y valor. Una aproximación a la ética ambiental, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filosóficas, Fondo de 

Cultura Económica, México (2004) 8.
2 Regan T. “¿Se basa en un error la ética ambiental?” en Valdés MM 

(comp.), Naturaleza y valor. Una aproximación a la ética ambiental, Univer-

sidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Filosófi-

cas, Fondo de Cultura Económica, México (1992) 120.
3 Aledo A, Galanes LR y Ríos JA. “Éticas para una sociología ambiental” 

en Aledo A y Domínguez Gómez JA, Sociología ambiental, Grupo Edito-

rial Universitario, Granada (2001) 2. Disponible en <http:// hdl.handel.

net/10045/275>.
4 Regan T. Op. cit., 135.
5 Aledo A et al. Op. cit., 12.
6 Ibid.,13.
7 Ibid.,15, 16.
8 Guerra MJ. Breve introducción a la ética ecológica, Antonio Machado 

Libros, Madrid (2001) 35.
9 Idem.
10 Valdés MM. Op. cit., 9.
11 Aledo A et al. Op. cit., 19.
12 Taylor PW. La ética del respeto a la naturaleza. Cuadernos de Crítica 52. 

Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 

Filosóficas, México (2005).
13 Taylor PW. Op. cit., 25.
14 Leopold A. “La ética de la Tierra” en Valdés MM (comp.), Naturaleza y 

valor. Una aproximación a la ética ambiental, Universidad Nacional Autó-

noma de México, Instituto de Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultu-

ra Económica, México (1949).
15 Taylor PW. Op cit. 
16 Naess A. “La crisis del medio ambiente y el movimiento ecológico pro-

fundo” en Valdés MM (comp.), Naturaleza y valor. Una aproximación a la 

ética ambiental, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 

Investigaciones Filosóficas, Fondo de Cultura Económica, México (1989).
17 Valdés MM. Op. cit., 13.
18 Leopold A. Op. cit., 27. 
19 Taylor PW. Op. cit., 24.
20 Ibid., 31.
21 Ibid., 12.
22 Ibid., 31.
23 Ibid., 14, 15.
24 Naess A. Op. cit., 215, 216.
25 Ibid., 214.
26 Ibid., 219.
27 Ibid., 220, 221.

Guadalupe Ibarra Rosales, Instituto de Investi-
gaciones sobre la Universidad y la Educación, 
unam. email: irge@servidor.unam.mx

É t i c a  d e l  m e d i o  a m b i e n t e




