Oseguera Arias F.E.,Sanchez Morales J.C. Loslenguajes delanaturaleza
enlanarrativa tseltal de Petalcingo, Chiapas. Elementos 81 (2011) 17-25

Los lenguajes dela
naturaleza enia NARRATIVA
TSELTAL de Petalcingo, Chiapas

Fatima Edith Oseguera Arias
Julio César Sanchez Morales

La palabra indigena es un habla en movimiento que deja entrever
una complicidad entre dioses, hombres, fauna, maiz, lluvias
y tierra. En los episodios narrativos tseltales de Petalcingo,
Chiapas, se recrea lo pintoresco con el acontecimiento y se
devela experiencias de vida sucedidas en este pueblo. A través
de las narrativas locales se atestigua la continuidad/discon-
tinuidad del proceso de transmision oral de las generaciones
y de las historias de vida, asi como las percepciones que se
tiene de los elementos de la naturaleza. Aunque algunas narra-
tivas representan hechos en el tiempo, otras se pierden sin una
temporalidad determinada, pero son utilizadas para ordenar las
ideas miticas, sociales y religiosas de este pueblo tseltal de
Chiapas. Desde esta perspectiva, los juegos discursivos de la
actual narrativa india tseltal de Petalcingo operan bajo la l6gica
del saber/hacer, sentir/conocer, alteridad/identidad; I6gicas ope-
rantes de las practicas discursivas de la produccion literaria,
donde la fuerza imaginante del narrador evoca una realidad
lejana/cercana que trasluce en mitos, cuentos y leyendas del
nos-otros en otro tiempo/espacio; luminosidad que por demas
se deja ver en la fuerza de la naturaleza y de los santos, porta-
dores de esta, sobre los hombres, los campos de cultivo, el
dolor y la alegria, la vida y la muerte, la riqueza o pobreza, la
abundancia o escasez del maiz' o las lluvias y la tierra.

Elementos 81, 2011, pp. 17-25 17



© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.

Estos seductores relatos son los destellos del pensa-
miento tseltal en Petalcingo. En estos se expresa los
lenguajes de la naturaleza, esta, mediada por las narra-
ciones ontoldgicamente armadas de valoracion cultural
y social que dan cuenta de su importancia en la comu-
nion de hombres, dioses, alimento y lluvias.

A continuacion ilustramos la fuerza narrativa de
algunos personajes claves de Petalcingo que a través de
sus narraciones expresan el poder de su santo patrono
San Francisco de Asis y la relacion que guarda este
con elementos propios de la naturaleza —los rayos, el
maiz, 1as lluvias y la tierra— en una composicion logico-
estructural de sentido préactico? que tiene mucho que
ver con la vida del pueblo parlante tseltal de Petalcingo.

LA COMUNIDAD

Petalcingo se ubica en la region selva al norte del estado
de Chiapas. Esta localidad posee una extension territo-
rial de 1,824 km2.2 El total de tierras que la componen
se divide entre el 40% ejidal, el 30% comunal y el
resto en parcelas de propiedad privada. Respecto a la
orografia, se enclava entre las llanuras de un pequefo
valle formado por cerros aledafnios. Alli se encuentran

18 F.E. Oseguera A. y J. C. Sanchez M.

el cerro llamado por los tseltales Leglemal, o bien jle
Jjlumal —busco mi tierra—, que desde la tradicion oral es
el lugar de asentamiento de los primeros pobladores
llegados por primera vez; en otro punto de la geografia
se encuentran el cerro Ajk’abalna, (casa de noche) el
cerro tsemente’ y el cerro K'ajk’'em wits.* EStos cerros
figuran como lugares sagrados para los habitantes.

Petalcingo se enclava a una altitud aproximada
de 750 m.s.n.m, con 17°, 13" latitud Norte y 92° 24”
longitud Oeste. Las precipitaciones pluviales se dan en
gran parte del ano. Su clima se corresponde al calido
hamedo. En esta comunidad abundan las tierras arci-
llosas ricas en sales minerales que las hacen aptas
para todo tipo de cultivo. Lo que los tseltales suelen
llamar partes o tierras altas, son suelos que favorecen
el cultivo del café. Las caracteristicas hidrogréaficas,
orograficas, clima, suelo y fauna en Petalcingo, sin
duda son de gran riqueza.

En los escritos coloniales la comunidad Petalcingo
es un lugar de paso; no atractivo para los conquista-
dores, se le distingue como una tierra salvaje donde
existen sesgos de rebeldia indigena y de dificil acceso
para la evangelizacion. Entre los documentos que
refieren a Petalcingo estan los de Francisco Gil Zapata
en 1535 y de Pedro de Sol6rzano en 1542.5 En tales
escritos Petalcingo figura como un caserio satélite del
centro evangelizador llamado Tila. Ademas es uno de
los pueblos menesterosos subyugados por la espada
y el cristianismo. A decir de Victor Esponda Jimeno,®
Petalcingo fue un poblado tributador de la Colonia desde
1577 hasta 1761; luego aparece entre los anos de 1777
hasta 1870 en los censos de los frailes dominicos como
parte del control que los sacerdotes tenian hacia sus
feligreses. Otros datos acerca de los tseltales de Petal-
cingo provienen de la tradicion oral, como son los casos
de la participacion de los tseltales en la sublevacion de
San Juan Cancuc en 1712. Esto dltimo se resalta en las
hazanas de personajes locales referidos en los relatos
de los pobladores.”

Entre los evangelizadores que dejaron sus huellas
se encuentran fray Juan del Espiritu Santo® y fray
Pedro Lorenzo de la Nada.® Este Gltimo fue quien fundo
Bachajon, Yajalon y Palenque, pueblos que debieron
fungir como centros del cristianismo y evangelizacion.
Algunos poblados, como Petalcingo, Chilon y Tila ya



existian antes de la llegada de los espanoles y no hubo
cambios drasticos que obligaran a reubicar a la pobla-
cion india, ya sea por rebeldias, inundaciones o epide-
mias. La introduccion del cristianismo trajo consigo la
designacion de santos a los poblados. A grosso modo,
las fuentes no refieren especificamente quiénes fueron
los que impulsaron laimposicion de las divinidades cato-
licas en tierras indias durante la Colonia. No obstante en
las relaciones de conquistadores, entre 1536 y 1549,
ya se registran nombres de pueblos mayas y nahuas
con sus santos patronos y las parcialidades correspon-
dientes que abarcaban o de la que dependian. Estos
datos se encuentran en las relaciones de Francisco
Gil Zapata y Pedro de Soldrzano.'® Para este periodo
algunos de los pueblos, como Bachajon, tienen por
santos patronos a san Jer6nimo y san Sebastian. En
Chilén tienen a santo Domingo de Guzman'y a san Juan;
en Yajalon a Santiago Apdstol, en Tumbala a san Miguel
Arcangel y en Petalcingo a san Francisco de Asis y san
Mateo. Los datos apuntan que en algunas zonas indi-

© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.

genas la asignacion de los santos fue impulsada por
Fray Pedro Lorenzo de la Nada; este fue un personaje
que recorrio y convirtié al cristianismo a varios de los
pueblos de la zona selva que aun no habian sido explo-
rados por la cristiandad evangelizadora. Particular-
mente para Petalcingo es posible que fuera él quien le
asigno su santo patrono." Esos decires presentes en
los escritos coloniales sobre los pueblos indios nos
ponen frente al descubrimiento de tramas que cons-
truyen mensajes y que se insertan directa o indirecta-
mente en la totalidad de los hechos humanos, que muy
probablemente no se alejan de lo que sucedié antano
en Petalcingo; y que ahora resurjan en la oralidad tseltal
contemporanea con mayor fuerza.

SAN FRANCISCO DE ASIiS, LA FUNDACION DEL PUEBLO
Y EL SURGIMIENTO DEL MAIZ

En los relatos se va delineando las facultades que va
adquiriendo el santo patrono, su relevancia en la comu-



nidad y de por qué es considerado el padre de las lluvias
y el maiz. En ellos se anota que el lugar de asentamiento
de los primeros habitantes de Petalcingo fue el cerro
leglemal —busco mi tierra, en tseltal-, alli se refugiaron
los primeros hombres después de la escasez de agua
y la caida de la primera iglesia del pueblo. Establecidos
los hombres en el cerro caminaron hacia un pequefo
valle inmerso entre las montanas, para luego asentarse
definitivamente donde hoy esta la comunidad, Petal-
cingo. En ese lugar llegé San Francisco para fundar su
iglesia y ser él el protector de los tseltales. El heroismo
del santo en torno a la fundacion del pueblo siempre
se dimensiona asociado al ambito de la abundancia
del maiz, la fertilidad de la tierra y el trabajo para los
hombres; ademas de integrar motivos episodicos de
valentia y hermandad con otros santos de los pueblos
cercanos a Petalcingo.”?

Algunas versiones tseltales refieren que fue san
Francisco de Asis quien funda el pueblo. No obstante
en algunas otras, la fuerza del personaje local, como
fundador, varia, no es este quien elige donde vivir,
menos funge como el precursor del pueblo; mas bien
se relata que fueron otros los personajes locales o fora-
neos que llegaron en busca de tierras para vivir.® Sin
embargo la version mas generalizada es aquella que
refiere que |a llegada de san Francisco de Asis fue por el
rio Pajwuchil (lugar del &mbar) durante una temporada
fuerte de lluvias y durante una severa crisis agricola
que estaba matando de hambre a muchos de los habi-
tantes de Petalcingo al no obtener de esta el alimento
para vivir.* Con la presencia de san Francisco de Asis
el problema de la inundacion se resuelve y la hambruna
se olvida. Luego San Francisco dota de maiz a los habi-
tantes del pueblo a condicion de que le respetaran y
fueran obedientes durante su celebracion. La existencia
de este personaje ligado al fruto de la tierra —el maiz—,
religa al tseltal con la agricultura, tal como sucede en
muchos otros pueblos de Chiapas u otras regiones de
México."> En cada narracion se le dibuja afable, bonda-
doso, grufion y malvado, pero con la fuerza como para
hacer crecer el maiz, las hortalizas y el café; hacer caer
las lluvias o alejar las enfermedades y dar el bienestar
laboral a los hombres.

En el lenguaje narrativo de algunos tseltales sin
duda se permite un significado profundo: la estructura-
cion simbolica del maiz, alimento preciado en la cosmo-
vision india. Entonces los relatos de estos se nutren con
imagenes que aluden al uso del goce estético y el goce
recreativo local, tal como relata don Jeronimo Pérez,
habitante de Petalcingo y quien ostenta un cargo reli-
gioso en la fiesta de san Francisco de Asis,

[...] Mira habia dioses tremendos, malos de manera
que por ellos las aguas eran enormes y la tierra se
hacia estéril. El espiritu de los granos y de los animales
desaparecio. Las fuerzas destructoras acabaron con
todo... Los hombres habian perdido la fe a sus dioses, sin
embargo fue kfatik San Francisco quien salid en defensa
de los hombres y les dio nuevamente el maiz. Sélo a
condicion de que fueran fieles, generosos y evitaran el
rencor en sus corazones. Entonces dicen por ahi entro
su fiesta, dicen que ya él lo envid el maiz, ya él envia
el maiz, el bendita agua para que crezca. Dicen que no
crecia nada, es su milagro entonces que haya lo que ya
tenemos pues. Tal vez él se habla con Sefor del cielo;
porque lo veneran también pues a él, porque es un testigo

de nuestro pueblo. Eso es asi comenz6 a producirse al
llegara nuestro pueblo pues, nuestro patron. Asi contento
empez0 a comer y beber nuestros ancestros [...]

© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.



Para algunos ancianos tseltales el personaje san
Francisco, aunque se le integre discursivamente en
el ambito de la cultura occidental y a la nomenclatura
catolica, no se le deja de circunscribir con el ser indi-
gena/agricultor. Esta mirada se refuerza cuando se
escucha decir entre dichos ancianos portadores de
cargos religiosos (pasados) de “el tradicion”, el cual
no tiene caracter individual, sino comunitario, y su
vigencia y reproduccion es porque Sse quiere, porque
se hereda y se aprende.’® Para ellos “el tradicion” no
requiere normativas para cohesionar a la comunidad,
pues este refiere ontoldgicamente a san Francisco de
Asis, quien reconstruye el sentido de pertenencia de los
tseltales en la comunidad. En esta logica comunitaria
van indicios de conocimientos construidos social e his-
toricamente en espacios determinados y que expresan
la existencia, en el habitar y vivir en un mundo' no
urbano-occidental, con sentido y significado en la vida
ligada aun, pese a los cambios paulatinos, a la agricul-
tura y las temporadas de lluvias. Por ello en los relatos
que se hacen de san Francisco de Asis y su relacion
con algunos elementos de la naturaleza —los rayos y
las serpientes—, esta Gltima toma vida, luego entonces
hay una verbalizacion jocosa o humoristica, pero reli-
giosamente apropiada que aunque marche en sen-
tido contrario a una realidad cultural “moderna”, suele
dar propiedad a lo narrado y las expresiones rituales
en las fiestas del santo patrono. Entonces alrededor de
San Francisco y sus poderes ligados a la naturaleza se
construyen imagenes culturales de la vida cotidiana, no
sin estar exentas de las valoraciones religiosas de los
propios narradores.

En la estructuracion narrativa hay un esfuerzo que
el pensamiento indigena hace acerca de los atributos
de san Francisco de Asis. En tales relatos se le pre-
senta con cualidades humanas, dibujandosele como
un hombre que gusta de las aventuras, pero con la
vision de encontrar la tierra perfecta donde habitara.
Tiene dos hermanos y una hermana: Jeronimo es el
mayor; otro se llama al igual que él, Francisco, y su
hermana Natividad. No obstante, siempre los narra-
dores justifican el poder de San Francisco por sobre los
hermanos y su condicion de humilde campesino que
cultiva la tierra y genera la abundancia del maiz para
sus hijos. Por ello la devocion a San Francisco, coinci-

dentemente, sobre todo al final de un ciclo agricola, es
reconfortarse de las fatigas al sacar el maiz de la tierra.
Celebrando con ello una festividad del maiz.'® Jesuds
Morales Bermudez'® menciona que el principio filoso-
fico caro a los ch’oles, vecinos de los aqui analizados,
deviene en que S/ hay maiz hay felicidad, hay gusto,
Si no hay maiz hay hambre y hay tristeza. Este prin-
cipio filosofico de los ch'oles se observa al igual entre
el pueblo tseltal parlante de Petalcingo, pues mediante
la fuerza de san Francisco de Asis, personaje que cus-
todia el maiz y la tranquilidad del hombre, se garantiza
la felicidad, el gusto, la alegria, la abundancia y la tran-
quilidad para el buen vivir y trabajar la tierra.2°

EL PODER DE SAN FRANCISCO DE ASiS

La divinidad catdlica de los tseltales es versatil e impre-
decible; con personalidad sobrecargada de exégesis, de
narraciones y fragmentos de mitos; de imagenes que se
reproducen y se amoldan en muy diversas situaciones
culturales, sociales e imaginarias. No obstante, éde
donde proviene el poder de su santo patrono? A lo largo
de las anécdotas que refieren a la divinidad se observa
que deviene de su relacion con un elemento atmosfé-
rico, el rayo. Dentro de la amalgama de datos la pre-
sencia del rayo en relacion al santo Francisco no esta
ausente o invisible. Esto no es nuevo dentro de las cos-
movisiones indias. A manera de ilustracion, y en con-
cordancia con el tema aqui discutido, se observa que
en la antigua cosmovision de los pueblos prehispanicos
existieron concepciones taxonémicas binarias, donde
la materia bien podia ubicarse entre lo frio y lo caliente;
categorias que se correspondian con el plano celeste, y
cuyas cualidades son lo superior, luminoso, masculino y
seco; y el plano infraterrestre, esto es lo inferior, oscuro,
femenino, humedo v frio.?' Toda la materia existente se
incluia dentro de las dos grandes categorias: lo caliente
y lo frio. La faceta taxon6mica binaria, entonces, fue
entendida con categorias en dependencia reciproca y
en una relacion que generaba la existencia del mundo.
Cada elemento vital del universo correspondia a esta
clasificacion binaria. Desde esta perspectiva, exis-
tian dioses que pertenecian a determinada nomencla-

Los lenguajes de la naturaleza... 2|



© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.

tura y tenian atributos calientes compuestos por sus-
tancia luminosa y seca; asimismo dioses con atributos
frios y sustancia oscura y himeda. No obstante no les
impedia participar dentro de los procesos de naturaleza
contraria.?2 En esta concepcion el rayo fue una deidad
de antano de gran importancia y poder para los anti-
guos pueblos mesoamericanos. Se le consideraba un
elemento de fuerza caliente apto para liberar el maiz de
las profundidades de la tierra, o liberar las lluvias de los
cielos. Gustavo Avinaz explica, para el caso de la cul-
tura nahua, que el rayo fue un elemento liberador de
la vida; de fuerza caliente inmanente, dominante que
dotaba a los seres del poder de la vida.%* Esta concep-
cion acerca del rayo ha caminado por la memoria de los
pueblos indigenas y se ha insertado en las narrativas
locales. Casos particulares de la correlacion santos/
rayos los encontramos entre los choles? de la region
norte y entre los tsotsiles y tseltales de la region de los
Altos de Chiapas.? Para el caso que aqui nos ocupa,
los relatos refieren que el poder de San Francisco esta
asociado al rayo. Asi se observa lineas abajo con Alberto
Pérez, agricultor de la comunidad:

Hace tiempo, pero el san Francisco peled con los dioses
de las aguas, estos no querian dar la lluvia, entonces san

2 F.E. Oseguera A. y J. C. Sanchez M.

Francisco se enojo y envid rayos, reldmpagos y retumbo
los cielos, se partieron en dos [...] negras estaban las
nubes, se sentia los vientos fuertes, hasta parece que
iban a tirar las milpas, y se dejo caer las aguas para
todos... chingo de agua lleno aqui los de Petalcingo ya
no querian espantados quedaron. Mmm por €so no hay
dioses ya, el santo patrono los ahuyento, y si hay ain los
chicotea, dicen los ancestros que con sus relampagos y
truenos. Tiene chingo fuerza, tiene poder el kiatik, pues
sus manos llenan de truenos, como si fuera fuego los
empuja a su enemigo... no se sabe bien pero cada que
llueve dicen hay serpiente alla arriba que se revuelca
como fuego, reldmpago, pero es Kiatik que envia sus
nahuales trueno para soltar el agua.?

En otra version se asienta que San Francisco suelta
sus naguales con la finalidad de golpear las nubes para
que se liberen las lluvias,

Cuando hubo el sequia el Ktatik envid sus naguales y
no tardd aqui, para empezar a Ilover. Sus rayos eran
como fuego, veces rojos, veces verdes, veces marillo.
No tard6 y luego, que va ser se cargaron las nubes,
empez0 la lluvia. Hasta cambid de color Ktatik veces
blanco como trueno, veces rojo como enojado el
hombre, pero asi es siempre [...]

Envarios de los relatos no extrana que este renueve
los cultivos, libere las lluvias, fertilice los campos,
fecunde latierra, haga crecer el maiz, envie las sequias,
enfermedades o la riqueza. No obstante en la mayoria
de los nexos narrativos siempre aparece ligado al rayo.
Si se asume la propuesta de Claude Lévi-Strauss? de
considerar a las manifestaciones miticas como pro-
yecciones de leyes universales que se regulan bajo
ciertas actividades inconscientes de la mente humana,
y que son posibles de descubrir bajo la aparente
incomprensibilidad de la realidad social, del acon-
tecer, comprenderemos que los anteriores fragmentos
narrativos tienen bajo su aparente sencillez rasgos
estables y constantes de apego a un pensar estructu-
rado bajo las redes invisibles de sistemas sociales y
culturales. Cada elemento (los rayos y santos) repre-
senta un conjunto de relaciones concretas utilizables
para la reflexion mitica.



En las narraciones tseltales hay una versatilidad de
ambientaciones que utiliza residuos, restos de aconteci-
mientos, testimonios de la historia de un individuo o de
una sociedad; no sin estar exentos de tipos particulares
de normatividades, creencias e ideas fuertemente imbri-
cadas al contexto local. Por ello cuando se habla del
santo patrono, éste se corresponde con algun elemento
de la naturaleza o de la sociedad tseltal. Por ejemplo:

Hombre/campesino..................... Santo/campesino
SANO....ove s Rayo
Rayo/santo............ Lluvias/fertilidad/maiz/felicidad

Con esta muestra lo que se pretende es enfatizar
en el estatuto de la funcion simbdlica?® que articula
elementos distintos, ya sea en pares de oposiciones 0
por analogia. Esta funcion que pueden tener los objetos,
divinidades y hombres dentro del universo cultural,
refiere a una relacion sintagmatica o paradigmatica
entre dos 0 mas elementos, formando la unidualidad
armonica que da sentido y significado a las cosas. Para
el caso nuestro consideramos que en la ambientacion
narrativa el santo patrono tiene en su ser la fuerza de
un elemento caliente y cosmico: el rayo, tal como se
expresa implicitamente en la narracion de don Gonzalo
Martinez Lopez cuya funcion hace anos fue de cuidador
de la iglesia donde mora el santo patrdn:

DicenqueKfatik Franciscotiene todas las cosas, él lotiene
todo. Antes era pobre, solo caminando vivia, por aqui por
alld. Pero, asi comolodicenque, asicomolovenquetiene
todo entonces tiene muchas cosas pues. Y dicen que
una vez se enfrentd con el patron san Apostol Santiago
de Yajalon. Y dicen que también fue asi que a través del
rayo pues, que lo tumbd al otro, y que se hirié sumano, y
que enello lesiond sumano. Y que después lo levantaron
y mandaron a componerlo pues. Y entonces dicen que
asi fue cuando Santiago Apdstol se hizo caer... que asi
se golpearon por las cosas que habia. Y ahora dicen otra
VEZ que ya estdn contentos, entonces dicen que ya no se
enemistan los santos, ya no echan rayos pues se queman
Sus manos 0 solo no quieren pelear.

En Petalcingo los pobladores refieren que a san
Francisco de Asis se le dice Kiatik, que en lengua

tseltal significa Padre protector de los bienes de con-
sumo de sus hijos. En su ser tiene naguales, uno de
ellos es el rayo.3® En otro relato se le relaciona con el
agua, la serpiente y las bolas de fuego. Estos naguales
que tiene San Francisco le sirven cuando quiere visitar
a otros poblados, lo cual “lo hace viajando en forma de
meteoro 0 una bola de fuego”. Sus nahuales de humo
que brillan (como los rayos) lo hacen poderoso, pues
suben al cielo para ver qué pasa cuando no llueve, o
hay mucha sequia en algunas zonas de la Tierra. Sin
embargo tiene otros nahuales que le ayudan a “super-
visar”. Uno de sus naguales es la serpiente. Pedro
Méndez menciona que Francisco de Asis quiso huir y
una serpiente bloqued el rio por donde pretendia irse,
pero un ave le pico la cabeza a la serpiente y un rayo la
matd. Desde entonces Francisco de Asis tiene a las ser-
pientes bajo su poder, de lo contrario envia sus rayos a
matarlas. Con ello demostrd el Ktatik que los rayos son
para pelear de cerca con los santos cuando les quieran
hacer dano.®' En otras narraciones a la serpiente se le
liga con la cueva, elemento que mitologicamente es la
vagina, la via de acceso al utero-inframundo donde se
conjuga vida y muerte; por extension, es el sitio donde
la fertilidad puede ser propiciada.3? En la cosmovision
agricola indigena a la serpiente se le liga al igual con el
rayo. A manera de ilustracion un tsotsil de Chenalho, en
sus oraciones al trabajo liga a la serpiente con el rayo, a
quien considera es el padre del maiz:

© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.

Los lenguajes de la naturaleza... 23



© AidaOrtega, delaserie Animales, 2010.

Aparte reza mi madre, aparte rezo yo: que no salgan las
culebras, que no crucen por mi trabajo, que sea libre
para trabajar [...] en su rezo no van a decir [la palabra]
culebra en Antigiiedad: lo llaman su asiento del ’An-
jel (Dios de la lluvia y duefio de los animales, €l rayo
protector del hombre, y padre de la doncella del maiz),
su perro del "Anjel: que quitemos Su perro, su asiento,
del "Anjel del cerro.®

En el vocabulario tsotsil el concepto de Anhel o
Anjel, es sinénimo de Chauk o chauc que es traduc-
cion de “rayo”, trueno y relampago.** Entre los tsot-
siles se le asocia con la lluvia, los vientos y viven en las
cuevas, pues a este fendmeno atmosférico se le rela-
ciona ademas con la fertilidad dado que esta dentro del
mismo proceso del ciclo de la reproduccion de la vida.
Los ejemplos ilustran la red de correspondencias que
esta presente en la tradicion oral india y que representa
un fuerte impulso en la cosmovision indigena. Entonces
podemos inferir que cuando algunos de los tseltales
de Petalcingo usan metaforas entre Francisco de Asis,
el rayo y la serpiente existe un referente que explica
un profundo significado: la fuerza del santo patrono,
padre de la lluvia, el maiz, la salud y el trabajo; y quien
esta en relacion con lo himedo y lo caliente; principios,
estos, que son inherentes a las facetas del cosmos y
estructura del mundo donde gobierna el santo para sus
hijos. Por ello Francisco de Asis tiene en si mismo la

U

fuerza caliente capaz de liberar la vida, o dar la muerte.
En algunas versiones relatan a san Francisco de Asis
como la encarnacion de un ser mitico llamado Mamal
Jbobo (sin traduccion), creador y ancestro que cumple
con los mismos rasgos que la divinidad catdlica: es
dueno de las plantas, los animales, es humilde, porta
una red y un baston, es dueno del rayo, la serpiente,
el jabali y la tortuga.’® En general, por los comen-
tarios recogidos se infiere que la asociacion entre
San Francisco y Mamal Jbobo, puede ser una hibrida-
cion, producto del intercambio cultural entre el pensa-
miento cristiano indigena y espanol. No obstante, en
los relatos lo que se encontré con mayor énfasis fue al
personaje cristiano catdlico, solo que ahora con rasgos
de su faceta indigena acoplada a la cosmovision local.
Esta particularidad de los relatos tseltales ilustra por
qué san Francisco de Asis es el santo patrono, el ktatik
de las lluvias y el maiz. Pues en su ser la naturaleza se
expresa y da poder al patrono local. Por ello, cuando
algunos tseltales hablan de su santo patrono narran a
un campesino humilde, pero refieren a su vez a un ser
poderoso que en esencia tiene a sus naguales (rayos
y serpientes) que le pueden ayudar a liberar las lluvias
0 el maiz pues tienen estas las cualidades Gnicas que
propician la fertilidad y las lluvias.

CONCLUSIONES

Através de los relatos de san Francisco de Asis la natu-
raleza se expresa, adquiere forma, sentido y simbo-



lismo, es el centro del hecho comunicativo, como ins-
tancia posibilitante del sentido del mundo de la vida,
como un memorial que nos adentra al mundo agricola
y de los fenomenos atmosféricos, fuentes de inspira-
cion de los narradores locales de Petalcingo. Por ello,
con el presente trabajo se pretendié apreciar la impor-
tancia de los relatos tseltales de Petalcingo a través de
un personaje peculiar: san Francisco de Asis. Aunque
este estudio se abordd desde una perspectiva general,
bien sirve para adentrarse en la decodificacion de los
estamentos simbolicos presentes en el pensamiento de
algunos de los tseltales, cuyos cargos religiosos han
sido vitales en su vida.

Los ejemplos citados, productos de las entrevistas
con los campesinos, reflejan la urdimbre de rela-
ciones que dan sentido al personaje san Francisco,
santo patrono local, ademas que revelan la impor-
tancia de los estamentos simbolicos que guarda aun
la naturaleza entre algunos de los pobladores locales.
Asi, en las narraciones se revela la abundancia, el por-
venir y las aspiraciones de los hombres en un mundo
donde no falte nada: maiz, lluvias y trabajo. En defini-
tiva, los relatos consagran la destreza del narrador para
ordenar el universo cultural, social y natural donde hay
un intermediario vital, la divinidad principal quien tiene el
poder de la naturaleza para reproducir la vida y con esto
enfrentar las dificiles pruebas que el mundo moderno
impone, para luego seguir caminando como lo han
hecho siempre: juntos, naturaleza, santos y hombres,
en una misma historia de largo aliento.

REFERENCIAS

1Ruz, M. “La familia divina: Imaginario Hagiogrdfico en el mundo maya,” en
Nelly Sigaut (editora), La iglesia Catdlica en México, México, El Colegio de
Michoacan, Secretaria de Gobernacion, 1997.

2Descola R y Palsson G, Naturaleza y sociedad: perspectivas antropologicas,
México, Siglo XXI, 2001.

3 Santis Gomez J. y Lopez Gémez J., Petalcingo, pueblo de K'anjobales,
PACMYC, Fray Bartolomé de Las Casas, San Cristobal de Las Casas,
Chiapas, 2004. (Santisy Lopez, 2004: 21).

4 (Santisy Lopez, 2004 22).

5De Vos J. Fray Pedro Lorenzo de la Nada, el misionero de Chiapas y Tabasco,
Gobierno del Estado de Chiapas, Consejo Estatal para las Culturas y las Artes,
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2001; Bonaccorsi, N. La esclavitud indiana en los
inicios de la colonia. Alfos de Chiapas, en Anuario CIHMECH, Vol. 2,1991.

8 Esponda J., La organizacion social de los tseltales, Gobierno del Estado de
Chiapas, México, 1994.

7Trabajo de campo, enero 2009.

8 Lenkersdorf, C. “Caciques o concejos: dos concepciones de gobierno”, en
http://www.ezIn.org/revistachiapas/No11/ch11lenkersdorf.html, 2000.

9De Vos, J. Fray Pedro Lorenzo de la Nada, el misionero de Chiapas y Tabasco,
Gobierno del Estado de Chiapas, Consejo Estatal para las Culturas y las Artes,
Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2001.

10 Esponda J. La organizacion social de los tseltales, Gobierno del Estado de
Chiapas, México, 1994.

1 De Vos, J., 2001: 48.

12 Entrevista con Jeronimo Pérez, julio 2008.

13 Pérez Chacon J. Los choles de Tila y su mundo, Gobierno del Estado de
Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 1998.

14Trabajo de campo, febrero 2008.

5 Montemayor C. £/ cuento indigena de tradicion oral. Notas sobre sus fuentes
y clasificaciones, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-
pologia Social (Oaxaca) e Instituto Oaxaquerio de las Culturas, “Ensayo”, 12
edicion, Oaxaca, 1996.

16 Morales Bermudez J. On Ofi‘an, antigua palabra. Narrativa indigena chol,
UAM/Azcapotzalco, México, 1984; SanchezMoralesJ. “Elpoder de lossantos.
Naturaleza y Cosmovision indigena” en Elementos, revista de Ciencia y Cul-
tura, Universidad Autonoma de Puebla, octubre-diciembre, nim. 64, Vol. 13,
México, 2005.

17 Entrevista a Natividad Méndez, febrero 2007.

18 San Martin Salas J. Teoria de la cultura, Editorial Sintesis, Madrid,1999.

19 Entrevista con don Gonzalo Martinez Lopez, noviembre de 2009.

20 Morales Bermudez J. 2001, p. 76.

21Trabajo de campo, febrero de 2009.

22 | gpez Austin A. Tamoanchan y Tlalocan, Fondo de Cultura Econémica,
México, 1994, p. 25.

23| 6pez Austin, 1994, p. 26.

24 Gustavo Avifia, G. “El simbolismo del jaguar entre las tierras altas y bajas
dela culturamaya”, en revista Bolom, No. 1, Centro de investigaciones Frans
Blom, Asociacion cultural Na Bolom A. C. México, 2004.

25 Avifia, 2004: p. 203.

26 \orales, 2001 p. 32.

27Ruz, 1997; Sanchez, 2005.

28 Entrevista Alberto Pérez Gomez, febrero 2009.

29 | gvi-Strauss, C. £/ pensamiento salvaje, 1984, Fondo de Cultura Econo-
mica, México, p. 45.

30| évi-Strauss, C. 1984, p. 45.

31Trabajo de campo, entrevista, septiembre 2008.

32Trabajo de campo, julio de 2009.

3 (arza, 1998, p. 127.

34 (uiteras H., Los peligros del alma. Vision del mundo de un Tzotzil, Fondo de
Cultura Economica, México, 1996.

35 Thompson, J. E. S. Historia y religion de los mayas, Siglo XX, México, 1975.
36 Trabajo de campo, junio, 2009.

Fatima Edith Oseguera Arias
Universidad Intercultural de Chiapas

Julio César Sanchez Morales

El Colegio de Ia Frontera Sur
e-mail: jcsm231@hotmail.com

Los lenguajes de la naturaleza... 25



