
17E l e m e n t o s  8 1 ,  2 0 1 1 ,  p p .  1 7 - 2 5

La palabra indígena es un habla en movimiento que deja entrever 

una complicidad entre dioses, hombres, fauna, maíz, lluvias 

y tierra. En los episodios narrativos tseltales de Petalcingo, 

Chiapas, se recrea lo pintoresco con el acontecimiento y se 

devela experiencias de vida sucedidas en este pueblo. A través 

de las narrativas locales se atestigua la continuidad/discon-

tinuidad del proceso de transmisión oral de las generaciones 

y de las historias de vida, así como las percepciones que se 

tiene de los elementos de la naturaleza. Aunque algunas narra-

tivas representan hechos en el tiempo, otras se pierden sin una 

temporalidad determinada, pero son utilizadas para ordenar las 

ideas míticas, sociales y religiosas de este pueblo tseltal de 

Chiapas. Desde esta perspectiva, los juegos discursivos de la 

actual narrativa india tseltal de Petalcingo operan bajo la lógica 

del saber/hacer, sentir/conocer, alteridad/identidad; lógicas ope- 

rantes de las prácticas discursivas de la producción literaria, 

donde la fuerza imaginante del narrador evoca una realidad 

lejana/cercana que trasluce en mitos, cuentos y leyendas del 

nos-otros en otro tiempo/espacio; luminosidad que por demás 

se deja ver en la fuerza de la naturaleza y de los santos, porta-

dores de esta, sobre los hombres, los campos de cultivo, el 

dolor y la alegría, la vida y la muerte, la riqueza o pobreza, la 

abundancia o escasez del maíz1 o las lluvias y la tierra. 

Fátima Edith Oseguera Arias
Julio César Sánchez Morales

Los lenguajes de la

naturaleza en la narrativa
tseltal de Petalcingo, Chiapas

Oseguera Arias F.E., Sánchez Morales J.C. Los lenguajes de la naturaleza 
en la narrativa tseltal de Petalcingo, Chiapas. Elementos 81 (2011) 17-25



18 F. E. Oseguera A. y J. C. Sánchez M.

Estos seductores relatos son los destellos del pensa-

miento tseltal en Petalcingo. En estos se expresa los 

lenguajes de la naturaleza, esta, mediada por las narra-

ciones ontológicamente armadas de valoración cultural 

y social que dan cuenta de su importancia en la comu-

nión de hombres, dioses, alimento y lluvias.

A continuación ilustramos la fuerza narrativa de 

algunos personajes claves de Petalcingo que a través de 

sus narraciones expresan el poder de su santo patrono 

San Francisco de Asís y la relación que guarda este 

con elementos propios de la naturaleza –los rayos, el 

maíz, las lluvias y la tierra– en una composición lógico- 

estructural de sentido práctico2 que tiene mucho que 

ver con la vida del pueblo parlante tseltal de Petalcingo.

La comunidad

Petalcingo se ubica en la región selva al norte del estado 

de Chiapas. Esta localidad posee una extensión territo-

rial de 1,824 km2.3 El total de tierras que la componen 

se divide entre el 40% ejidal, el 30% comunal y el 

resto en parcelas de propiedad privada. Respecto a la 

orografía, se enclava entre las llanuras de un pequeño 

valle formado por cerros aledaños. Allí se encuentran 

el cerro llamado por los tseltales Leglemal, o bien jle 

jlumal –busco mi tierra–, que desde la tradición oral es 

el lugar de asentamiento de los primeros pobladores 

llegados por primera vez; en otro punto de la geografía 

se encuentran el cerro Ajk’abalna, (casa de noche) el 

cerro tsemente’ y el cerro K’ajk’em wits.4 Estos cerros 

figuran como lugares sagrados para los habitantes.

Petalcingo se enclava a una altitud aproximada 

de 750 m.s.n.m, con 17º, 13’’ latitud Norte y 92º 24’’ 

longitud Oeste. Las precipitaciones pluviales se dan en 

gran parte del año. Su clima se corresponde al cálido 

húmedo. En esta comunidad abundan las tierras arci-

llosas ricas en sales minerales que las hacen aptas 

para todo tipo de cultivo. Lo que los tseltales suelen 

llamar partes o tierras altas, son suelos que favorecen 

el cultivo del café. Las características hidrográficas, 

orográficas, clima, suelo y fauna en Petalcingo, sin 

duda son de gran riqueza.

En los escritos coloniales la comunidad Petalcingo 

es un lugar de paso; no atractivo para los conquista-

dores, se le distingue como una tierra salvaje donde 

existen sesgos de rebeldía indígena y de difícil acceso 

para la evangelización. Entre los documentos que 

refieren a Petalcingo están los de Francisco Gil Zapata 

en 1535 y de Pedro de Solórzano en 1542.5 En tales 

escritos Petalcingo figura como un caserío satélite del 

centro evangelizador llamado Tila. Además es uno de 

los pueblos menesterosos subyugados por la espada 

y el cristianismo. A decir de Víctor Esponda Jimeno,6 

Petalcingo fue un poblado tributador de la Colonia desde 

1577 hasta 1761; luego aparece entre los años de 1777 

hasta 1870 en los censos de los frailes dominicos como 

parte del control que los sacerdotes tenían hacia sus 

feligreses. Otros datos acerca de los tseltales de Petal-

cingo provienen de la tradición oral, como son los casos 

de la participación de los tseltales en la sublevación de 

San Juan Cancúc en 1712. Esto último se resalta en las 

hazañas de personajes locales referidos en los relatos 

de los pobladores.7

Entre los evangelizadores que dejaron sus huellas  

se encuentran fray Juan del Espíritu Santo8 y fray 

Pedro Lorenzo de la Nada.9 Este último fue quien fundó 

Bachajón, Yajalón y Palenque, pueblos que debieron 

fungir como centros del cristianismo y evangelización. 

Algunos poblados, como Petalcingo, Chilón y Tila ya 

©
 A

íd
a 

O
rt

eg
a,

 d
e l

a s
er

ie
 A

ni
m

al
es

, 2
01

0.



19L o s  l e n g u a j e s  d e  l a  n a t u r a l e z a . . .

existían antes de la llegada de los españoles y no hubo 

cambios drásticos que obligaran a reubicar a la pobla-

ción india, ya sea por rebeldías, inundaciones o epide-

mias. La introducción del cristianismo trajo consigo la 

designación de santos a los poblados. A grosso modo, 

las fuentes no refieren específicamente quiénes fueron 

los que impulsaron la imposición de las divinidades cató-

licas en tierras indias durante la Colonia. No obstante en 

las relaciones de conquistadores, entre 1536 y 1549, 

ya se registran nombres de pueblos mayas y nahuas 

con sus santos patronos y las parcialidades correspon-

dientes que abarcaban o de la que dependían. Estos 

datos se encuentran en las relaciones de Francisco 

Gil Zapata y Pedro de Solórzano.10 Para este periodo 

algunos de los pueblos, como Bachajón, tienen por 

santos patronos a san Jerónimo y san Sebastián. En 

Chilón tienen a santo Domingo de Guzmán y a san Juan;  

en Yajalón a Santiago Apóstol, en Tumbalá a san Miguel 

Arcángel y en Petalcingo a san Francisco de Asís y san 

Mateo. Los datos apuntan que en algunas zonas indí-

genas la asignación de los santos fue impulsada por 

Fray Pedro Lorenzo de la Nada; este fue un personaje 

que recorrió y convirtió al cristianismo a varios de los 

pueblos de la zona selva que aún no habían sido explo-

rados por la cristiandad evangelizadora. Particular-

mente para Petalcingo es posible que fuera él quien le 

asignó su santo patrono.11 Esos decires presentes en 

los escritos coloniales sobre los pueblos indios nos 

ponen frente al descubrimiento de tramas que cons-

truyen mensajes y que se insertan directa o indirecta-

mente en la totalidad de los hechos humanos, que muy 

probablemente no se alejan de lo que sucedió antaño 

en Petalcingo; y que ahora resurjan en la oralidad tseltal 

contemporánea con mayor fuerza. 

San Francisco de Asís, la fundación del pueblo 

y el surgimiento del maíz

En los relatos se va delineando las facultades que va 

adquiriendo el santo patrono, su relevancia en la comu-

© Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



20

nidad y de por qué es considerado el padre de las lluvias 

y el maíz. En ellos se anota que el lugar de asentamiento 

de los primeros habitantes de Petalcingo fue el cerro 

leglemal –busco mi tierra, en tseltal–, allí se refugiaron 

los primeros hombres después de la escasez de agua 

y la caída de la primera iglesia del pueblo. Establecidos 

los hombres en el cerro caminaron hacia un pequeño 

valle inmerso entre las montañas, para luego asentarse 

definitivamente donde hoy está la comunidad, Petal-

cingo. En ese lugar llegó San Francisco para fundar su 

iglesia y ser él el protector de los tseltales. El heroísmo 

del santo en torno a la fundación del pueblo siempre 

se dimensiona asociado al ámbito de la abundancia 

del maíz, la fertilidad de la tierra y el trabajo para los 

hombres; además de integrar motivos episódicos de 

valentía y hermandad con otros santos de los pueblos 

cercanos a Petalcingo.12

Algunas versiones tseltales refieren que fue san 

Francisco de Asís quien funda el pueblo. No obstante 

en algunas otras, la fuerza del personaje local, como 

fundador, varía, no es este quien elige donde vivir, 

menos funge como el precursor del pueblo; más bien 

se relata que fueron otros los personajes locales o forá-

neos que llegaron en busca de tierras para vivir.13 Sin 

embargo la versión más generalizada es aquella que 

refiere que la llegada de san Francisco de Asís fue por el 

río Pajwuchil (lugar del ámbar) durante una temporada 

fuerte de lluvias y durante una severa crisis agrícola 

que estaba matando de hambre a muchos de los habi-

tantes de Petalcingo al no obtener de esta el alimento 

para vivir.14 Con la presencia de san Francisco de Asís 

el problema de la inundación se resuelve y la hambruna 

se olvida. Luego San Francisco dota de maíz a los habi-

tantes del pueblo a condición de que le respetaran y 

fueran obedientes durante su celebración. La existencia 

de este personaje ligado al fruto de la tierra –el maíz–, 

religa al tseltal con la agricultura, tal como sucede en 

muchos otros pueblos de Chiapas u otras regiones de 

México.15 En cada narración se le dibuja afable, bonda-

doso, gruñón y malvado, pero con la fuerza como para 

hacer crecer el maíz, las hortalizas y el café; hacer caer 

las lluvias o alejar las enfermedades y dar el bienestar 

laboral a los hombres.

En el lenguaje narrativo de algunos tseltales sin 

duda se permite un significado profundo: la estructura-

ción simbólica del maíz, alimento preciado en la cosmo-

visión india. Entonces los relatos de estos se nutren con 

imágenes que aluden al uso del goce estético y el goce 

recreativo local, tal como relata don Jerónimo Pérez, 

habitante de Petalcingo y quien ostenta un cargo reli-

gioso en la fiesta de san Francisco de Asís, 

[...] Mirá había dioses tremendos, malos de manera 

que por ellos las aguas eran enormes y la tierra se 

hacía estéril. El espíritu de los granos y de los animales 

desapareció. Las fuerzas destructoras acabaron con 

todo... Los hombres habían perdido la fe a sus dioses, sin 

embargo fue ktatik San Francisco quien salió en defensa 

de los hombres y les dio nuevamente el maíz. Sólo a 

condición de que fueran fieles, generosos y evitaran el 

rencor en sus corazones. Entonces dicen por ahí entró 

su fiesta, dicen que ya él lo envió el maíz, ya él envía 

el maíz, el bendita agua para que crezca. Dicen que no 

crecía nada, es su milagro entonces que haya lo que ya 

tenemos pues. Tal vez él se habla con Señor del cielo; 

porque lo veneran también pues a él, porque es un testigo 

de nuestro pueblo. Eso es así comenzó a producirse al 

llegar a nuestro pueblo pues, nuestro patrón. Así contento 

empezó a comer y beber nuestros ancestros [...]

F. E. Oseguera A. y J. C. Sánchez M. © Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



21

Para algunos ancianos tseltales el personaje san 

Francisco, aunque se le integre discursivamente en 

el ámbito de la cultura occidental y a la nomenclatura 

católica, no se le deja de circunscribir con el ser indí-

gena/agricultor. Esta mirada se refuerza cuando se 

escucha decir entre dichos ancianos portadores de 

cargos religiosos (pasados) de “el tradición”, el cual 

no tiene carácter individual, sino comunitario, y su 

vigencia y reproducción es porque se quiere, porque 

se hereda y se aprende.16 Para ellos “el tradición” no 

requiere normativas para cohesionar a la comunidad, 

pues este refiere ontológicamente a san Francisco de 

Asís, quien reconstruye el sentido de pertenencia de los 

tseltales en la comunidad. En esta lógica comunitaria 

van indicios de conocimientos construidos social e his-

tóricamente en espacios determinados y que expresan 

la existencia, en el habitar y vivir en un mundo17 no 

urbano-occidental, con sentido y significado en la vida 

ligada aún, pese a los cambios paulatinos, a la agricul-

tura y las temporadas de lluvias. Por ello en los relatos 

que se hacen de san Francisco de Asís y su relación 

con algunos elementos de la naturaleza –los rayos y 

las serpientes–, esta última toma vida, luego entonces 

hay una verbalización jocosa o humorística, pero reli-

giosamente apropiada que aunque marche en sen-

tido contrario a una realidad cultural “moderna”, suele 

dar propiedad a lo narrado y las expresiones rituales 

en las fiestas del santo patrono. Entonces alrededor de 

San Francisco y sus poderes ligados a la naturaleza se 

construyen imágenes culturales de la vida cotidiana, no 

sin estar exentas de las valoraciones religiosas de los 

propios narradores. 

En la estructuración narrativa hay un esfuerzo que 

el pensamiento indígena hace acerca de los atributos 

de san Francisco de Asís. En tales relatos se le pre-

senta con cualidades humanas, dibujándosele como 

un hombre que gusta de las aventuras, pero con la 

visión de encontrar la tierra perfecta donde habitará. 

Tiene dos hermanos y una hermana: Jerónimo es el 

mayor; otro se llama al igual que él, Francisco, y su 

hermana Natividad. No obstante, siempre los narra-

dores justifican el poder de San Francisco por sobre los  

hermanos y su condición de humilde campesino que 

cultiva la tierra y genera la abundancia del maíz para 

sus hijos. Por ello la devoción a San Francisco, coinci-

dentemente, sobre todo al final de un ciclo agrícola, es 

reconfortarse de las fatigas al sacar el maíz de la tierra. 

Celebrando con ello una festividad del maíz.18 Jesús 

Morales Bermúdez19 menciona que el principio filosó-

fico caro a los ch’oles, vecinos de los aquí analizados, 

deviene en que si hay maíz hay felicidad, hay gusto, 

si no hay maíz hay hambre y hay tristeza. Este prin-

cipio filosófico de los ch’oles se observa al igual entre 

el pueblo tseltal parlante de Petalcingo, pues mediante 

la fuerza de san Francisco de Asís, personaje que cus-

todia el maíz y la tranquilidad del hombre, se garantiza 

la felicidad, el gusto, la alegría, la abundancia y la tran-

quilidad para el buen vivir y trabajar la tierra.20 

El poder de San Francisco de Asís 

La divinidad católica de los tseltales es versátil e impre-

decible; con personalidad sobrecargada de exégesis, de 

narraciones y fragmentos de mitos; de imágenes que se 

reproducen y se amoldan en muy diversas situaciones 

culturales, sociales e imaginarias. No obstante, ¿de 

dónde proviene el poder de su santo patrono? A lo largo 

de las anécdotas que refieren a la divinidad se observa 

que deviene de su relación con un elemento atmosfé-

rico, el rayo. Dentro de la amalgama de datos la pre-

sencia del rayo en relación al santo Francisco no está 

ausente o invisible. Esto no es nuevo dentro de las cos-

movisiones indias. A manera de ilustración, y en con-

cordancia con el tema aquí discutido, se observa que 

en la antigua cosmovisión de los pueblos prehispánicos 

existieron concepciones taxonómicas binarias, donde 

la materia bien podía ubicarse entre lo frío y lo caliente; 

categorías que se correspondían con el plano celeste, y 

cuyas cualidades son lo superior, luminoso, masculino y 

seco; y el plano infraterrestre, esto es lo inferior, oscuro, 

femenino, húmedo y frío.21 Toda la materia existente se 

incluía dentro de las dos grandes categorías: lo caliente 

y lo frío. La faceta taxonómica binaria, entonces, fue 

entendida con categorías en dependencia recíproca y 

en una relación que generaba la existencia del mundo. 

Cada elemento vital del universo correspondía a esta 

clasificación binaria. Desde esta perspectiva, exis-

tían dioses que pertenecían a determinada nomencla-

L o s  l e n g u a j e s  d e  l a  n a t u r a l e z a . . .



22

tura y tenían atributos calientes compuestos por sus-

tancia luminosa y seca; asimismo dioses con atributos 

fríos y sustancia oscura y húmeda. No obstante no les 

impedía participar dentro de los procesos de naturaleza 

contraria.22 En esta concepción el rayo fue una deidad 

de antaño de gran importancia y poder para los anti-

guos pueblos mesoamericanos. Se le consideraba un 

elemento de fuerza caliente apto para liberar el maíz de 

las profundidades de la tierra, o liberar las lluvias de los 

cielos. Gustavo Aviña23 explica, para el caso de la cul-

tura nahua, que el rayo fue un elemento liberador de 

la vida; de fuerza caliente inmanente, dominante que 

dotaba a los seres del poder de la vida.24 Esta concep-

ción acerca del rayo ha caminado por la memoria de los 

pueblos indígenas y se ha insertado en las narrativas 

locales. Casos particulares de la correlación santos/

rayos los encontramos entre los choles25 de la región 

norte y entre los tsotsiles y tseltales de la región de los 

Altos de Chiapas.26 Para el caso que aquí nos ocupa,  

los relatos refieren que el poder de San Francisco está 

asociado al rayo. Así se observa líneas abajo con Alberto 

Pérez, agricultor de la comunidad:

Hace tiempo, pero el san Francisco peleó con los dioses 

de las aguas, estos no querían dar la lluvia, entonces san 

Francisco se enojó y envió rayos, relámpagos y retumbó  

los cielos, se partieron en dos [...] negras estaban las 

nubes, se sentía los vientos fuertes, hasta parece que 

iban a tirar las milpas, y se dejó caer las aguas para 

todos... chingo de agua lleno aquí los de Petalcingo ya 

no querían espantados quedaron. Mmm por eso no hay 

dioses ya, el santo patrono los ahuyentó, y si hay aún los 

chicotea, dicen los ancestros que con sus relámpagos y 

truenos. Tiene chingo fuerza, tiene poder el ktatik, pues 

sus manos llenan de truenos, como si fuera fuego los 

empuja a su enemigo... no se sabe bien pero cada que 

llueve dicen hay serpiente allá arriba que se revuelca 

como fuego, relámpago, pero es Ktatik que envía sus 

nahuales trueno para soltar el agua.27

En otra versión se asienta que San Francisco suelta 

sus naguales con la finalidad de golpear las nubes para 

que se liberen las lluvias, 

Cuando hubo el sequía el Ktatik envió sus naguales y 

no tardó aquí, para empezar a llover. Sus rayos eran 

como fuego, veces rojos, veces verdes, veces marillo. 

No tardó y luego, que va ser se cargaron las nubes, 

empezó la lluvia. Hasta cambió de color Ktatik veces 

blanco como trueno, veces rojo como enojado el 

hombre, pero así es siempre [...]

En varios de los relatos no extraña que este renueve 

los cultivos, libere las lluvias, fertilice los campos, 

fecunde la tierra, haga crecer el maíz, envíe las sequías, 

enfermedades o la riqueza. No obstante en la mayoría 

de los nexos narrativos siempre aparece ligado al rayo. 

Si se asume la propuesta de Claude Lévi-Strauss28 de 

considerar a las manifestaciones míticas como pro-

yecciones de leyes universales que se regulan bajo 

ciertas actividades inconscientes de la mente humana, 

y que son posibles de descubrir bajo la aparente 

incomprensibilidad de la realidad social, del acon-

tecer, comprenderemos que los anteriores fragmentos 

narrativos tienen bajo su aparente sencillez rasgos  

estables y constantes de apego a un pensar estructu-

rado bajo las redes invisibles de sistemas sociales y 

culturales. Cada elemento (los rayos y santos) repre-

senta un conjunto de relaciones concretas utilizables 

para la reflexión mítica. F. E. Oseguera A. y J. C. Sánchez M.

© Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



23

En las narraciones tseltales hay una versatilidad de 

ambientaciones que utiliza residuos, restos de aconteci-

mientos, testimonios de la historia de un individuo o de 

una sociedad; no sin estar exentos de tipos particulares 

de normatividades, creencias e ideas fuertemente imbri-

cadas al contexto local. Por ello cuando se habla del 

santo patrono, éste se corresponde con algún elemento 

de la naturaleza o de la sociedad tseltal. Por ejemplo:

Hombre/campesino.....................Santo/campesino

Santo.................................................................Rayo

Rayo/santo............Lluvias/fertilidad/maíz/felicidad

Con esta muestra lo que se pretende es enfatizar 

en el estatuto de la función simbólica29 que articula 

elementos distintos, ya sea en pares de oposiciones o 

por analogía. Esta función que pueden tener los objetos, 

divinidades y hombres dentro del universo cultural, 

refiere a una relación sintagmática o paradigmática 

entre dos o más elementos, formando la unidualidad 

armónica que da sentido y significado a las cosas. Para 

el caso nuestro consideramos que en la ambientación  

narrativa el santo patrono tiene en su ser la fuerza de 

un elemento caliente y cósmico: el rayo, tal como se 

expresa implícitamente en la narración de don Gonzalo 

Martínez López cuya función hace años fue de cuidador 

de la iglesia donde mora el santo patrón:

 

Dicen que Ktatik Francisco tiene todas las cosas, él lo tiene  

todo. Antes era pobre, solo caminando vivía, por aquí por 

allá. Pero, así como lo dicen que, así como lo ven que tiene  

todo entonces tiene muchas cosas pues. Y dicen que 

una vez se enfrentó con el patrón san Apóstol Santiago  

de Yajalón. Y dicen que también fue así que a través del 

rayo pues, que lo tumbó al otro, y que se hirió su mano, y 

que en ello lesionó su mano. Y que después lo levantaron 

y mandaron a componerlo pues. Y entonces dicen que 

así fue cuando Santiago Apóstol se hizo caer... que así 

se golpearon por las cosas que había. Y ahora dicen otra 

vez que ya están contentos, entonces dicen que ya no se 

enemistan los santos, ya no echan rayos pues se queman 

sus manos o solo no quieren pelear.

En Petalcingo los pobladores refieren que a san 

Francisco de Asís se le dice Ktatik, que en lengua 

tseltal significa Padre protector de los bienes de con-

sumo de sus hijos. En su ser tiene naguales, uno de 

ellos es el rayo.30 En otro relato se le relaciona con el 

agua, la serpiente y las bolas de fuego. Estos naguales 

que tiene San Francisco le sirven cuando quiere visitar 

a otros poblados, lo cual “lo hace viajando en forma de 

meteoro o una bola de fuego”. Sus nahuales de humo 

que brillan (como los rayos) lo hacen poderoso, pues 

suben al cielo para ver qué pasa cuando no llueve, o 

hay mucha sequía en algunas zonas de la Tierra. Sin 

embargo tiene otros nahuales que le ayudan a “super-

visar”. Uno de sus naguales es la serpiente. Pedro 

Méndez menciona que Francisco de Asís quiso huir y 

una serpiente bloqueó el río por donde pretendía irse, 

pero un ave le picó la cabeza a la serpiente y un rayo la 

mató. Desde entonces Francisco de Asís tiene a las ser-

pientes bajo su poder, de lo contrario envía sus rayos a 

matarlas. Con ello demostró el Ktatik que los rayos son 

para pelear de cerca con los santos cuando les quieran 

hacer daño.31 En otras narraciones a la serpiente se le 

liga con la cueva, elemento que mitológicamente es la 

vagina, la vía de acceso al útero-inframundo donde se 

conjuga vida y muerte; por extensión, es el sitio donde 

la fertilidad puede ser propiciada.32 En la cosmovisión 

agrícola indígena a la serpiente se le liga al igual con el 

rayo. A manera de ilustración un tsotsil de Chenalhó, en 

sus oraciones al trabajo liga a la serpiente con el rayo, a 

quien considera es el padre del maíz:

L o s  l e n g u a j e s  d e  l a  n a t u r a l e z a . . .

© Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



24

Aparte reza mi madre, aparte rezo yo: que no salgan las 

culebras, que no crucen por mi trabajo, que sea libre 

para trabajar [...] en su rezo no van a decir [la palabra] 

culebra en Antigüedad: lo llaman su asiento del ’An-

jel (Dios de la lluvia y dueño de los animales, el rayo  

protector del hombre, y padre de la doncella del maíz), 

su perro del ’Anjel: que quitemos su perro, su asiento, 

del ’Anjel del cerro.33 

En el vocabulario tsotsil el concepto de Anhel o 

Anjel, es sinónimo de Chauk o chauc que es traduc-

ción de “rayo”, trueno y relámpago.34 Entre los tsot-

siles se le asocia con la lluvia, los vientos y viven en las 

cuevas, pues a este fenómeno atmosférico se le rela-

ciona además con la fertilidad dado que está dentro del 

mismo proceso del ciclo de la reproducción de la vida. 

Los ejemplos ilustran la red de correspondencias que 

está presente en la tradición oral india y que representa 

un fuerte impulso en la cosmovisión indígena. Entonces 

podemos inferir que cuando algunos de los tseltales 

de Petalcingo usan metáforas entre Francisco de Asís, 

el rayo y la serpiente existe un referente que explica 

un profundo significado: la fuerza del santo patrono, 

padre de la lluvia, el maíz, la salud y el trabajo; y quien 

está en relación con lo húmedo y lo caliente; principios, 

estos, que son inherentes a las facetas del cosmos y 

estructura del mundo donde gobierna el santo para sus 

hijos. Por ello Francisco de Asís tiene en sí mismo la 

fuerza caliente capaz de liberar la vida, o dar la muerte. 

En algunas versiones relatan a san Francisco de Asís 

como la encarnación de un ser mítico llamado Mamal 

Jbobo (sin traducción), creador y ancestro que cumple 

con los mismos rasgos que la divinidad católica: es 

dueño de las plantas, los animales, es humilde, porta 

una red y un bastón, es dueño del rayo, la serpiente, 

el jabalí y la tortuga.35 En general, por los comen- 

tarios recogidos se infiere que la asociación entre 

San Francisco y Mamal Jbobo, puede ser una hibrida-

ción, producto del intercambio cultural entre el pensa-

miento cristiano indígena y español. No obstante, en 

los relatos lo que se encontró con mayor énfasis fue al 

personaje cristiano católico, solo que ahora con rasgos 

de su faceta indígena acoplada a la cosmovisión local. 

Esta particularidad de los relatos tseltales ilustra por 

qué san Francisco de Asís es el santo patrono, el ktatik 

de las lluvias y el maíz. Pues en su ser la naturaleza se 

expresa y da poder al patrono local. Por ello, cuando 

algunos tseltales hablan de su santo patrono narran a 

un campesino humilde, pero refieren a su vez a un ser 

poderoso que en esencia tiene a sus naguales (rayos 

y serpientes) que le pueden ayudar a liberar las lluvias 

o el maíz pues tienen estas las cualidades únicas que 

propician la fertilidad y las lluvias.

Conclusiones

A través de los relatos de san Francisco de Asís la natu-

raleza se expresa, adquiere forma, sentido y simbo-F. E. Oseguera A. y J. C. Sánchez M.

© Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



25

lismo, es el centro del hecho comunicativo, como ins-

tancia posibilitante del sentido del mundo de la vida, 

como un memorial que nos adentra al mundo agrícola 

y de los fenómenos atmosféricos, fuentes de inspira-

ción de los narradores locales de Petalcingo. Por ello, 

con el presente trabajo se pretendió apreciar la impor-

tancia de los relatos tseltales de Petalcingo a través de 

un personaje peculiar: san Francisco de Asís. Aunque 

este estudio se abordó desde una perspectiva general, 

bien sirve para adentrarse en la decodificación de los 

estamentos simbólicos presentes en el pensamiento de 

algunos de los tseltales, cuyos cargos religiosos han 

sido vitales en su vida. 

Los ejemplos citados, productos de las entrevistas  

con los campesinos, reflejan la urdimbre de rela-

ciones que dan sentido al personaje san Francisco, 

santo patrono local, además que revelan la impor-

tancia de los estamentos simbólicos que guarda aún 

la naturaleza entre algunos de los pobladores locales. 

Así, en las narraciones se revela la abundancia, el por-

venir y las aspiraciones de los hombres en un mundo 

donde no falte nada: maíz, lluvias y trabajo. En defini-

tiva, los relatos consagran la destreza del narrador para 

ordenar el universo cultural, social y natural donde hay 

un intermediario vital, la divinidad principal quien tiene el 

poder de la naturaleza para reproducir la vida y con esto 

enfrentar las difíciles pruebas que el mundo moderno 

impone, para luego seguir caminando como lo han 

hecho siempre: juntos, naturaleza, santos y hombres, 

en una misma historia de largo aliento.

r e f e r e n c i a s

1 Ruz, M. “La familia divina: Imaginario Hagiográfico en el mundo maya,” en 

Nelly Sigaut (editora), La iglesia Católica en México, México, El Colegio de 

Michoacán, Secretaría de Gobernación, 1997.
2 Descola P. y Palsson G, Naturaleza y sociedad: perspectivas antropológicas, 

México, Siglo XXI, 2001.
3 Sántis Gómez J. y López Gómez J., Petalcingo, pueblo de K’anjobales, 

PACMYC, Fray Bartolomé de Las Casas, San Cristóbal de Las Casas, 

Chiapas, 2004. (Sántis y López, 2004: 21).
4 (Sántis y López, 2004: 22).
5 De Vos J. Fray Pedro Lorenzo de la Nada, el misionero de Chiapas y Tabasco, 

Gobierno del Estado de Chiapas, Consejo Estatal para las Culturas y las Artes, 

Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2001; Bonaccorsi, N. La esclavitud indiana en los 

inicios de la colonia. Altos de Chiapas, en Anuario cihmech, Vol. 2, 1991.
6 Esponda J., La organización social de los tseltales, Gobierno del Estado de 

Chiapas, México, 1994.

7 Trabajo de campo, enero 2009.
8 Lenkersdorf, C. “Caciques o concejos: dos concepciones de gobierno”, en 

http://www.ezln.org/revistachiapas/No11/ch11lenkersdorf.html, 2000.
9 De Vos, J. Fray Pedro Lorenzo de la Nada, el misionero de Chiapas y Tabasco, 

Gobierno del Estado de Chiapas, Consejo Estatal para las Culturas y las Artes, 

Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 2001.
10 Esponda J. La organización social de los tseltales, Gobierno del Estado de 

Chiapas, México, 1994.
11 De Vos, J., 2001: 48.
12 Entrevista con Jerónimo Pérez, julio 2008.
13 Pérez Chacón J. Los choles de Tila y su mundo, Gobierno del Estado de 

Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, 1998.
14 Trabajo de campo, febrero 2008.
15 Montemayor C. El cuento indígena de tradición oral. Notas sobre sus fuentes 

 y clasificaciones, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antro-

pología Social (Oaxaca) e Instituto Oaxaqueño de las Culturas, “Ensayo”, 1ª 

edición, Oaxaca, 1996.
16 Morales Bermúdez J. On Oti’an, antigua palabra. Narrativa indígena chol, 

UAM/ Azcapotzalco, México, 1984; Sánchez Morales J. “El poder de los santos.  

Naturaleza y Cosmovisión indígena” en Elementos, revista de Ciencia y Cul-

tura, Universidad Autónoma de Puebla, octubre-diciembre, núm. 64, Vol. 13, 

México, 2005.
17 Entrevista a Natividad Méndez, febrero 2007.
18 San Martín Salas J. Teoría de la cultura, Editorial Síntesis, Madrid,1999.
19 Entrevista con don Gonzalo Martínez López, noviembre de 2009.
20 Morales Bermúdez J.  2001, p. 76.
21 Trabajo de campo, febrero de 2009.
22 López Austin A. Tamoanchan y Tlalocan, Fondo de Cultura Económica, 

México, 1994, p. 25.
23 López Austin, 1994, p. 26.
24 Gustavo Aviña, G. “El simbolismo del jaguar entre las tierras altas y bajas 

de la cultura maya”, en revista Bolom, No. 1, Centro de investigaciones Frans 

Blom, Asociación cultural Na Bolom A. C. México, 2004.
25 Aviña, 2004: p. 203.
26 Morales, 2001 p. 32.
27 Ruz, 1997; Sánchez, 2005.
28 Entrevista Alberto Pérez Gómez, febrero 2009.
29 Lévi-Strauss, C. El pensamiento salvaje, 1984, Fondo de Cultura Econó-

mica, México, p. 45.
30 Lévi-Strauss, C. 1984, p. 45.	
31 Trabajo de campo, entrevista, septiembre 2008.
32 Trabajo de campo, julio de 2009.
33 Garza, 1998, p. 127.
34  Guiteras H., Los peligros del alma. Visión del mundo de un Tzotzil, Fondo de 

Cultura Económica, México, 1996.
35 Thompson, J. E. S. Historia y religión de los mayas, Siglo xxi, México, 1975.
36 Trabajo de campo, junio, 2009.

Fátima Edith Oseguera Arias
Universidad Intercultural de Chiapas

Julio César Sánchez Morales
El Colegio de la Frontera Sur
e-mail: jcsm231@hotmail.com

L o s  l e n g u a j e s  d e  l a  n a t u r a l e z a . . .


