
El tema de este texto es el de la constitución del cuerpo 
propio, es decir, el cuerpo vivo personal, mi cuerpo (y el 
cuerpo de cada uno de nosotros de manera individual). 
Sin embargo, lo tomaremos como punto de partida para 
abordar la pregunta: ¿cómo es que nos apropiamos de 
cierta habilidad y qué sentido tiene esta apropiación? En 
la base se halla lo siguiente:
1.	 Nuestro modo de ser en el mundo es corporal (aunque 

ello no signifique que solo habitamos corporalmente 
en el mundo, sin la intervención de otros elementos 
constitutivos de nuestro ser personal); y

2.	 A lo largo del tiempo, en el despliegue de nuestra exis-
tencia, vamos adquiriendo ciertas habilidades que nos 
abren un universo de posibilidades; por ejemplo, la de 
crear e introducir cosas nuevas en el mundo y formar 
parte de la cultura, pero que tienen un impacto inmedia-
to en nuestra biografía. Tienen un sentido existencial.
No se pueden pasar por alto los campos de aplicación 

del método fenomenológico a casos como el lugar del 
cuerpo ante la enfermedad y la discapacidad (Escribano 
y Trilles-Calvo, 2018), en las neurociencias o el transhu-
manismo (al tratar el problema de la vejez, la prolongación 
de la vida, la lucha contra la muerte y la aplicación de la 
tecnología para el tratamiento de la pérdida de capacidades 

Rubén Sánchez Muñoz

El aparecer del cuerpo propio: 
¿ c ó m o  e s  q u e  n o s  a p r o p i a m o s 

d e  c i e r t a  h a b i l i d a d ?

E l e m e n t o s  1 4 1 ,  2 0 2 6 ,  p p .  2 1 - 2 7 21

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x
Sánchez Muñoz R. El aparecer del cuerpo propio: ¿cómo es que nos apropiamos 
de cierta habilidad? Elementos 141 (2026) 21-27

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


otro modo en cada momento. La historia de esta 
subjetividad, o sea la narración de su vida, daría 
cuenta de ese proceso. ¿Hasta dónde el desarrollo 
de la persona depende de cómo puede ella misma 
disponer de su cuerpo?

En efecto, parece tan obvio que nuestro modo 
de ser es corpóreo que olvidamos preguntarnos por 
su sentido y su presencia. En efecto, como decía 
Joaquín Xirau, este cuerpo vivido es para nosotros 
“presencia inseparable, cobijo u obstáculo, aliciente 
y enigma” (2010, p. 87). Estamos más bien orien-
tados a pensar nuestra corporalidad en relación 
con la experiencia que tenemos del mundo; por 
ejemplo, lo que nos llega a través de los sentidos. 

Sin duda, hay una base sensible de nuestra expe-
riencia en la que nuestro modo de ser corporal está 
referido a las cosas que nos rodean. Pero también 
podemos tener experiencia de nuestro ser corpóreo; 
se nos pasa que toda experiencia posible está refe-
rida y fundada en esta corporalidad. Dice Joaquín 
Xirau (p. 88):

Yo soy mi cuerpo. En algún sentido, mi cuerpo es mi 

alma encarnada. ¿Qué sería yo sin él? En él y por él 

deseo y anhelo. Amo y detesto, palpito de gloria y 

tiemblo de miedo. El corazón se me hace pequeño 

y el biomejoramiento humano, etc.) (Diéguez, 2021). 
Pero, por muy interesantes que resultan estos temas, 
nuestro trabajo no intenta discutir estas cuestiones. 
A lo largo de este ensayo descriptivo, nos centrare-
mos fundamentalmente en responder esta pregunta 
que parece sencilla, pero que en realidad esconde 
una multiplicidad de problemas. La finalidad será 
esclarecer algunos de ellos. Se trata de reflexionar 
y poner en cuestión aspectos que normalmente no 
cuestionaríamos. A este momento en el que algo 
aparentemente obvio se torna cuestionable, lo lla-
maremos filosofía (aunque el término tenga mayor 
amplitud y profundidad). Por ejemplo, a pesar de que 
vivimos y habitamos corporalmente en el mundo, 
solemos pensar poco en lo que significa esta corpo-
ralidad vivida. A lo largo de este trabajo el concepto 
de constitución juega un doble papel: por un lado, 
se refiere a la manifestación del sentido de algo y, 
por otro, tiene un sentido biográfico. La razón de 
esto último es que la formación de las habitualidades 
o habilidades también se manifiesta como sentido 
vivido para el sujeto que se apropia de dicha capa-
cidad. Esa apropiación modifica su modo de ser 
en el mundo, hace que su propia vida aparezca de 

Rubén  Sánchez  Muñoz

© Miguel Ángel Andrade. De la serie Ofrenda Izta Andrade.

22



En efecto, en las mismas coordenadas de Husserl 
respecto a esta crítica radical de la actitud natura-
lista, Maurice Merleau-Ponty escribió en su obra El 
ojo y el espíritu:

La ciencia manipula las cosas y renuncia a habi-

tarlas. Construye modelos internos de ellas y, ope-

rando sobre esos índices o variables las transfor-

maciones que permite su definición, se confronta 

solo de lejos con el mundo actual. La ciencia es, 

siempre lo ha sido, ese pensamiento admirable-

mente activo, ingenioso, desenvuelto, esa resolu-

ción previa de tratar todo como objeto en general, 

esto es, a la vez como si no fuera nada para noso-

tros y se encontrara no obstante predestinado a 

nuestros artificios. (Merleau-Ponty, 2013, p. 17.)

El mundo de la ciencia, como lo presentan los 
científicos, es un mundo impersonal, con el sentido 
de un mundo material en el que todo es tratado “como 
objeto en general”. En cambio, esta actitud persona-
lista vendría a ser una toma de postura en la cual el 
mundo aparece con sentido siempre, y en cada caso, 
para una persona. El mundo como fuente de sentido 
vendría a ser lo propio de un mundo espiritual; este 
es, en efecto, el mundo propiamente humano, y por 
ello llega a tener el sentido de la cultura.

EL APARECER DEL CUERPO PROPIO

En el campo de la fenomenología, las investiga-
ciones sobre la corporalidad ocupan un lugar im-
portante. Edmund Husserl desarrolló importantes 
aportaciones a este tema en un libro que ya tenía 
revisado hacia 1918, pero que no se publicó sino 
póstumamente hasta 1952: Ideas II. Dentro de es-
tas descripciones, encontramos las bases para el 
desarrollo de este trabajo. Una de ellas es la que 
se refiere a la constitución del cuerpo vivo. Es decir, 
dentro del horizonte de cosas, objetos o realidades 
que se van develando y apareciendo, se encuentra el 
cuerpo que vivimos y que somos. La constitución se 
refiere, fundamentalmente, al “proceso que permite 

El aparecer del cuerpo propio...

o se me ensancha. Sin el cuerpo, no me sería po-

sible reír ni llorar. ¿Y qué sería yo sin risa ni llanto? 

Es la fuente de la vida, del hambre y del amor.

Así, el método que seguiremos es el fenomeno-
lógico, lo que significa que llevaremos a cabo un 
trabajo descriptivo que nos permita comprender el 
modo o los modos en que las cosas aparecen a nues-
tro alrededor. Lo que ocurre es que nuestro cuerpo 
también aparece; por tanto, el cuerpo propio tam-
bién es fenómeno (aparecer). Pero intentemos ver 
esto más de cerca y con mayor detalle.

LA ACTITUD PERSONALISTA

Husserl expuso a lo largo de su obra que no se pue-
de hacer filosofía si de algún modo no abandonamos 
cierto modo de vivir al que estamos acostumbrados, 
y en el que suele transitar nuestra vida diaria: lo llamó 
“actitud natural”. Para no confundirla con una actitud 
naturalista –que consiste en una naturalización del 
mundo y de las cosas, pasando por la defensa de 
una ontología material impersonal en la que todo lo 
que hay y existe es material (y así lo describe Miguel 
García-Baró, 1999–, lo que encontramos en Husserl 
es el término: “actitud personalista” (2005).

© Miguel Ángel Andrade. De la serie Ofrenda Izta Andrade.

23



la manifestación y significación de las cosas” (Escu-
dero, 2011, p. 158). Y así, el cuerpo cobra sentido 
en su manifestarse, y como una de las formas de 
manifestarse es a través de lo que hace, este hacer 
llega a ser habitual; las habitualidades así entendi-
das también aparecen y están sujetas a un proceso 
de constitución.

Algunas preguntas problemáticas son: ¿cómo 
nos apropiamos de ciertas habilidades?, ¿cómo es 
que, por ejemplo, andar en bicicleta pasa de ser algo 
desconocido para convertirse en algo que hacemos 
nuestro?, ¿en qué momento adquirimos habilida-
des tan importantes como leer o escribir? No es tan 
sencillo como decir simplemente que hay que ir a 
la escuela, etcétera.

En el momento mismo de escribir estas líneas 
estoy usando un teclado diferente al que uso ha-
bitualmente. En esta experiencia me tengo dado 
a mí mismo (y lo puedo extender a toda vivencia). 
Descubro varias dificultades para escribir porque 
la distribución de las teclas, así como el tamaño 
del teclado y su modo de estar en contacto con los 
dedos, es diferente. Es un problema muy sencillo, 
pero exhibe el sentido de una experiencia que no 
es solo corporal. Me interesa en este momento que, 
con el teclado (y en general con esta computadora), 
tengo dificultades. Lo curioso es que estas mismas 
dificultades son menores conforme avanzo. Alguien 
podría decir que no se trata de un problema o de 
una dificultad mayor, sino del desconocimiento 
del teclado y de ciertas habilidades para escribir. 
Supongamos que tiene razón. Pero esta dificultad 
inicial la puedo llevar a cualquier ámbito y actividad 
de la vida en la que uso un artefacto por primera 
vez o inicio una actividad nueva.

Otro ejemplo sería este: estoy habituado a coci-
nar en la cocina de mi casa. La conozco, tengo una 
relación con sus cosas: sé dónde están o dónde 
deberían estar. Y cuando no aparecen donde espero 
y aparecen en otro sitio o no aparecen, cambia mi 
modo de hacer las cosas. Eso me dispone a actuar 
de otro modo: tardo más tiempo, me irrito o renuncio 
a hacer lo que pensaba. La dificultad es mayor si 

tengo que cocinar en casa de unos amigos, porque 
allí también hay una cocina, pero ¡no es mi cocina! 
¡No la conozco! Ello no quiere decir que ignoro del 
todo lo que hay en ella. Pues reconozco las cosas 
cuando las veo, sé para qué sirven y cómo podría 
apoyarme en ellas para realizar mi objetivo. Y, sin 
embargo, no sé qué hacer, no sé por dónde empe-
zar. Ajustarme a ella puede llevar su tiempo.

Así pues, lo que noto a través de estos ejemplos es 
que me tengo que poner en movimiento para realizar 
las tareas. Este cuerpo vivo que soy, con todas las 
dificultades y aclaraciones y matices que tendrían que 
hacerse para esclarecer el sentido que ello tiene, se 
mueve. Lo muevo = me muevo. Este movimiento no 
es algo externo o ajeno, que ocurre en otro sitio. Soy 
yo en movimiento. Mi cuerpo kinestésico = órgano de 
movimiento. Que mi cuerpo vivo sea un cuerpo en mo-
vimiento, constituido por órganos de sensación (como 
los sentidos y sus campos de sensaciones), no signi-
fica que tenga o haya tenido para mí siempre el mismo 
sentido. He tenido que apropiarme de ello. El teclado 
está ahí, al igual que la cocina (como una unidad de Rubén  Sánchez  Muñoz

© Miguel Ángel Andrade. De la serie Ofrenda Izta Andrade.

24



del atleta olímpico que tiene una vida profesional y 
domina esta habilidad, aunque no deje de ser esta 
resistencia verdad también para él.

Decir que somos sujetos de habitualidades es un 
modo de decir algo verdadero que se puede cons-
tatar en las cosas mismas. ¿Cómo nos apropiamos 
de la lengua materna? La lengua no estaba origina-
riamente en nosotros, pero algo en nosotros que 
podemos llamar capacidad permite que la asimile-
mos y la hagamos nuestra. Por ello, decir que los 
seres humanos somos seres de capacidades es una 
descripción correcta, y pensarnos como sujetos que 
pueden y deben desarrollar capacidades, como pro-
pone Nussbaum (2012), es igualmente acertado.

Entonces, a lo largo de la vida voy constituyendo 
muchas cosas que llegan a formar parte de mi modo 
de ser y que, con el tiempo, me permiten desarrollar 
un estilo personal. Yo mismo conquisto para mí ca-
pacidades que se quedan marcadas como un sello 
en mí. Constituyen mi modo de ser, es decir, mi ethos 

sentido compuesta de sus partes), pero debo entrar 
en una relación con ellos para poder escribir o cocinar. 
Y mi cuerpo está también, pero no ahí o allá, sino aquí. 
No puede estar en otra parte. Es el “centro de orienta-
ción” o “punto cero” de las coordenadas espaciales. 
Husserl lo llama “aquí central último” (2005, p. 198).

Pero el dominio y apropiación de mi cuerpo vivo 
es algo que también tiene que ser constituido. La 
dificultad que puedo experimentar en la manipula-
ción y uso de cualquier objeto o al realizar cualquier 
actividad es la dificultad con la que inicialmente vivo 
mi corporalidad, aunque de hecho no lo recuerde. 
Hay muchas cosas que sé, habilidades que domino, 
pero ocurrieron en un tiempo inmemorial (como mi 
propio nacimiento). Están marcadas en mí, son par-
te de mí, pero no sé bien cómo pasaron. Es decir, 
veo cómo pasa en otros y pienso que eso mismo 
pasó conmigo. Cuando otro tiene dificultades o 
yo mismo, me da la impresión de que mi cuerpo 
es un obstáculo. Opone resistencia. Por más que 
quiera correr velozmente, llega un momento en el 
que ya no puedo más. No hablo aquí del cuerpo El aparecer del cuerpo propio...

© Miguel Ángel Andrade. De la serie Ofrenda Izta Andrade.

25



(ἦθος) o carácter. Hablar, caminar, correr, escribir, 
nadar, andar en bicicleta, jugar fútbol, etc., son todas 
ellas habilidades adquiridas, que no son solo mías, 
ya que también los demás las hacen; pero yo las 
realizo a mi modo, las hago mías. Ello no significa 
que estén adquiridas de un modo adecuado. Podrían 
mejorarse. En resumen, estas habilidades: 1) Son 
adquiridas; 2) están sujetas a una mejora constante, 
y 3) no son solo mías.

Siempre puedo saber más de mi lengua, o apren-
der una nueva receta, o correr un poco más lejos y 
con una técnica adecuada, etcétera. En todo caso, 
son habilidades de las cuales no disponía antes y 
ahora sí. Pensarlo de otro modo también es acer-
tado: hay habilidades de las que podría disponer y 
no dispongo. Nadar es importante aun en aquellos 
momentos en los que no estoy nadando. Es una 
habilidad de la que puedo disponer cuando se ne-
cesite o requiera. En todo ello, en un fondo que lo 
sostiene, nos hemos estado refiriendo a habilidades 
en las que está en juego el papel del cuerpo gracias 
a su capacidad de movimiento, pero sobre las cua-
les pueden dejarse venir en cascada una serie de 
reflexiones más amplias. Indiquemos solo algunas.

FINALIDAD, SENTIDO CULTURAL E HISTORIA

Las habilidades que hemos descrito tienen una fina-
lidad: se hacen por una razón, por y para algo. Llevo 
la mano a la alacena para sacar un vaso y tomar agua 
porque tengo sed; me inscribo a un equipo de fútbol 
para correr detrás de un balón y anotar goles. Pero 
no solo requiero ponerme en movimiento corporal, 
tengo que querer hacerlo y disponerme a ello. Y por 
ello me experimento como sujeto de voluntad. La 
finalidad es comer, y por ello es que entro a la cocina 
y preparo comida. Necesito hacer ejercicio porque 
es bueno para la salud y me dispongo a correr, a 
escalar una montaña, a bailar o subir a la bici. ¿Para 
qué y cuál es el fin de algo? Ello dependerá de un 
contexto más amplio, de unas razones que nosotros 
mismos hemos definido o que otros, congéneres o 
predecesores, dejaron establecidas. Ello no quiere 

decir, de ninguna manera, que yo mismo o los otros 
no puedan cambiar ese modo de ser o de hacer las 
cosas. Puedo siempre, con ayuda de la imaginación 
y la fantasía, y echando mano de la creatividad, hacer 
modificaciones e incluso puedo introducir cosas nue-
vas en el mundo. Está dentro de mis posibilidades.

Lo que considero que son mis habilidades, por-
que yo las constituyo al apropiarme de ellas (con 
esfuerzo, trabajo, disciplina, etc.), resulta que no son 
solo mías. Aparecen en un horizonte intersubjetivo. 
Voy a la escuela a aprender ciertas cosas, como leer 
y escribir. Pero leer y escribir pueden tener una multi-
plicidad de fines. Esos sentidos van apareciendo en 
la medida en que avanzo. Porque logro ciertas cosas, 
luego puedo aspirar a lograr otras, pero siempre en 
el seno de una cultura, en medio de otros sujetos 
que también lo aprenden y también lo hacen. Algu-
nas de esas habilidades devienen en competencias 
de menor o mayor alcance. A ellas se puede uno 
dedicar de manera profesional. Algunas personas 
se dedican de modo profesional a los deportes y 
hacen de ello un estilo de vida e imponiendo a los 
otros ciertos modelos y prototipos.

¿Qué es lo que aparece cuando me dispongo 
a aprender algo? Me doy cuenta de que ocurren 
muchas cosas. Una de ellas es que me encuentro con 
ciertos artefactos que puedo conocer y manipular. 
Esos artefactos son creaciones humanas y por ello 
son artificiales = creados. Artificiales, pero útiles. 
Sirven, en principio, para resolver cosas (como prepa-
rar, colocar y manipular la comida, o escribir textos), 
para realizar algún deporte (como ciclismo) o, quizás 
también, para entretener y dejar pasar el tiempo (co-
mo la película que vemos en la pantalla). No son los 
únicos sentidos posibles y abundan los ejemplos.

Veo también que se trata de objetos, actividades 
y habilidades que se desarrollan en el seno de una 
cultura, es decir, en un mundo de la vida espiritual 
adaptado y creado para vivir humanamente. Es en 
la cultura donde la vida llega a ser humana, donde 
se pasa de una vida meramente biológica a una vida 
biográfica (Ortega, 2006b) en cultivo y cuidado de sí. 
Pero el cuerpo también tiene este sentido cultural. 
Porque pertenecemos a grupos y en ellos tenemos 
tradiciones, costumbres, lenguaje, instituciones, Rubén  Sánchez  Muñoz26



valores, modos de ser y de aparecer ante los de-
más. Lo que hago, entonces, al apropiarme de es-
tas habilidades es, en gran medida, ingresar en una 
cultura, en un espacio intersubjetivo: monto una bici-
cleta que otro inventó y que muchos otros fabrican, 
venden, distribuyen, etcétera. Cocino una receta 
que heredé de mi abuela y que forma parte de una 
tradición familiar (muchas personas ganan premios 
nacionales o internacionales en concursos gastro-
nómicos, etc.). Mi mundo no es solo cultural e inter-
subjetivo, sino también histórico (véase Carr, 2017).

Aquí podríamos tomar como base y referencia una 
indicación de Alfred Schutz y Thomas Luckmann, a 
saber: “que un individuo nace en un mundo históri-
co social” y que, al ser de ese modo, “su situación 
biográfica está, desde el comienzo, delimitada por 
elementos sociales dados que encuentran expresio-
nes específicas” (2009, p. 236). Si a esto se le quisiera 
objetar que esas condiciones, por ser históricas, no 
tienen por qué ser como son y pueden –y en algunos 
casos hasta deben– ser cambiadas, no vemos ningún 
problema en ello. Lo que pasará es que, al ser mo-
dificadas, tendrán que ser reemplazadas por otras, 
surgirán nuevas prácticas o estilos y, con el tiempo, 
eventualmente, podrían ser cuestionadas y sujetas 
al cambio también. Los individuos que entren en el 
mundo social de la vida establecido en ese lapso de 
tiempo adoptarán, de manera más o menos acrítica 
(por un momento, por lo menos), el status quo de 
su tiempo. En este sentido, también el mundo social 
llega a ser el que es a través de un proceso de cons-
titución. ¿Quiénes lo constituyen? Los individuos 
que lo conforman y que llevan a cabo ciertas prácti-
cas. La vida tiene un sentido performativo (Vargas, 
2019), que deviene en el desarrollo de habilidades. 
Con ellas actuamos y nos constituimos, habitamos 
el mundo cultural, heredamos tradiciones y creamos 
nuevas formas de dar sentido. Por ello, “ni yo mismo 
comprendo todo lo que soy”, como dice san Agustín.

CONCLUSIONES

En este proceso de constitución de mi corporalidad, 
¿qué es lo que descubro?
1.	 Descubro que, en el proceso de asimilación de 

una habilidad, mi subjetividad es constituida en 
el mismo proceso de constitución.

2.	 Que la experiencia que tengo de mi propia sub-
jetividad se da a través de mi cuerpo y en rela-
ción con otras personas.

3.	 Que ese mundo en el que nos encontramos no es 
solo naturaleza, es también, y sobre todo, mun-
do cultural (es decir, un conjunto de creaciones 
humanas en las que habitamos).

4.	 Que tanto el mundo cultural como mi propia corpo-
ralidad son realidades históricas, esto es, se cons-
tituyen y llegan a ser como son a través de un pro-
ceso temporal que supone un antes y un después.

R eferencias        

Carr D (2017). Experiencia e historia. Perspectivas fenomenológicas 

sobre el mundo histórico. Buenos Aires: Prometeo Libros.

Diéguez A (2021). Cuerpos inadecuados. El desafío transhumanista 

a la filosofía. Barcelona: Herder.

Escribano X y Trilles-Calvo KP (2019). El dolor de los otros y su ex-

presión dramática: fenomenología y performance. Isegoría (60):147-

167. DOI: https://doi.org/10.3989/isegoria.2019.060.09.

Escudero JA (2011). Anexo: Notas aclaratorias. En Husserl E, La idea 

de la fenomenología (pp. 155-167). Barcelona: Herder.

García-Baró M (1999). Vida y mundo. La práctica de la fenomenolo-

gía. Madrid: Trotta.

Husserl E (2005). Ideas relativas a una fenomenología pura y una fi-

losofía fenomenológica. Libro segundo: Investigaciones fenomeno-

lógicas sobre la constitución (trad. A. Zirión). México: UNAM-FCE.

Merleau-Ponty M (2013). El ojo y el espíritu. Madrid: Trotta.

Nussbaum M (2012). Crear capacidades. Propuesta para el desarro-

llo humano. Barcelona: Paidós.

Ortega y Gasset J (2006b). Pidiendo un Goethe desde dentro. En 

Obras completas V (pp. 120-142). Madrid: Taurus-Fundación Ortega 

y Gasset-Gregorio Marañón.

Schutz A y Luckmann T (2011). La construcción social de la realidad. 

Buenos Aires: Amorrortu.

Vargas G (2019). Fenomenología y performance. Bogotá: Aula de 

Humanidades.

Xirau J (2010). Presencia del cuerpo. En VVAA, Cuerpo vivido (pp. 

87-98). Madrid: Encuentro.

Rubén Sánchez Muñoz
Universidad Popular Autónoma del Estado de Puebla
ruben.sanchez.munoz@upaep.mx

El aparecer del cuerpo propio... 27

https://doi.org/10.3989/isegoria.2019.060.09
mailto:ruben.sanchez.munoz@upaep.mx


© Miguel Ángel Andrade. De la serie Ofrenda Izta Andrade.


