
A manera de introducción y como un primer encuadre so-
bre este trabajo, recuperaremos una cita de Mario Teodoro 
Ramírez sobre Luis Villoro, pues nos permite plantear la 
relevancia de este trabajo. Así, al inicio del artículo “La 
alteridad indígena: motivo y razón de la filosofía de Luis 
Villoro”, Ramírez expone:

Dos motivos convergen en los inicios filosóficos, a 

mediados de los 50 del siglo pasado, del pensador 

mexicano Luis Villoro (1922-2014): por una parte, su 

especial sensibilidad ante las condiciones de exclusión 

y marginación que viven los indígenas mexicanos y, 

por otra parte, los aportes de la filosofía existencialista, 

particularmente los referidos al problema de la otredad, 

tal como se expone en las reflexiones de Gabriel Marcel, 

Martin Buber o Jean-Paul Sartre, entre otros (ver Villoro, 

1962). Estos motivos se mantendrán a lo largo de la 

extensa trayectoria intelectual de Villoro, que abarcó las 

más diferentes temáticas y combinó las más diversas 

perspectivas y corrientes filosóficas (Ramírez, 2018).

En este sentido, consideremos la presencia de Gabriel 
Marcel en los trabajos de Villoro, pues, de la mano del auge 
de la propuesta sartreana y cierta invisibilización de la de 
Marcel, la tendencia y diálogos alrededor del autor de El 
ser y la nada se ha posicionado como el referente habitual 

José Luis Evangelista Ávila

Notas sobre la presencia de Gabriel 
Marcel en las primeras obras 
de Luis Villoro

E l e m e n t o s  1 3 9 ,  2 0 2 5 ,  p p .  2 5 - 2 9 25

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x
Evangelista Ávila J. L. Notas sobre la presencia de Gabriel Marcel 
en las primeras obras de Luis Villoro. Elementos 139 (2025) 25-29

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


de Villoro en temas relativos a la existencia. No obs-
tante, la proximidad con Marcel resulta más significa-
tiva para comprender diversos abordajes. Así pues, 
¿cómo se presenta la propuesta de Gabriel Marcel 
en las primeras obras de Luis Villoro?

I. EL CONTEXTO FILOSÓFICO MEXICANO (1900-1950)

En primera instancia, consideremos el contexto filo-
sófico de Luis Villoro para indicar la proximidad con 
Gabriel Marcel como parte de su formación filosófica. 
Luis Villoro, nacido en Barcelona el 3 de noviembre 
de 1922, hijo del médico catalán Miguel Villoro y de 
la mexicana María Luisa Toranzo, llegó a México en 
1939, esto es, al término de la Guerra Civil Española, 
tras haber estudiado en el Colegio Saint-Paul, un 
internado jesuita en Godine, Bélgica. Para 1948 ya 
era docente en la Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad Nacional Autónoma de México.

El contexto filosófico de su juventud, matizado 
por la condición nacional mexicana, pero también 
heredero de la situación europea, quedaría enmar-
cado por los debates entre el positivismo y la filosofía 
de la existencia, así como diversas lecturas marxis-
tas y la filosofía de la cultura mexicana, amén de los 
cuestionamientos por lo mexicano. A tales, reitero, 
han de sumarse las notas características de las ten-
siones mundiales propias de la primera mitad del 
siglo XX que, a modo de herencia, recayeron sobre 
quienes vendrían a denominarse como transterra-
dos. Como ejemplo y punto de partida, considere-
mos a José Gaos.

José Gaos, entre otros aspectos conocido por 
ser el primer traductor de Ser y tiempo al español (en 
1951, lo que constituiría la segunda traducción de 
la obra a nivel mundial, la primera fue la japonesa), 
también tradujo la obra El concepto de la angustia 
de Kierkegaard (firmada bajo el seudónimo Vigilius 
Haufniensis), esta última, aparecida en la editorial 
Espasa-Calpe. Quien ha tenido la oportunidad de 
conocer este trabajo, puede observar la ausencia 
de traductor oficial. Este dato no es secundario, ni 
tampoco accidental. José Gaos no aparece debido 

a que, una vez lista la edición, se prohibió la difusión 
de trabajos firmados por exiliados.

Estos datos son significativos por el contexto que 
nos revelan. En primera instancia habrá de remitirse 
a la reflexión sobre la existencia o existencialista. 
Sin embargo, resulta más importante vislumbrar el 
ambiente al que responden: una época marcada 
por la crisis posterior a las dos guerras mundiales, el 
franquismo español y la búsqueda de una identidad. 
Además, se generan en un país donde todavía se 
hacía patente la crisis de una construcción identi-
taria tras los sucesos revolucionarios y la Guerra 
Cristera. Ahí es donde se da la formación de Luis 
Villoro, precisamente, bajo la tutela de José Gaos, 
de quien será considerado discípulo.

Ante las disrupciones propias de un país cuya 
identidad se encuentra en formación y la carga mun-
dial imperante, en México se apela a la filosofía de 
la existencia, así como al posterior existencialismo, 
pero, en igual medida, a una tradición positivista 
cuyo lema es también una promesa, “Orden y pro-
greso”, que atraviesan el ambiente. Este último lema, 
además, se esgrimió en respuesta a la revolución y 
la separación de un pasado latente que, en nuestro 
país, se entendería como el intento de desvinculación 
de la revolución marxista y de la cuestión indígena.

Tras el influjo positivista de finales del siglo XIX 
y principios del XX (apoyado por Gabino Barreda), 
se generaron diversos grupos en respuesta, como 
el Ateneo de la Juventud. Durante la década de 
1930, con la llegada de los transterrados, se toma-
ría distancia de una tradición afrancesada por la 
inclusión de la filosofía contemporánea alemana. 
En palabras de Elsa Cecilia Frost: “la muy marcada 
francofilia (...) señoreó en México hasta muy entra-
dos los años cuarenta” (Frost, 1991). A mediados 
del siglo XX, el grupo Hiperión, en el que se incluía 
a Luis Villoro bajo la guía de su maestro José Gaos, 
adquirió notoriedad debido a la recepción del exis-
tencialismo francés y las reflexiones sobre el tema 
de lo mexicano. No obstante, la mayoría de sus 
partícipes tomarían distancia de estos inicios o, por 
lo menos, se apartarían del grupo como tal, bien 
que las influencias formativas siguieran presentes 
como es el caso de Villoro. Para Guillermo Hurtado: José  Luis  Evangelista  Ávila26



De manera general, consideremos cómo la pre-
sencia de Marcel en manuales de filosofía de la época 
es usual, no así en posteriores.

Pese a lo anterior, la significación de Marcel se 
encuentra presente y puede constatarse en diversos 
espacios. A nivel formativo, aspecto bastante impor-
tante, pues no se dedicó a la docencia, Marcel influyó 
en toda una generación de personajes de la cultura 
francesa a través de tertulias filosóficas en su hogar, 
entre ellos destacan el mismo Jean Paul Sartre, Paul 
Ricoeur, Raymond Aron, Nikolái Berdadiáiev, Gas-
tón Fessard, Jean Wahl, Maurice Nedoncelle, entre 
otros. Pese a sus reparos, su obra es considerada 
como la primera de corte existencialista en Francia. 
Además, en tanto dramaturgo y crítico de teatro, 
mantuvo relación importante con personalidades de 
diversos espacios culturales. En Latinoamérica, Mar-
cel aparece en la mayoría de los trabajos dedicados 
a la historia de la filosofía, filosofía contemporánea 
y la relativa al existencialismo de la época, a lo que 
ha de sumarse la pronta y amplia traducción de sus 
obras por parte de editoriales como Guadarrama, 
Sudamericana y la Revista de Occidente, todas ellas 
vanguardia en aquellos años. No obstante, poco 
a poco y por las razones señaladas, su presencia 
se reduciría hasta casi desaparecer o permanecer 
como un satélite dependiente del existencialismo 
sartreano que, irónicamente, le es deudor.

Los miembros del Hiperión no se conformaban 

con conocer las raíces más profundas de Mé-

xico, sino que deseaban cambiarlo, sacudirlo, 

liberarlo. El grupo pretendía no sólo comprender 

mejor a su objeto de estudio, i.e. México y el 

mexicano, sino efectuar en él transformaciones 

profundas, definitivas. (Hurtado, s/f).

Es, pues, en este contexto y en sus años formati-
vos que Villoro conoce la propuesta de Gabriel Marcel.

II. GABRIEL MARCEL EN LA TRADICIÓN FILOSÓFICA 

DEL SIGLO XX

Gabriel Marcel, filósofo y dramaturgo francés na-
cido en 1889, forma parte de un conjunto de auto-
rías de la primera mitad del siglo pasado que, tras 
los movimientos de 1968, serían invisibilizadas por 
cuestiones políticas y sociales; no obstante, su pre-
sencia todavía se hace presente para quien sepa 
interpretarla. El nombre de Gabriel Marcel quizá 
resuene todavía al ser ubicado dentro de un “exis-
tencialismo cristiano”, debido a la popularización 
de la exposición sartreana en El existencialismo es 
un humanismo. Sin embargo, tanto como sucedió 
con prácticamente la totalidad de los enunciados 
existencialistas en dicha obra, incluido el mismo Sar-
tre, Marcel tomaría distancia de tal categorización. 

Los movimientos sociales de 1968, en especial 
los franceses, produjeron una doble vía de exclusión 
e invisibilización que recayó sobre diversas auto-
rías. La primera, más evidente, desplazó a quienes 
se consideró, de una u otra forma, conservadores. 
La segunda, no tan notoria, involucró la exclusión 
de los espacios “conservadores” a quienes se ubi-
có dentro de los movimientos de revuelta. Así, sobre 
Gabriel Marcel recayó ese doble juicio: Signado co-
mo existencialista, resultó peligroso para los espa-
cios más conservadores y, bajo la proclama de un 
“neosocratismo cristiano” o de un “existencialismo 
cristiano”, resultó demasiado conservador para quie-
nes se asumían libertadores. En cualquier extremo, 
padeció lo que Pasolini signó como “el fascismo de 
los antifascistas”: la exclusión por parte de quienes 
se asumen incluyentes. Notas sobre la presencia de Gabriel Marcel...

© Rafael Pareja. De la serie Pescadores. 2016.

27



Sin ahondar en su propuesta, a Marcel le interesa 
el humano concreto, “de carne y hueso” si seguimos 
la expresión unamuniana, pero, en relación. Sea en 
relación consigo mismo, lo cual lo llevó a problemati-
zar la relación con el cuerpo que se es y la conforma-
ción de la identidad; así como la relación con aquello 
con lo cual nos relacionamos, sean las cosas, las 
actividades que realizamos y, en especial, los otros. 
Para el autor francés no se trata de epifenómenos o 
accidentes que se sumen a la conformación de sí, 
sino de elementos constitutivos de lo más propio, 
lo cual, en términos contemporáneos (y que parece 
recuperar Villoro), emparejan la existencia con la ética 
y la política, a diferencia de los rodeos e infernali-
zaciones sartreanas del otro que suelen matizar la 
comprensión del existencialismo y a quienes asocia. 
Lo anterior se entrelaza en Marcel con su distinción 
entre el problema y el misterio, así como a lo que 
podríamos denominar análisis trascendental de la 
existencia intersubjetiva; esto es, la investigación 
sobre las condiciones de posibilidad que permiten 
la intersubjetividad, la fidelidad, la esperanza y la 
relación, entre otros, a partir de la existencia y los 
entornos que le son propios a cada abordaje.

Sirvan las notas previas como contexto para con-
siderar algunos puntos de anclaje en los cuales se 

concentra su relación con Villoro, por ser significa-
tivas para ambos pensadores. No obstante, esto 
no significa una recuperación acrítica por parte de 
Villoro, sino puntos de encuentro desde los cuales 
las limitantes del francés se tornan espacios para 
la apropiación y resignificación desde el contexto 
propio que realizaría Villoro.

III. HACIA UN DIÁLOGO ENTRE LAS OBRAS 

DE MARCEL Y VILLORO

José Manuel Cuéllar Moreno ha indicado que, entre 
otras presencias, “el existencialismo cristiano de 
Gabriel Marcel está... en el ADN de Luis Villoro” 
(Cuéllar, 2024). Esto puede verse desde 1949 cuan-
do Villoro, en un acto autorreflexivo, señaló que

Anima al Grupo Hiperión un proyecto consciente 

de autoconocimiento que nos proporcione las 

bases para una posterior transformación pro-

pia [...y es] La filosofía existencial, que se dirije 

[sic] al ser y ya no al mero acaecer, [la que] 

proporcionará el instrumental adecuado que 

justifique la tarea.

En esta cita, perteneciente al artículo “Génesis y 
proyecto del existencialismo en México”, si bien Villo-
ro no cita a Marcel, la presencia del francés se ubica José  Luis  Evangelista  Ávila

© Rafael Pareja. De la serie Pescadores. 2016.

28



en la referencia al ser, más que al acaecer, cuando el 
denominado existencialismo apelaba al acaecer, al 
devenir de la existencia. Para entonces, además, Vi-
lloro ya había dedicado un año antes el artículo “La re-
flexión sobre el ser en Gabriel Marcel”, así como unas 
líneas al mismo en “Soledad y comunión”, también de 
1949. Estas notas, aunque iniciales, abren la senda 
de una presencia imborrable en la reflexión de Villoro.

En 1955 sale a la luz Posición y aproximaciones 
concretas al misterio ontológico, por parte de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México (UNAM), 
traducción de Luis Villoro del trabajo de Gabriel Mar-
cel. El prólogo de esta publicación concluye con 
las palabras de Villoro, quien indicó que esta obra 
“señala un hito decisivo en la trayectoria del existen-
cialismo contemporáneo” (Villoro, 1955) y esto se 
debe, según declaraba antes, a que “este ensayo 
reúne claramente, por primera vez, las dos vertien-
tes en que podía haber parecido dividida la filosofía 
marceliana: la preocupación ontológica y la descrip-
ción existencial” (Villoro, 1955), líneas que hacen eco 
de las citadas como rectoras del grupo Hiperión. Si 
consideramos estas preocupaciones de Marcel, ma-
tizadas por el cariz epistémico y la situación política, 
respectivamente, parecen encontrar una vía de apli-
cación en el proceder posterior de Villoro que permi-
tirá pensar el tema de las formas de violencia contra 
los pueblos originarios... con lo cual nos situaríamos 
en el punto de convergencia que señalábamos inicial-
mente con las palabras de Mario Teodoro Ramírez. 

La crítica de Villoro al idealismo desencarnado 
bebe de las fuentes marcelinas, tanto como sus 
concepciones de comunidad que, por otra parte, se 
han buscado a partir de la propuesta de Jean-Luc 
Nancy (Ramírez, 2018) con poca o nula atención a 
la propuesta de Marcel. Es precisamente debido al 
posicionamiento sartreano en lo relativo a pensar 
el existencialismo y la filosofía de la existencia que 
la propuesta de Marcel sobre el yo encarnado, la 
intersubjetividad y la relación con el otro han que-
dado ocultas, dificultando el acceso a este punto de 
convergencia vital para el nacionalizado mexicano. 
Las reflexiones, entre la soledad y la comunidad, 
la construcción de la identidad, la subjetividad co-
mo intersubjetividad y la comunidad con el otro 

encuentran en Marcel ese punto de cohesión que, 
sin él, es difícil rastrear al leer a Villoro.

A MANERA DE CIERRE

En tanto una aproximación sucinta sobre la relación 
entre estos autores, concluyamos haciendo hincapié 
en que las conceptualizaciones de Marcel permiten 
clarificar el tránsito entre los dos grandes temas ini-
ciales de Villoro (la exclusión indígena y la existencia), 
además de plantear la permanencia de los mismos 
a través de su obra. En este sentido, es necesario 
replantear la cuestión de la existencia, ya no en la clave 
sartreana vinculada a la infernalización del otro, sino 
en clave marcelina; al hacerlo, será posible plantear 
una fuente de la convergencia entre el análisis an-
tropológico, ético y político en Villoro a partir de las 
fuentes abordadas por el autor, antes que mediante 
la inclusión de dialogantes externos que alejan del 
autor y su formación.

R E F E R E N C I A S

Cuéllar Moreno JM (2024) El legado vivo de Luis Villoro. Recuperado de: 

https://www.milenio.com/cultura/laberinto/luis-villoro-un-legado-vivo.

Frost EC (1991). La labor difusora de los transterrados. En Varios 

Autores, Cincuenta años de exilio español en México (pp. 7-14). Em-

bajada de España y Universidad Autónoma de Tlaxcala, México.

Hurtado G (s/f). El Hiperión y su tiempo. Recuperado de: https://www.

studocu.com/es-mx/document/inue-universidad-y-preparatoria-tijua-

na-ensenada-mexico/tecnologia-farmaceutica/el-hiperionysutiempo-

hurtado-guillermo/101895576.

Ramírez MT (2018). La alteridad indígena: Motivo y razón de la filo-

sofía de Luis Villoro. Recuperado de: https://rcientificas.uninorte.edu.

co/index.php/eidos/article/view/10571/pdf_401.

Villoro L (1949). Génesis y proyecto del existencialismo en México. Fi-

losofía y letras. Revista de la Facultad de Filosofía y Letras 36:233-244.

Villoro L (1955). Prólogo. En Marcel G. Posición y aproximaciones con-

cretas al misterio ontológico (pp. 5-7). Universidad Nacional Autóno-

ma de México. México.

José Luis Evangelista Ávila
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Autónoma de Chihuahua
jevangelista@uach.mx

Notas sobre la presencia de Gabriel Marcel... 29

https://www.milenio.com/cultura/laberinto/luis-villoro-un-legado-vivo
https://www.studocu.com/es-mx/document/inue-universidad-y-preparatoria-tijuana-ensenada-mexico/tecnologia-farmaceutica/el-hiperionysutiempo-hurtado-guillermo/101895576
https://rcientificas.uninorte.edu.co/index.php/eidos/article/view/10571/pdf_401
mailto:jevangelista@uach.mx
https://www.studocu.com/es-mx/document/inue-universidad-y-preparatoria-tijuana-ensenada-mexico/tecnologia-farmaceutica/el-hiperionysutiempo-hurtado-guillermo/101895576
https://www.studocu.com/es-mx/document/inue-universidad-y-preparatoria-tijuana-ensenada-mexico/tecnologia-farmaceutica/el-hiperionysutiempo-hurtado-guillermo/101895576
https://www.studocu.com/es-mx/document/inue-universidad-y-preparatoria-tijuana-ensenada-mexico/tecnologia-farmaceutica/el-hiperionysutiempo-hurtado-guillermo/101895576
https://rcientificas.uninorte.edu.co/index.php/eidos/article/view/10571/pdf_401


© Rafael Pareja. De la serie Pescadores. 2016.




