
19

No resulta difícil afirmar que presenciamos un creciente interés por parte

de la antropología y de otras disciplinas sociales por el tema de las

identidades socioculturales. La discusión sobre el tema reconoce cada

vez más –a pesar de opiniones contrarias– que éstas más que ser

estáticas y tender a la homogeneización, tienen una tendencia hacia su

reestructuración y recomposición permanentes. Este proceso se da nor-

malmente a través de mecanismos que implican préstamos o reapropia-

ción de elementos de organización social y cultural que tienen con

frecuencia un origen externo a los grupos humanos que se estudian. Los

préstamos culturales provenientes del exterior se encuentran en la base

de la constitución de grupos discretos y tal vez, en la actualidad, la

particularidad de estos procesos radica en su multiplicación y su conse-

cuente complejidad en el contexto de la fase actual del proceso de

globalización. Otro aspecto a destacar es el que se refiere, dentro de

esta misma lógica, a la reorientación de las identidades “tradicionales” a

través de la tendencia de las mismas por hacer operacionales dentro de

su estructura cultural estos elementos de préstamo con el objetivo de

insertarse de maneras más adecuadas en el actual contexto de cambio.

Resulta pertinente plantear de manera breve algunas reflexiones

que, desde la antropología, trataron el tema de la identidad; concepto

que, si bien se asoció inicialmente al estudio de las poblaciones no

occidentales, ha cambiado a lo largo del tiempo.

La antropología física se encargó de este tema centrándose en el

conocimiento de las “diferencias” establecidas a partir de los supuestos

tipos raciales. Otra vertiente la encontramos en las iniciales descripcio-

nes relacionadas con los viajeros occidentales enfrentados a la diversi-

dad de tipos físicos y a las múltiples variantes de tipo cultural de los

Antropología,
identidades y
globalización

Ricardo
  Téllez-Girón López

E l e m e n t o s  4 4 ,  2 0 0 2 ,  p p .  1 9 - 2 3



20

pueblos con los que entraban en contacto. Con la aparición de

la etnografía moderna, se profundizó el estudio de la diversidad

cultural con el apoyo en descripciones sistemáticas realizadas

por antropólogos profesionales que realizaron sus estudios a

través de la observación participante como metodología funda-

mental. De esta manera, se realizaron un sinnúmero de investi-

gaciones en las que las particularidades de los grupos humanos

fueron asociadas al parentesco, la descendencia común y un

poco más tarde a la diversidad lingüística. Conceptos como los

de tribu, clan y los variados sistemas clasificatorios de paren-

tesco se asociaron más recientemente a los de etnia y etnici-

dad, que ocupan un lugar cada vez más importante en los

estudios de los etnólogos y antropólogos sociales.

Las particularidades de las diferentes formas de concep-

tualización que la antropología ha realizado para el estudio de

la identidad y de los procesos identitarios, independientemen-

te del inevitable esquematismo de lo enunciado, se encuen-

tran relacionadas con el carácter histórico de la propia

disciplina. El actual interés por este tipo de investigaciones

es resultado del contexto más amplio en el que se desen-

vuelven las pesquisas antropológicas, situadas e influidas

por los profundos cambios experimentados por nuestro pla-

neta. La globalización, la transnacionalización de los siste-

mas económicos, el fin del mundo bipolar, la amplitud de los

desplazamientos migratorios, los procesos de expansión de

las industrias culturales, los procesos de modernización y las

crisis sociales y de las identidades, frente a los veloces y

profundos procesos de cambio, son parte de las inquietudes

de la antropología y de otras disciplinas sociales.

Podemos decir que, pese al cada vez más intenso inte-

rés sobre el tema, esto no necesariamente implica que los

fenómenos de carácter identitario se comprendan siempre

con la claridad que la propia situación exige. De esta mane-

ra, tanto en los medios de quienes tienen capacidad de

decisión en los asuntos públicos, en los de opinión, e incluso

dentro de los propios sectores académicos, existe una nada

desprecible tendencia hacia la mistificación de estas expre-

siones sociales. Así, podemos mencionar a manera de ejem-

plo, los niveles de confusión existentes cuando se abordan

cuestiones como los conflictos interétnicos y nacionales en

los Balcanes o en África, por mencionar sólo dos casos, o

bien sobre la pretendida homogeneidad del mundo islámico,

sobre el “peligro” que representarían para las naciones re-

ceptoras las poblaciones de migrantes, o la “seguridad” cada

vez mayor –y el temor correspondiente– sobre el proceso

“inevitable” de homogeneización cultural.

La problemática involucrada y su magnitud en el imaginario

social no resultan difíciles de comprender. Los procesos de

identidad sociocultural que son expresiones de las dimensiones

subjetivas de la conciencia social, nos remiten a todos aquellos

procesos y situaciones en las que se pone en juego la construc-

ción de un “ser” colectivo, de un “nosotros” frente a todos

aquellos grupos que se constituyen –a partir de este imaginario

inserto en situaciones históricas– en los “otros”. La identifica-

ción que se realiza en este tipo de situaciones y que se presen-

ta de manera polivalente, porque las identidades lo son, en todo

grupo humano, tiene casi de manera inevitable un poderoso

contenido emotivo y no se encuentra exento de los prejuicios

de los actores sociales involucrados. Sin embargo, es frecuente

hablar de identidades “primordiales” o “auténticas”, tales expre-

siones nos remiten de manera inevitable a pensar en estas

identidades como partícipes de ciertas características esencia-

les, inmutables y en consecuencia ahistóricas.

Los riesgos de tales enfoques son cada vez más eviden-

tes y conducen en primer lugar a explicaciones que no lo-

gran evidenciar los elementos que integran a los procesos

identitarios, que se encuentran en situaciones de “negocia-

ción” permanente entre los grupos y los actores involucra-

dos. Cuando se pierde de vista este tipo de situaciones, se

termina por hacer abstracción de los elementos que tienen

que ver entre el pasado y el presente de los grupos sociales

y de sus propias elaboraciones identitarias. Por supuestoR I C A R D O  T é l l e z - G i r ó n  L ó p e z

© Lorenzo Armendáriz, México, 1998.



21

hacen abstracción, por la misma razón, de las identidades

socioculturales como procesos y refuerzan los peligrosos

espejismos sobre los supuestos elementos en los que des-

cansa. Aparecen entonces conceptos como, “lo único”, “lo

verdadero” o “lo esencial” de las identidades sociales. Pode-

mos decir en segundo lugar, y esto es central, que en gene-

ral, la afirmación rígida de una identidad cultural es un riesgo

potencial de conflictos sociales. Cualquier cultura que se

define a partir de una supuesta “autenticidad”, se sitúa en

oposición radical a cualquier otra, y sus miembros verán

interrumpido u obstaculizado el intercambio con aquellos in-

dividuos portadores de otras identidades “contaminantes”.

Los contactos son entonces vistos como amenazadores y los

procesos sociocomunitarios resultantes llevarán a la separa-

ción entre los grupos y los individuos que los integran. Los

procesos de exclusión, marginación, segregación e incluso de

“purificación” étnica o nacional, descansan sobre tales con-

cepciones hábilmente manipuladas por representantes poco

escrupulosos de los poderes políticos, por demagogos, o indi-

viduos ignorantes. Un “patriotismo” basado en premisas de

esta naturaleza, corresponde a lo que Ambroce Bierce señala-

ba como el primer recurso de los bribones, la tontería combus-

tible que sirve para iluminar el nombre de los ambiciosos, la

farsa de los estadistas y la herramienta de los conquistadores.

Las culturas y las identidades que descansan sobre ellas,

no son un sistema estable de representaciones en el tiempo,

tampoco son unidades cerradas sobre sí mismas, de ninguna

manera son refractarias a los procesos de cambio y no están

basadas en principios de determinación. Por el contrario, las

culturas se nutren de cambios y la relacionalidad no tiene por

qué ser conflictiva. El contacto con el otro es al mismo tiempo

una relación con sí mismo. Los cruces y los intercambios

culturales no son sólo frecuentes, en realidad son vitales para

el desarrollo de cada grupo social. Si los llamados núcleos

“primordiales” fueran reales, difícilmente podrían ser explica-

dos, por ejemplo, los casos de grupos que enfrentados en la

actualidad, han convivido por largos periodos, o por qué razo-

nes otros, con semejanzas culturales e identitarias semejan-

tes, pueden confrontarse con una enorme violencia.

Un aspecto que ha sido de notable importancia para la

crítica de tales ideas es la más o menos reciente compren-

sión de las identidades como parte de dos concepciones

más amplias. Nos referimos a aquellas que abordan a los

procesos en los que se encuentran inmersos los actores

como sujetos sociales, y en esa medida, fuera de perspecti-

vas de interpretación de tipo determinista, incorporando al

análisis histórico, sociológico y antropológico, la dimensión

subjetiva de los individuos y de los conglomerados sociales

integrados por ellos. Ciertamente, los elementos sobre los

que descansan las identidades se dan a partir de una selec-

ción que es formulada de manera subjetiva. Paralelamente a

esta dimensión, sabemos que la gestión y las políticas de

mantenimiento, promoción y de transformación de las mis-

mas identidades, operan a través de mecanismos que tienen

un carácter de tipo consciente (por ejemplo a través de la

reorientación del sentido de elementos culturales preexisten-

tes, la adopción e integración de elementos externos dentro

del sistema de códigos culturales del grupo o algún otro

proceso semejante). Estas políticas normalmente buscan al-

canzar objetivos materiales o situarse en mejores condicio-

nes dentro del mundo en proceso de cambio a través de

negociaciones de espacios de poder específicos. No se pue-

de dejar de lado la participación de las estructuras estatales

en los procesos de estructuración o de orientación de las

mismas identidades, como por ejemplo las políticas de go-

bierno frente a los componentes étnicos y nacionales.

Otro aspecto relevante es la reciente preocupación por

vincular los estudios sobre las identidades a la teoría de las

representaciones sociales (políticas, culturales, religiosas, et-

cétera). Particularmente relevantes son los trabajos que bus-

can abrir mejores caminos para la comprensión de los procesos

de construcción de las identidades de tipo nacional y étnico.

Antropología, identidades y globalización

© Lorenzo Armendáriz, Eslovaquia, 1995.



22

Cabe decir que pese a la multiplicidad de temas actualmente

relacionados con los procesos identitarios, las profundas trans-

formaciones experimentadas han llevado a que los sujetos de

mayor relevancia dentro de este campo de interés sean los

aspectos que tienen que ver con los conflictos sociales con

base de tipo identitario (confrontación, gestión y manipula-

ción), las nuevas formas de discriminación que se apoyan en

los discursos de este tipo, y lo ya señalado con respecto a la

cuestión de la migración, y finalmente el desarrollo y creciente

influencia a nivel planetario de las industrias culturales.

El proceso de globalización ha llevado a una reestructu-

ración de las relaciones internacionales, el mundo bipolar ha

desaparecido sin que se vislumbre un nuevo orden diferente

al unipolar dirigido por los Estados Unidos. Han aparecido

nuevas formas de dominación, se ha terminado el ciclo del

Estado de Bienestar paralelamente al debilitamiento de las

propias estructuras estatales y se han impuesto nuevas for-

mas de intercambio predominando los intereses del mercado

a escala planetaria, han surgido nuevas tecnologías en la

informática y la comunicación que revolucionan la vida coti-

diana en más de un sentido y se empiezan a manifestar

nuevas formas de asociación entre las naciones. En este

contexto de reestructuración a la escala del mundo han apa-

recido un número significativo de conflictos en los que los

discursos de corte identitario juegan un papel de primera

importancia. De diferente magnitud, van desde aquellos que

implican levantamientos insurreccionales y confrontaciones

en el interior de un territorio nacional, los encabezados por

un grupo en una región o territorio delimitado, o los de corte

separatista dentro de estados nacionales constituidos. Para-

lelamente existe en todo el planeta una infinidad de movi-

mientos de base étnica de muy diferente tipo y magnitud.

Imposibilitados de analizar todos los casos de tales con-

flictos, nos interesa señalar algunos de los elementos gene-

rales de este tipo de confrontaciones. En primer sitio hay que

decir que normalmente las identidades son espacios de lu-

cha de carácter social y cultural, ya que –de acuerdo con su

carácter relacional– la capacidad y la forma de identificación

van a depender de la posición de los actores sociales y los

miembros de cualquier grupo en cuestión dentro de sistemas

más amplios históricamente constituidos. Estos procesos com-

binan, contradictoriamente, la globalización económica y la

internacionalización de la cultura con procesos paralelos de

creciente fragmentación sociocultural.

En segundo lugar, los conflictos se establecen no sólo

en defensa de una identidad determinada, sino a partir de la

certeza de que esta misma se encuentra amenazada de

desaparecer o de ser sojuzgada por un grupo o núcleo con-

trastante, real o no, y que se ve como un peligro para su

existencia, su “especificidad”, su lengua, su religión, su histo-

ria y, en fin, su “ser”. Con frecuencia, situaciones tales dan

como resultado la movilización de la sociedad en su conjunto

(difícilmente los individuos pueden permanecer al margen

sin riesgo de su integridad física) apoyada en un manejo

tendencioso de los medios masivos. No es infrecuente que

además se produzca un proceso de “reconstrucción” del gru-

po por medio de una reescritura de la historia del mismo.

No es ocioso insistir en que para la antropología es impor-

tante, frente a estos conflictos, no perder de vista la necesaria

crítica a los peligrosos y nocivos enfoques esencialistas sobre

la cultura. Es necesario tener siempre presente que los inter-

cambios culturales son la regla y no la excepción, y que resul-

tan vitales para el desarrollo de todas las culturas. La formas y

elementos culturales que intervienen en los procesos de corte

identitario no son núcleos rígidos, por el contrario, tienen una

enorme plasticidad. Las confrontaciones no se expresan a par-

tir de la existencia de diferencias culturales, sino que son el

resultado de construcciones históricas basadas en elementos

de tipo social, político o ideológico. Los conflictos surgen de

construcciones realizadas por actores sociales identificables,

ubicados en las estructuras del poder de la región o Estado delR I C A R D O  T é l l e z - G i r ó n  L ó p e z

© Lorenzo Armendáriz, México, 1998.



23

que se trate, o incluso externos, tanto de la primera como de

este último. La posibilidad de instrumentalización en condicio-

nes específicas –del imaginario social y de las representacio-

nes sociales sobre el otro– lleva con cierta facilidad a la

construcción de expresiones fantasmagóricas sobre la historia,

el carácter o las intenciones del “adversario”.

El fenómeno de la migración representa otro de los as-

pectos en los que la cuestión de las identidades se expresa

con fuerza. En estos desplazamientos no pueden dejarse de

lado sus expresiones culturales y la cuestión de la perma-

nencia en las formas y en las concepciones de vida de

quienes se ven inmersos en las diferentes experiencias mi-

gratorias. Es posible afirmar que en lo que toca a la cuestión

de las identidades y de la cultura, los migrantes, de manera

casi inevitable, elaboran sus percepciones de tipo identitario

a través de procesos sincréticos; casi imposible pensar en la

inmutabilidad de sus referentes culturales. En realidad, los

migrantes se encuentran sometidos a procesos de acultura-

ción, deculturación y de transculturación. Nuevamente nos

encontramos en estos grupos con las nociones de reinterpre-

tación y apropiación. Por otra parte, los cambios no sólo son

experimentados por los grupos que se desplazan, los viven

también las poblaciones de los países receptores, así, se dan

procesos de entrecruzamiento e interpenetración cultural con

una frecuencia mayor de lo que se pensaba hasta hace poco.

Con respecto a la población migrante, los grandes proble-

mas que ahora sólo enunciamos, son los de la discriminación, la Antropología, identidades y globalización

ausencia de derechos sociales, la generación de estereotipos

segregativos y la instrumentalización de guetos, entre algunos de

los problemas fundamentales relacionados con el sujeto que nos

ineteresa. Por supuesto, no podemos olvidar que las característi-

cas identitarias de la migración se ven impactadas por el momen-

to de los desplazamientos, por la situación de la nación de

origen, la coyuntura política del país receptor, así como por las

dimensiones de los grupos que se desplazan, su concentración o

dispersión, si la migración se realiza individualmente o en fami-

lias, por la duración de las estancias o las edades y el sexo de los

migrantes entre otras variables. De cualquier manera, los ele-

mentos generales enunciados tienen que ser tomados en cuenta

necesariamente en el análisis del fenómeno.

Casi no existe situación contemporánea de tipo social o

político que no remita a las cuestiones de la identidad. Es por

ello que no podemos dejar de señalar que lo que llamamos

identidad cultural no es sino el resultado de los contactos he-

chos memoria y aun más de aquellos llevados al olvido. No hay

purezas originales, éstas son idealizaciones y fantasmas del

imaginario social, con frecuencia manipuladas desde los círcu-

los de poder. Son siempre construcciones socioculturales que

adquieren sus formas y características en contextos y en condi-

ciones histórico-concretas. No son ni inmutables ni hechos de

naturaleza. Las culturas son mestizas, y lo son cada vez más

intensamente. Como lo señalan Nouss y Laplantine, el mestiza-

je cultural implica ser el uno y el otro al mismo tiempo. Valdría la

pena reflexionar más sobre un enfoque de esta naturaleza para

mejor comprender la tendencia general del proceso de cons-

trucción de los imaginarios a partir de la vida real, sin mitos, y

que los individuos puedan encontrar en esta sociedad condicio-

nes de inclusión, noción que rebasa a la de identidad.

Ricardo Tellez-Girón López en investigador del Instituto de
Ciencias Sociales y Humanidades-BUAP.

B I B L I O G R A F Í A

Bayart, J. F., L´illusion identitaire, Fayard, France, 1996.
Giménez, G., et.al., III Coloquio Paul Kirchoff, UNAM, DGAPA, México, 1996.
Laplantine, F. y Nouss A. , Le méttissage, Flamarion-Dominos, France, 1997.
Ruano-Borbalan, J. C., L´identité. L´individu, le groupe,la societé, Editions

Sciences Humaines, France, 1998.
Sen, A., “La otra gente, Más allá de la identidad”, Letras Libres, oct. 2001,

año III, núm.34, México, pp.12-20.
Téllez-Girón, López, R., Reflexiones sobre la cuestión identitaria, Cuader-

nos de Trabajo del CCL-UAP, núm.41, Puebla, México, 2001.
Warnier, J. P., La mondialization de la culture, La Decouverte, France, 1999.

© Lorenzo Armendáriz, México, 1997.






