;Divinidad o

banalidad de la cultura?

Alberto J. L.
Carrillo Canan

Flusser y la dignidad humana

Un pueblo esta unido por lengua, usos y costumbres y formacion (...).
Hegel (H4 246)

Los vietnamitas en California, los turcos en Alemania, (...) los

cientificos rusos en Harvard, ya no aparecen como victimas propias de
compasion a las que se deberia ayudar a recuperar el suelo patrio
perdido, sino como modelo a seguir, i es que se tiene el valor suficiente.
Flusser (EN 17)

Somos (...) némadas surgidos del derrumbe de la sedentariedad.
Flusser (EN 17)

Un fenémeno muy interesante en el mapa de las ideologias de nuestra
época es el tendencial corrimiento de los pensadores progresistas de
la critica de las diferencias de clase social hasta pasar a la defensa
de las diferencias culturales. Esto es muy notable dado que la mayo-
ria de los progresistas, de una u otra forma, tendia a hacer suya la
famosa frase de que los proletarios no tienen nada que perder mas que
sus cadenas. Empero, de alguna manera, no siempre muy clara, la
opresion de clase paso a ser substituida, en el pensamiento progresis-
ta, por la opresion “cultural”, resultando que no nada mas los proleta-
rios sino con ellos otros muchos —incluida la burguesia- tenian algo
que perder, a saber, su respectiva “cultura”. Especialmente interesante
en este contexto es el hecho de que en la defensa de la cultura, de la
“tradicion cultural”, sea la que sea, los progresistas son dificiimente
distinguibles de los conservadores, produciéndose una curiosa alianza
progresista conservadora. Tal vez més curioso aun es el hecho de que
para el ala “progresista” de la alianza progresista conservadora, el
progreso tecnologico devino uno de los enemigos principales, amén de
la “modemizacion” en general. El objetivo de esta presentacion es
problematizar el concepto de cultura com(n a tales progresistas y a los
conservadores. En contra del concepto amplio de cultura como simple



diferencia entre lo humano y lo meramente natural, la alianza
progresista conservadora sostiene un concepto de cultura como
diferencia no entre lo humano y lo natural sino como diferen-
cia entre lo humano y lo humano. Tal diferencia, la diferencia
interhumana de uso, costumbre, vestimenta, lengua, etc., es
concebida ya por Hegel como algo divino. La pregunta es si el
concepto progresista conservador de cultura no se bhasa en
una sacralizacion de lo banal.

MODERNIDAD Y REACCION EN LA FILOSOFIA

Ciertamente, la vision mas simple de la modernidad, el re-
cuento més elemental de sus caracteristicas, en tanto socie-
dad y forma de vida surgida en Occidente a partir del
Renacimiento, la distingue porque lo que en las sociedades
premodernas era una unidad, podriamos decir, una totalidad

© Lorenzo Armendariz, Eslovaquia, 1995.

indiferenciada, en la modernidad se diferencia y se articula
en una serie de esferas con una autonomia relativa las unas
de las otras. Particularmente notable es la autonomizacion del
estado y los poderes religiosos, pero también lo es la auto-
nomizacion del Estado y la economia, de la economia y la
familia, de lo pablico y lo privado, de lo politico y lo moral, de
lo social y de lo natural, del rito y del saber, entre otras
autonomizaciones que podrian ser mencionadas aqui. Por
ello, cuando Kant, en el sistema constituido por sus famosas
tres criticas, distingue rigurosamente entre cuestiones de
verdad (conocimiento), cuestiones de la bondad (moral) y
cuestiones de la belleza (estética), s6lo esta expresando en
un sistema filosofico los rasgos esenciales de la nueva época.

La reaccion del “idealismo aleman” ante el sistema kan-
tiano es, formalmente, bien conocida. Tomando como ejem-

plo a Hegel, éste ve en el sistema kantiano la expresion de lo
que para él vendria a ser la “desarmonia” o “desunion” (Entz-
weiung) propia de la modernidad. Mucha tinta se ha gastado
en el examen de las relaciones mas formales y abstractas
entre el sistema kantiano de las tres criticas y la critica a la
que éste es sometido por el “idealismo aleman”, particular-
mente por Hegel. Empero, la formalidad y la abstraccion de
la critica a Kant desarrollada por el “idealismo aleman” pare-
cen hacer perder de vista el hecho elemental de que dicha
critica implica un momento profundamente antimoderno, re-
accionario. En particular, Hegel, consabidamente, levanta la
figura de la “totalidad ética” como figura critica contra el
sistema kantiano al que Hegel interpreta como el sistema

filostfico de la “desarmonia” o “desunién”. En la figura hege-
liana de la “totalidad ética” esta encerrado aquello que po-
driamos llamar una nostalgia de la totalidad, mas
exactamente, de aquella unidad caracteristica de las socie-
dades premodernas, ahora perdida, sociedades las cuales
aparecen, retrospectivamente, cada una —por lo menos en
sus periodos de florecimiento—, como una totalidad organica
y, por tanto, armoniosa, como una verdadera unidad u orga-
nismo social. La figura dominante en esta critica es la de la
“cultura” como una unidad o totalidad de usos y costumbres.

EL CONCEPTO DE CULTURA: ;PROGRESISMO XENOFOBO?

La disgregacion de la totalidad de una “cultura” ha sido critica-
da en el pensamiento filoséfico conservador o reaccionario,
por ejemplo en Hegel o Nietzsche, bajo el titulo de la “abstrac-
cion”, del supuesto caracter “abstracto” del hombre y la socie-



dad modernas. Pero basta con leer textos de progresistas que
no tienen reparo en inspirarse en Heidegger o en Gadamer,
por ejemplo, para poder reconocer el tema conservador del
hombre “abstracto” o carente del “seno materno mitico” (NI
146)* en una version especial, a saber, el de la “nivelacion”
producida por la técnica modema, o en la version de la “razon
calculadora”. Pero hay muchas otras versiones “progresistas”
que también ponen en el banquillo de los acusados a la
técnica y a la razén, por ejemplo englobandolas bajo el titulo
de “raz6n instrumental”, como es el caso de aquellos progre-
sistas que, un poco mas escrupulosos respecto de sus fuen-
tes de inspiracion, se remiten a Adorno y Horkheimer. En
cualquier caso, la “abstraccion” y secularizacion en tanto for-

ma de desaparicion del apego a los “usos y costumbres” o
de rompimiento de la “cultura”, de fractura de “aquel uno de
pueblo y cultura”, aparecen ahora como la destruccion o pér-
dida de los mismos en tanto efecto “nivelador” de la técnica
moderna o el efecto “enajenante” de la “razon instrumental”.
De una u otra manera, con mayor 0 menor claridad,
tales progresistas tienden a asumir el concepto de cultura
conservador, sin preocuparse mucho de la légica xendfoba
que es inherente al mismo. Lo cierto es que la pretendida
defensa de lo “propio”, lo “especffico” de una tradicion o una
cultura implica, persistentemente, el rechazo de lo “extrafio”,!
como explicitamente lo llaman tanto Hegel como Nietzsche.
Hegel, por ejemplo, valora al “imperio romano” como
“(...) la catastrofe general [allgemeines Ungliick] y (...) la
muerte de la vida ética, muerte en la cual las individualida-
des de los pueblos perecen en la unidad de un panteon (...)"
(H7 511, c. n.), diagnéstico en el que no podia faltar la men-

cion de lo “abstracto” y lo “igual” —o en lenguaje heideggeria-
no “progresista’, lo “nivelado”- ya que Hegel dice a continua-
cion: “(...) [muerte en la que] todos los individuos son
degradados a ser personas privadas y a ser iguales con
derechos formales, individuos los cuales son unidos s6lo por
una arbitrariedad abstracta que se que desarrolla hasta lo
monstruoso.” (H7 511, c. a.) La pérdida de las “individualida-
des de los pueblos” generando individuos “iguales”, es califi-
cada aqui mismo de “generalidad abstracta” (H17 511),
claramente en contra de la “generalidad” concreta del uso
particular en su caracter étnico excluyente.

En este contexto es importante resaltar la idea de la exclu-
sion xendfoba cuyo contramodelo es, precisamente, el mundo
romano. Hegel dice en efecto en otra parte; “En el pantedn
romano los dioses de todos los pueblos son reunidos y se
destruyen los unos a los otros mediante el hecho de que son

reunidos. El espiritu romano (...) destruyd todas las religiones
anteriores y oprimié todas las configuraciones en la unidad y
la igualdad. Este poder abstracto fue el que produjo este
desastre inmenso (...)” (H17 183). Tal fenémeno no es otra
cosa, seguin Hegel, que “dominacidn, la negacion de los indivi-
duos y de los pueblos en una unién, bajo un poder” (H17 161,
c.a.). El punto es aqui el rechazo a la “unidad de un pantedn”,
de “un poder”, porque esta unidad significa la impureza de los
usos y con ello la pérdida de la singularidad o individualidad
de cada “pueblo”, ya que los pueblos son concebidos como
individuos mutuamente excluyentes.
Hegel nos dice, en efecto:

(...) las totalidades éticas que son los pueblos, se
constituyen en tanto que individuos y se ponen como



© Lorenzo Armendariz, Eslovaquia, 1995.

singulares contra pueblos singulares; esta posicion
e individualidad es la parte de la realidad, pensa-
dos sin ésta, [los pueblos] son puras elucubracio-
nes (...). Este respecto [Beziehung] de individualidad
a individualidad es una relacion [Verhéltnis] y por
tanto uno [un respecto] doble: el uno, el positivo, el
tranquilo e igual a sf mismo estar el uno junto al otro
en la paz; el otro, el negativo, la exclusién del uno
por el otro; y ambos respectos son absolutamente
necesarios.” (H2 481, c. n.)

Sin embargo, a continuacién Hegel privilegia el segundo, la
“exclusion”y, a saber, en la forma concreta de la guerra: “Para
el segundo tenemos la relacion racional, concebida como el
someter [Bezwingen] (...). Mediante este segundo lado del
respecto esta puesta para la figura y la individualidad de la
totalidad ética la necesidad de la guerra (...)" (H2 481 s., c. n.).

Asi pues, no se trata de la exclusion o xenofobia ocasional y
pasiva sino esencial y activa, agresiva, como constituyente
necesario de la “individualidad” de un “pueblo”, de lo que
ahora los progresistas también consideran como su “cultura”
—aunque ellos cierren los ojos frente a la xenofobia inherente
al concepto de cultura que asumen de los conservadores.

Respecto de Nietzsche, encontramos las mismas ideas
xendfobas activas. Para empezar, asi como lo hace Hegel,
Nietzsche también detesta al mundo romano (latino) por su
“mundializacion” (Verweltlichung),? de hecho, la “expresion
mas espantosa” del caracter no cerrado sino abierto de una
cultura, serfa, precisamente, “el imperio romano” (NI 133).
Tal “mundializacion espantosa” implica un “deambular caren-
te de hogar patrio [Heimat]™® (NI 148) En estrecha relacion
con el rechazo hegeliano a la “union” de los dioses de pue-
blos diferentes “en un solo pantedn” ya que esto implica su
“destruccion mutua”, Nietzsche se refiere a la “destruccion
del mito”, para a continuacion indicarnos:

Apenas parece posible, transplantar con éxito dura-
dero un mito extrafio sin que este transplante dafie
el arbol iremediablemente, arbol que tal vez fue lo
suficientemente fuerte y sano como para, con lu-
chas espantosas, lograr eliminar aquel elemento ex-
trafio; pero lo mas comln es que se seque 0 hien
prolifere de manera enfermiza. (NI 149)

Exactamente a continuacion Nietzsche da otra expre-
sién de la I6gica xen6foba de su concepto de “cultura” con
base en el “seno materno mitico”™: “Tenemos tan en alto el
nlicleo puro y fuerte de la esencia alemana que nos aventu-
ramos a esperar, precisamente de €l, la eliminacion de los
elementos extrafios que le han sido implantados (...)". (NI 149)
Por supuesto, tal “eliminacion” de lo “extrafio” que atenta
contra lo “puro” de una cultura, tiene un caracter polémico,
de lucha. Por ello Nietzsche agrega a continuacion:

Tal vez alguien piense que aquel espiritu [el ale-
man] debe empezar su lucha con la eliminacion de
|o latino, y reconocerd una preparacion y un estimu-
lo externos en la victoriosa valentia y en la gloria
sangrienta de la Ultima guerra [la franco alemana
de 1870]. Empero, la necesidad interna tiene que



ser buscada en la emulacion de nuestros sublimes
precursores en esta via [de la eliminacion de lo
latino], en ser dignos tanto de Lutero como de nues-
tros grandes artistas y poetas. Pero que aquel al-
guien no se imagine que puede emprender tales
luchas sin sus dioses domésticos, sin su hogar pa-
trio mitico, sin una “recuperacion” de todas las co-
sas alemanas. (NI 149).

Todo esto es la consecuencia o, de hecho, otra manifesta-
cion de la insistencia nietzscheana en la “unidad del estilo”,
en la “unidad superior” de la “cultura”, asi como en la queja
correlativa sobre “nosotros, modernos”, quienes tenderiamos
a saturarnos “de épocas, usos, artes, filosofias, religiones y
conocimientos extrafios. (NI 274, cfr. 146).

Tanto las “totalidades éticas” como las “unidades superio-
res” de las culturas son, de acuerdo con el modelo que nos
interesa aqui, intrinsecamente excluyentes de lo otro, lo “ex-
trafio” y, por tanto, xendfobas. Los progresistas se salvan de
tal xenofobia de una manera puramente casual; no porque su
concepto sea esencialmente menos xendfobo que el de los
conservadores —aqui ejemplificados mediante Hegel y Nietzs-
che-, sino casualmente porque se presentan como los defen-
sores de etnias y grupos “culturales” oprimidos y en desventaja
frente a otros. Sin embargo, cualquier defensa del los “usos” y
“tradiciones” en su pureza, es el equivalente al rechazo hege-
liano del pantedn Unico romano y, de acuerdo al modelo que
hemos venido examinando, implica como término 16gico la
exclusion de “usos extrafios” (Hegel, H1 462, ¢. n.) u “otras
culturas” (Nietzsche, NI 146); implica la exclusion de otros
dioses o dioses extrafios, en suma, “la eliminacion de lo extra-
fio”, 0 xenofobia activa igualmente propugnada por Nietzsche.

Obviamente, la I6gica de este concepto de cultura es
xendfoba en tanto postula explicita o implicitamente una esen-
cia étnica en tanto que tal esencia seria el contenido o “con-
crecion” a defender —o como dice Hegel, “lo positivo” por lo
cual “sacrificarse”™, entendido como la cultura de un pueblo
0 una comunidad dada.

EL CONCEPTO DE CULTURA,VILEM FLUSSER Y LA LIBERTAD

Una respuesta extrema al concepto de cultura conservador
progresista de cultura, esencialista etnicista, que considera

la diferencia interhumana de uso, costumbre, lengua, etc.,
como algo positivo a defender en si mismo, es la que da el
fildsofo “judio checo” Vilém Flusser. Para poder justipreciar
la respuesta de Flusser al concepto etnicista de cultura con-
viene referimos aqui a la diferencia, que hasta ahora hemos
dejado de lado, entre la divinizacion hegeliana y la nietzschea-
na del “uso” o del “estilo unitario” que constituiria la “cultura”.

Para Hegel el “uso” tiene caracter de divino o “sagrado”
(H2 385s.) en tanto instancia que permite la cohesion y la
permanencia de un colectivo (“pueblo”) en tanto tal, como
“individualidad” o unidad excluyente de lo “extrafio”. En He-
gel, pues, la divinizacion del uso tiene una razon pragmatica
de carécter mas bien ex post, para el observador, que se
comprendera mejor en la comparacion con la divinizacion
nietzscheana. En efecto, Nietzsche parece tener una razon
pragmatica de orden ex ante para divinizar la “cultura”, o la
“totalidad de las manifestaciones vitales” de un pueblo en
tanto tengan una “unidad de estilo” (NI 252). Y son precisa-
mente el “mito”, el “rito”, la “religion” (NI 55, 145), lo que
permite una autocomprension a aquellos individuos —en pa-
labras de Nietzsche: les permite “interpretar sus luchas y su
vida'- que pertenecen al pueblo o comunidad que sostiene
tale mitos, ritos o religion, y ello, tal autointerpretacion, le da
su “fuerza vital” a la “cultura” correspondiente, su “imagen
concentrada del mundo” (NI 145, 147). Como se ve, el carac-
ter divino, es decir, la sancién mitico ritual y religiosa del
comportamiento o uso, tiene una funcionalidad ex ante: es
“divino” no porque permita la cohesion de la comunidad, sino
por el contrario, gracias a que es “divino” permite dicha cohe-
sion. Aqui no es el observador, quien al constatar el resulta-
do del uso no puede méas que considerarlo divino, sino que
es el individuo, perteneciente a un pueblo, quien por consi-
derar divino al uso provoca el resultado, a saber, “el todo
ético”, “aquel ser uno de pueblo y cultura’, la unidad de un
colectivo 0 comunidad excluyente de lo “extrafio”.

No s6lo se trata de una diferencia de perspectiva ex ante
y ex post entre Nietzsche y Hegel, sino también de perspecti-
va interna y externa. Podriamos decir que la divinizacion nie-
tzscheana del uso o cultura implica una prescripcion para el
individuo y tiene, por tanto, un caracter performativo o existen-
cialista. Es precisamente partiendo de tal caracter existencia-
lista de la sacralizacion del uso, la costumbre, etc., que mejor
puede entenderse la respuesta extrema que Flusser da al
concepto esencialista etnicista de cultura.



Flusser se refiere a aquel “(...) misterioso sentimiento de
apego al hogar patrio (Heimatgefiil)* el cual encadena a
hombres y a cosas” (FM 19), y nos dice: “yo fui arrojado a mi
(...) hogar patrio [Heimat] sin que se me preguntara si el
mismo me significaba algo. Las cadenas que ahi me atan a
mis congéneres, en gran parte me fueron puestas.” (FM 20)
Y lo que entra en juego aqui son los “cadigos secretos de los
hogares patrios”, los cuales “(...) estan tejidos no mediante
reglas inconscientes sino en gran medida a partir de costum-
bres inconscientes. Lo que caracteriza a la costumbre es
que uno no es consciente de ella. (...) Sin embargo, si el
cddigo se hace consciente, entonces sus reglas ya no se
muestran como algo sagrado, sino como algo banal.” (FM
21) Como puede verse, para esta propuesta, la costumbre,
el uso o hahito aparecen como algo “banal” en un nivel
elaborado, y aparecen como algo “sagrado” solamente en un
nivel primitivo o, como Flusser se expresa, de “lo secundario”
(FM 29). Seamos mas exactos.

Lo primero que Flusser considera criticamente en el “mis-
terioso sentimiento de hogar patrio”, en el “hogar patrio”
como tal, es precisamente el caracter inconsciente propio de
la costumbre o uso y el apego a los mismos. En tal incons-
ciencia esta implicito un “encadenamiento misterioso” a cier-
tos humanos y a ciertas cosas (FM 10s.), y Flusser nos dice:

Generalmente se trata de fibras misteriosas que
atan al morador [Beheimateter] a los hombres y
cosas del hogar patrio [Heimal]. [Tales fibras] so-
brepasan la conciencia del adulto llegando a lo
pueril, infantil, probablemente incluso a las regiones
fetales y transindividuales, a la memoria no bien
articulada, apenas articulada e inarticulada. (FM 18)

A continuacion, Flusser pone el ejemplo de las nostal-
gias que en un expatriado puede despertar una comida na-
cional tipica. Con el ejemplo de tal mecanismo, nos dice, €l
“misterio” del “hogar patrio” *(...) se muestra como lo que es:
como la sede de la mayorfa de (y quizas de todos) o prejui-
cios —aquellos juicios que estan antes de todos los juicios
conscientes.” (FM 18)

Con esto estamos frente a una de las tesis centrales de
Flusser en este contexto: “Este misterioso sentimiento de ho-
gar patrio, alabado y preciado lo mismo en la prosa que en la
poesia, este enraizamiento [Verwurzelung] en las regiones

infantiles, fetales y transindividuales de la psique, no resiste
el analisis sobrio (...)" (FM 18), andlisis frente al cual dicho
“enraizamiento misterioso se convierte en una atadura [Vers-
trickung, también embrollo, enredo] obscurantista, que hay
que cortar como un nudo gordiano; entonces, aquel que se
autoanaliza reconoce hasta qué punto su enraizamiento mis-
terioso en el hogar patrio ofuscaba su vision clara de la esce-
na.” (FM 18) A continuacion Flusser saca una conclusion central
al decimos que tal sujeto autoanalizante “[njo solamente se da
cuenta de que cada hogar patrio ofusca a su manera a los
enredados [Verstrickte] en él, sino también, sobre todo, que
apenas después de la superacion de la atadura [Verstrickung],
son posibles el juicio, la decision y la accién libres.” (FM 18)

"o

Es precisamente el caracter “inconsciente”, “infantil, fetal
y transindividual’, “apenas articulado” o simplemente “inarti-
culado” del "misterioso sentimiento de hogar patrio”, lo que
lleva a Flusser a considerar dicho sentimiento como una
“atadura” o “embrollo” del individuo en las costumbres o
usos, en su “hogar patrio”. Lo que para Hegel era la “relacion
substancial con el uso” y para Nietzsche era lo distintivo del
individuo “mitico”, son para Flusser meramente “atadura” o
“embrollo” infantiles, “prejuicios”, que no resisten el andlisis
pero que ciertamente “ofuscan la mirada clara” del individuo.
Sin embargo Flusser coincide en cierto sentido muy especial
con Hegel y mas aln con Nietzsche respecto del caracter
divino del “uso”, la “costumbre”, la “cultura” o el “hogar patrio”.
En efecto, en la medida en que el individuo esta “encadenado”
(FM 19) al “hogar patrio” o la “costumbre” de la manera descri-
ta, en esa medida, tal individuo “(...) sacraliza los vinculos
humanos que le han sido impuestos por su nacimiento y, por
tanto, menosprecia los que puede asumir liboremente (...)"
(FM24). Tal es el punto critico central para Flusser: la libertad.
Sin desarrollar el punto en este escrito,® Flusser asume la
consecuencia ilustrada de que cualquier sacralizacion em-
prendida por el hombre implica la abdicacion de su libertad.

De hecho la idea hasica es la de que “[e]l hombre es
libre porque en un movimiento imprevisible e inexplicable se
puede levantar contra sus ataduras [Bindungen] (...)" (FM 32)
Un caso en el que el hombre renuncia o abdica de su libertad
es, precisamente, aquel en el que cree reconocer algo como
sagrado y, con ello, como transcendente, como mas alla de
sus fuerzas o posibilidades. Tal es el caso de la “atadura
[Verstrickung] al hogar patrio”. En dicha atadura en tanto



© Lorenzo Armendariz, Eslovaquia, 1995.

vinculo “impuesto”, el hombre pierde su libertad y, precisa-
mente por ello, se puede hablar, formalmente, de que “(...)
sacraliza las ataduras [Bindungen]” (FM 24). En otras pala-
bras, en su caracter de vinculo incuestionable, de “prejuicio”,
se puede hablar de lo “sagrado de la costumbre” (FM 24).
Pero no se trata sélo de una cuestion formal, en el sentido del
mero asumir algo como intocable, sino, ademas, en el sentido
material, ya que el individuo aprueba y respeta, “ama’, su
atadura. Por ello el “misterioso sentimiento de hogar patrio”
reaimente ata a dicho “hogar patrio”, a la “costumbre”. La
sacralizacion del uso y la atadura a él devienen inseparables.

Ahora bien, si la costumbre 0 su concepto obscuro de
“hogar patrio”, no resisten el “andlisis sobrio” ya que frente a
él se convierten en meros prejuicios —por caros que nos
puedan ser-, entonces, tal analisis tiene el caracter de una
desacralizacion. Esto es lo que ya habia ocurrido con el
advenimiento de la modernidad y que arriba mencionamos
como parte del proceso de secularizacion. Por ello es que
para Marx y Engels en el Manifiesto del Partido Comunista,
los proletarios no tenian nada que perder mas que sus cade-
nas; también por ello, en el mismo texto, se resaltaba el
simple hecho de que la burguesia habia “hundido todo lo
sagrado en las aguas heladas del cruel calculo egoista’.
Pero volviendo a Flusser, su tesis es que una vez que el
“andlisis sobrio” muestra al “misterioso sentimiento de hogar
patrio” como un embrollo de prejuicios, esto, antes *(...) sa-
grado[,] es mostrado como banal.” (FM 21) Se trata de un
efecto secularizador propio de la modernidad.

La banalidad de la costumbre significa que se reconoce
su caracter meramente fortuito, la carencia de toda importan-
cia intrinseca o bien transcendente de la misma, lo cual se
revelarfa precisamente en el caso de un emigrante como lo
fue el propio Flusser. “Después de haber cortado un nudo
gordiano tras otro, el de Praga, el londinense, el sao paulista,

(...) reconoci que todos los prejuicios tenian en el mismo valor
(0 la misma carencia de valor) (...)" (FM 18). Es decir, cual-
quier uso o costumbre, por mas que se pueda encontrar una
explicacion u otra para el hecho de que haya sido asumido por
un grupo humano dado, no tiene en su concrecion como uso
particular, ninguna justificacion intrinseca ni transcendente.
Piénsese en la variedad apabullante de los mitos e insti-
tuciones de la fertilidad en las diferentes culturas conocidas
0 registradas. Tal variedad de uso, rito, creencia, tal variedad
del cardcter concreto, de la relacion entre mujer y hombre,
entre hembra y macho humanos, no muestra mas que la
casualidad, el carcter no necesario de dicho carécter con-
creto en tanto tal caracter concreto particular. Pero tal casua-
lidad o fortuitidad no es otra cosa que la banalidad del uso
especifico, aunque para los miembros de la comunidad im-
plicada, tal uso no aparezca como banal. Para hacer méas
concreto el ejemplo, piénsese sélo en el rito catdlico del
matrimonio. Para los directamente implicados, para sus pa-
dres y demas familiares, incluso para todo el poblado o hasta
para ‘la sociedad”, tal rito dista mucho de ser banal, pero
para el fin mismo de la procreacion lo es plenamente. Por
supuesto, esto no quiere decir —como ha insistido en ello
Bolivar Echeverria- que en tanto humano, el acto de pro-
creacion y todo el conjunto de objetos y acciones que lo
enmarca y lo constituye, no tengan que tener un caracter
concreto —propio de una “identidad cultural” (oc). Pero lo que
humaniza tal procreacion no es el caracter concreto particu-
lar, sino el mero hecho de que tenga un caracter concreto en
general. La concrecidn del uso en tanto uso y no mera con-
ducta animal, es, ciertamente, necesaria, pero no en tanto tal
concrecion especifica sino en tanto mera concrecion en gene-
ral. Asi, el uso en tanto concrecion en general, diferencia a lo

Cultura: ¢sacralizacién de lo banal?



humano de lo meramente natural o animal, pero en tanto
concrecion particular es, frente a lo humano en general, mera-
mente banal; banal en el sentido de que en su concrecion
inmediata, irreflexiva, no puede reclamar ninguna transcen-
dencia, porque en tal inmediatez no tiene ningln titulo para
pretender ser la corporificacion de lo humano en general.

CONCLUSION

Dejando de lado aqui la discusion sobre el relativismo del
uso, y manteniéndonos sélo al nivel de su banalidad en el
sentido recién discutido, es decir, de su naturaleza o caracter
casual en tanto conducta irreflexiva, resulta claro que la pro-
puesta de Flusser se encuentra en el punto antipoda del
concepto progresista conservador de cultura, especialmente
en la version progresista casi postmoderna de dicho concep-
to. Para el progresista de espiritu postmoderno todas la “di-
ferencias”, en este caso, todas la “culturas’, es decir, cada
conjunto de “usos” tradicionales de un grupo humano dado
-no necesariamente étnico en sentido estricto—, son igual-
mente validas —aunque en nombre de tal igualdad haya que
defender a las culturas “oprimidas” o “marginadas” frente a
las “dominantes”. Por el contrario, para Flusser todas son
igualmente invalidas en tanto usos irreflexivos, en tanto ata-
duras impuestas al individuo por su nacimiento. De ahi que
Flusser preconice no la bondad de dichos vinculos destina-
les,® sino la bondad de los vinculos libremente elegidos, es
decir, los vinculos por los que el individuo puede asumirse
como responsable (véase FM 18-20). Tales vinculos serian
para €él “lo primario” (FM 29). Pero si los vinculos —“atadu-
ras"- destinales son banales, “lo secundario”, entonces no
tienen por qué ser defendidos. Flusser dice esto con una
metafora: en vez de andar buscando nuestras ‘“raices”, pue-
de ser que nos demos cuenta “(...) de que el hombre no es
ningun &rbol; de que tal vez la dignidad humana consista en
no tener raices; de que el hombre devendra hombre apenas
cuando cercene las raices que lo atan”. (FM 107)

Con tal posicion, es decir, preconizando que la libertad
humana reside —por lo menos en una parte medular- en la
construccion de relaciones elegidas y, por tanto, por las que
uno es responsable y llamado a rendir cuentas, Flusser no
s6lo escupe en la cara de todo patriotismo, sino de todo
culturalismo, asi sea éste el bien intencionado culturalismo
“progresista’, del cual, siguiendo el movimiento basico del

pensamiento de Flusser, podriamos decir que pasé de la
critica de las cadenas de la opresion proletaria a la defensa
de las cadenas de la “cultura propia”, de las cadenas ofus-
cantes de lo “amado” irreflexivamente.

En la defensa de la “cultura”, los progresistas —que no
todos los conservadores- pasan directamente a la critica de
la técnica, del progreso técnico. Aqui conviene sefialar que
Flusser considera la obscura nocion de “hogar patrio”, de
“suelo patrio”, no como un “valor eterno sino como una fun-
cion de una técnica especifica” (FM 17). Se trataria de la
técnica que empez6 o permitio la sedentariedad, técnica que
tendria varias formas, pero que ata a los hombres a un suelo
determinado, asi sea éste el de una gran ciudad especifica o
el de varias urbes en una “nacion”. En este sentido, la indus-
tria que requiere trabajadores “sedentarios’, vendria a ser,
para Flusser, esencialmente una continuacion de la agricul-
turay la crianza de ganado. Tal sedentariedad, ya sea agro-
pecuaria 0 industrial, es propia, segln Flusser de la “historia”.
Apenas la nueva técnica basada en la comunicacion electro-
nica vendria a romper con aquel “neolitico” que se extiende
desde hace diez mil afios hasta nuestros dias. Es decir, con
el paso al nomadismo en la nueva era de la comunicacion,
nos encontrariamos en la “posthistoria” y, apenas en tal paso,
se darfan las condiciones para la superacion amplia del “mis-
terioso sentimiento de hogar patrio”, para “trascender 1os
suelos patrios” (véase FM 15-17). Sin entrar aqui a una
evaluacion del diagndstico de Flusser contenido en el mode-
lo “historia” —“posthistoria” recién esbozado, salta a la vista
que Flusser no toma a priori una posicioén en contra de la

© Lorenzo Armendariz, México, 1995.



técnica —sin ser ciego frente a los peligros de la misma, ya
que en su teorfa de la comunicacion eshoza tanto una forma
“dialdgica” como una “fascista” de la técnica electronica, tema
que aqui no podemos considerar. En cualquier caso, a dife-
rencia del antitecnicismo casi ludista de los actuales progre-
sistas, Flusser ve precisamente en un progreso técnico, a
saber, en el paso del primer nomadismo a la sedentariedad,
la consecuencia negativa de una abdicacion de la libertad en
la atadura al “hogar patrio”, a la “cultura propia”, a las “pro-
pias tradiciones”, “usos” y “costumbres”.

En vez de simplemente defender como casi sagrados a
la quena, el mole y el jorongo, o sus equivalentes, en contra
de la técnica “globalizadora”, que es lo que ahora la izquier-
da latinoamericana considera como parte bésica de su mi-
sién, Flusser tiene una posicion critica y abierta frente a las
posibilidades de la técnica, al mismo tiempo que una posi-
cién extrema de desacralizacion de las “cosas” y “ataduras”
tradicionales, considerandolas como abdicacion de la liber-
tad en la medida en la que no adquieren un caracter banal
para el individuo que permanece atado a ellas.

BIBLIOGRAFIA Y ABREVIATURAS

DC = Echeverria, B., Definicion de la cultura, México, 2001.

FM = Flusser, V., Von der Freiheit des Migranten. Einspriiche gegen den
Nationalismus, Berlin, 2000.

De Hegel, G. W. ., Werke in zwanzig B&nden, Frankfurt / M, 1985:

H2 = Hegel, Escritos de Jena.

H4 = Hegel, Escritos de Niirenberg y Heildelberg.

H7 = Hegel, Fundamentos de la filosofia del derecho.

H17 = Hegel, Lecciones sobre Ia filosofia de la religion.

NI = Nietzsche, F., Sémtliche Werke, Band 1, Berlin, 1980.

C. a. = cursivas del autor del texto citado

N OTA S

! Se trata de la ominosa palabra alemana fremd, Fremdes, que casi siempre
tiene la nota de lo amenazante o, en el mejor de los casos, de lo incomodo.
2 La traduccion literal de esta palabra alemana seria mundanizacion, sin
embargo, esta palabra castellana tiene la connotacion teoldgico religiosa
de la oposicién entre lo celestial y lo terrenal. Tal idea no esta presente en el
uso nietzscheano de Verweltlichung. Nietzsche se refiere al hecho de al-
canzar un caracter mundial, una extension maxima, por ello elegimos tra-
ducir Verweltlichung como mundializacion.

3 Véase mas en el texto la discusion sobre la traduccion de la palabra
alemana Heimat.

4 En este mismo texto, Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit (Ocupar
una vivienda en la carencia de hogar), Flusser ofrece una discusion acerca
de la palabra alemana Heimat, la cual traducimos aqui como “hogar pa-
trio”. La discusion toca el aspecto muchas veces resaltado de que tal
palabra alemana no tiene un equivalente en idiomas tales como el inglés, el
francés, el italiano -como tampoco en castellano. Tal situacion obliga a
paréafrasis como “hogar patrio” en el sentido del apego a una comunidad, a
una tierra, a una nacion, a las que uno “pertenece” y uno “ama” o “afiora”.
Téngase, pues, presente que la palabra “hogar patrio” en lo sucesivo es
s6lo una abreviatura para tal sentido o idea de pertenencia emotiva a una
comunidad, sus instituciones, usos y “cosas” -las cuales incluyen el am-
biente natural. Otras interesantes palabras germanas son Heimtland'y Hei-
materde, respectivamente, pais patrio y tierra patria. Lo curioso es que las
palabras Land (pais) y Erde (tierra) se combinen con la palabra Heimat
(hogar), ya que esta tltima palabra esta cargada de resonancias sentimen-
tales muy fuertes. La importancia del asunto se comprende cuando en la
frontera alemana a uno como extranjero se le pregunta retrica y benevo-
lentemente: Zuriick in die Heimat? Es decir: ;De regreso al hogar patrio?
Frase ésta que en castellano nadie usarfa porque en castellano no se
subraya de manera expresa el vinculo sentimental, el cual, cuando mucho,
quedaria implicito en la pregunta que seria la normal: ;De regreso a su pais?
5 Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit (Ocupar una vivienda en la
carencia de hogar), en FM.

5 No es casual que en la Alemania nazi la palabra Schicksalsgemeinschaft,
comunidad destinal, perteneciera al vocabulario basico.

Alberto J. L. Carrillo Canan es profesor de la Maestria en
Estética de la Facultad de Filosofia y Letras de la BUAP.




© Lorenzo Armendariz, Méxco, 1995.






