
3E l e m e n t o s  4 4 ,  2 0 0 2 ,  p p .  3 - 11

Un pueblo está unido por lengua, usos y costumbres y formación (…).
Hegel (H4 246)

Los vietnamitas en California, los turcos en Alemania, (…) los
científicos rusos en Harvard, ya no aparecen como víctimas propias de

compasión a las que se debería ayudar a recuperar el suelo patrio
perdido, sino como modelo a seguir, si es que se tiene el valor suficiente.

Flusser (EN 17)

Somos (…) nómadas surgidos del derrumbe de la sedentariedad.
Flusser (EN 17)

Un fenómeno muy interesante en el mapa de las ideologías de nuestra

época es el tendencial corrimiento de los pensadores progresistas de

la crítica de las diferencias de clase social hasta pasar a la defensa

de las diferencias culturales. Esto es muy notable dado que la mayo-

ría de los progresistas, de una u otra forma, tendía a hacer suya la

famosa frase de que los proletarios no tienen nada que perder más que

sus cadenas. Empero, de alguna manera, no siempre muy clara, la

opresión de clase pasó a ser substituida, en el pensamiento progresis-

ta, por la opresión “cultural”, resultando que no nada más los proleta-

rios sino con ellos otros muchos –incluida la burguesía– tenían algo

que perder, a saber, su respectiva “cultura”. Especialmente interesante

en este contexto es el hecho de que en la defensa de la cultura, de la

“tradición cultural”, sea la que sea, los progresistas son difícilmente

distinguibles de los conservadores, produciéndose una curiosa alianza

progresista conservadora. Tal vez más curioso aun es el hecho de que

para el ala “progresista” de la alianza progresista conservadora, el

progreso tecnológico devino uno de los enemigos principales, amén de

la “modernización” en general. El objetivo de esta presentación es

problematizar el concepto de cultura común a tales progresistas y a los

conservadores. En contra del concepto amplio de cultura como simple

Alberto J. L.
 Carrillo Canán

¿Divinidad o
banalidad de la cultura?

Flusser y la dignidad humana



4 A L B E R T O  J .  L .   Ca r r i l l o  Canán

diferencia entre lo humano y lo meramente natural, la alianza

progresista conservadora sostiene un concepto de cultura como

diferencia no entre lo humano y lo natural sino como diferen-

cia entre lo humano y lo humano. Tal diferencia, la diferencia

interhumana de uso, costumbre, vestimenta, lengua, etc., es

concebida ya por Hegel como algo divino. La pregunta es si el

concepto progresista conservador de cultura no se basa en

una sacralización de lo banal.

MODERNIDAD Y REACCIÓN EN LA FILOSOFÍA

Ciertamente, la visión más simple de la modernidad, el re-

cuento más elemental de sus características, en tanto socie-

dad y forma de vida surgida en Occidente a partir del

Renacimiento, la distingue porque lo que en las sociedades

premodernas era una unidad, podríamos decir, una totalidad

indiferenciada, en la modernidad se diferencia y se articula

en una serie de esferas con una autonomía relativa las unas

de las otras. Particularmente notable es la autonomización del

estado y los poderes religiosos, pero también lo es la auto-

nomización del Estado y la economía, de la economía y la

familia, de lo público y lo privado, de lo político y lo moral, de

lo social y de lo natural, del rito y del saber, entre otras

autonomizaciones que podrían ser mencionadas aquí. Por

ello, cuando Kant, en el sistema constituido por sus famosas

tres críticas, distingue rigurosamente entre cuestiones de

verdad (conocimiento), cuestiones de la bondad (moral) y

cuestiones de la belleza (estética), sólo está expresando en

un sistema filosófico los rasgos esenciales de la nueva época.

La reacción del “idealismo alemán” ante el sistema kan-

tiano es, formalmente, bien conocida. Tomando como ejem-

plo a Hegel, éste ve en el sistema kantiano la expresión de lo

que para él vendría a ser la “desarmonía” o “desunión” (Entz-

weiung) propia de la modernidad. Mucha tinta se ha gastado

en el examen de las relaciones más formales y abstractas

entre el sistema kantiano de las tres críticas y la crítica a la

que éste es sometido por el “idealismo alemán”, particular-

mente por Hegel. Empero, la formalidad y la abstracción de

la crítica a Kant desarrollada por el “idealismo alemán” pare-

cen hacer perder de vista el hecho elemental de que dicha

crítica implica un momento profundamente antimoderno, re-

accionario. En particular, Hegel, consabidamente, levanta la

figura de la “totalidad ética” como figura crítica contra el

sistema kantiano al que Hegel interpreta como el sistema

filosófico de la “desarmonía” o “desunión”. En la figura hege-

liana de la “totalidad ética” está encerrado aquello que po-

dríamos llamar una nostalgia de la totalidad, más

exactamente, de aquella unidad característica de las socie-

dades premodernas, ahora perdida, sociedades las cuales

aparecen, retrospectivamente, cada una –por lo menos en

sus periodos de florecimiento–, como una totalidad orgánica

y, por tanto, armoniosa, como una verdadera unidad u orga-

nismo social. La figura dominante en esta crítica es la de la

“cultura” como una unidad o totalidad de usos y costumbres.

EL CONCEPTO DE CULTURA: ¿PROGRESISMO XENÓFOBO?

La disgregación de la totalidad de una “cultura” ha sido critica-

da en el pensamiento filosófico conservador o reaccionario,

por ejemplo en Hegel o Nietzsche, bajo el título de la “abstrac-

ción”, del supuesto carácter “abstracto” del hombre y la socie-

© Lorenzo Armendáriz, Eslovaquia, 1995.



5Cul tura :  ¿ s acra l i z ac ión  de  lo  bana l ?

dad modernas.Pero basta con leer textos de progresistas que

no tienen reparo en inspirarse en Heidegger o en Gadamer,

por ejemplo, para poder reconocer el tema conservador del

hombre “abstracto” o carente del “seno materno mítico” (NI

146)1  en una versión especial, a saber, el de la “nivelación”

producida por la técnica moderna, o en la versión de la “razón

calculadora”. Pero hay muchas otras versiones “progresistas”

que también ponen en el banquillo de los acusados a la

técnica y a la razón, por ejemplo englobándolas bajo el título

de “razón instrumental”, como es el caso de aquellos progre-

sistas que, un poco más escrupulosos respecto de sus fuen-

tes de inspiración, se remiten a Adorno y Horkheimer. En

cualquier caso, la “abstracción” y secularización en tanto for-

ma de desaparición del apego a los “usos y costumbres” o

de rompimiento de la “cultura”, de fractura de “aquel uno de

pueblo y cultura”, aparecen ahora como la destrucción o pér-

dida de los mismos en tanto efecto “nivelador” de la técnica

moderna o el efecto “enajenante” de la “razón instrumental”.

De una u otra manera, con mayor o menor claridad,

tales progresistas tienden a asumir el concepto de cultura

conservador, sin preocuparse mucho de la lógica xenófoba

que es inherente al mismo. Lo cierto es que la pretendida

defensa de lo “propio”, lo “específico” de una tradición o una

cultura implica, persistentemente, el rechazo de lo “extraño”,1

como explícitamente lo llaman tanto Hegel como Nietzsche.

Hegel, por ejemplo, valora al “imperio romano” como

“(...) la catástrofe general [allgemeines Unglück] y (…) la

muerte de la vida ética, muerte en la cual las individualida-

des de los pueblos perecen en la unidad de un panteón (…)”

(H7 511, c. n.), diagnóstico en el que no podía faltar la men-

ción de lo “abstracto” y lo “igual” –o en lenguaje heideggeria-

no “progresista”, lo “nivelado”– ya que Hegel dice a continua-

ción: “(…) [muerte en la que] todos los individuos son

degradados a ser personas privadas y a ser iguales con

derechos formales, individuos los cuales son unidos sólo por

una arbitrariedad abstracta que se que desarrolla hasta lo

monstruoso.” (H7 511, c. a.) La pérdida de las “individualida-

des de los pueblos” generando individuos “iguales”, es califi-

cada aquí mismo de “generalidad abstracta” (H17 511),

claramente en contra de la “generalidad” concreta del uso

particular en su carácter étnico excluyente.

En este contexto es importante resaltar la idea de la exclu-

sión xenófoba cuyo contramodelo es, precisamente, el mundo

romano. Hegel dice en efecto en otra parte: “En el panteón

romano los dioses de todos los pueblos son reunidos y se

destruyen los unos a los otros mediante el hecho de que son

reunidos. El espíritu romano (…) destruyó todas las religiones

anteriores y oprimió todas las configuraciones en la unidad y

la igualdad. Este poder abstracto fue el que produjo este

desastre inmenso (…)” (H17 183). Tal fenómeno no es otra

cosa, según Hegel, que “dominación, la negación de los indivi-

duos y de los pueblos en una unión, bajo un poder” (H17 161,

c. a.). El punto es aquí el rechazo a la “unidad de un panteón”,

de “un poder”, porque esta unidad significa la impureza de los

usos y con ello la pérdida de la singularidad o individualidad

de cada “pueblo”, ya que los pueblos son concebidos como

individuos mutuamente excluyentes.

Hegel nos dice, en efecto:

(…) las totalidades éticas que son los pueblos, se

constituyen en tanto que individuos y se ponen como



6

singulares contra pueblos singulares; esta posición
e individualidad es la parte de la realidad, pensa-

dos sin ésta, [los pueblos] son puras elucubracio-
nes (...). Este respecto [Beziehung] de individualidad

a individualidad es una relación [Verhältnis] y por

tanto uno [un respecto] doble: el uno, el positivo, el

tranquilo e igual a sí mismo estar el uno junto al otro

en la paz; el otro, el negativo, la exclusión del uno

por el otro; y ambos respectos son absolutamente

necesarios.” (H2 481, c. n.)

Sin embargo, a continuación Hegel privilegia el segundo, la

“exclusión” y, a saber, en la forma concreta de la guerra: “Para

el segundo tenemos la relación racional, concebida como el

someter [Bezwingen] (…). Mediante este segundo lado del

respecto está puesta para la figura y la individualidad de la

totalidad ética la necesidad de la guerra (...)” (H2 481 s., c. n.).

Así pues, no se trata de la exclusión o xenofobia ocasional y

pasiva sino esencial y activa, agresiva, como constituyente

necesario de la “individualidad” de un “pueblo”, de lo que

ahora los progresistas también consideran como su “cultura”

–aunque ellos cierren los ojos frente a la xenofobia inherente

al concepto de cultura que asumen de los conservadores.

Respecto de Nietzsche, encontramos las mismas ideas

xenófobas activas. Para empezar, así como lo hace Hegel,

Nietzsche también detesta al mundo romano (latino) por su

“mundialización” (Verweltlichung),2 de hecho, la “expresión

más espantosa” del carácter no cerrado sino abierto de una

cultura, sería, precisamente, “el imperio romano” (NI 133).

Tal “mundialización espantosa” implica un “deambular caren-

te de hogar patrio [Heimat ]”3 (NI 148) En estrecha relación

con el rechazo hegeliano a la “unión” de los dioses de pue-

blos diferentes “en un solo panteón” ya que esto implica su

“destrucción mutua”, Nietzsche se refiere a la “destrucción

del mito”, para a continuación indicarnos:

Apenas parece posible, transplantar con éxito dura-

dero un mito extraño sin que este transplante dañe

el árbol irremediablemente, árbol que tal vez fue lo

suficientemente fuerte y sano como para, con lu-

chas espantosas, lograr eliminar aquel elemento ex-
traño; pero lo más común es que se seque o bien

prolifere de manera enfermiza. (NI 149)

Exactamente a continuación Nietzsche da otra expre-

sión de la lógica xenófoba de su concepto de “cultura” con

base en el “seno materno mítico”: “Tenemos tan en alto el

núcleo puro y fuerte de la esencia alemana que nos aventu-

ramos a esperar, precisamente de él, la eliminación de los

elementos extraños que le han sido implantados (…)”. (NI 149)

Por supuesto, tal “eliminación” de lo “extraño” que atenta

contra lo “puro” de una cultura, tiene un carácter polémico,

de lucha. Por ello Nietzsche agrega a continuación:

Tal vez alguien piense que aquel espíritu [el ale-

mán] debe empezar su lucha con la eliminación de

lo latino, y reconocerá una preparación y un estímu-

lo externos en la victoriosa valentía y en la gloria

sangrienta de la última guerra [la franco alemana

de 1870]. Empero, la necesidad interna tiene queA L B E R T O  J .  L .   Ca r r i l l o  Canán

© Lorenzo Armendáriz, Eslovaquia, 1995.



7

ser buscada en la emulación de nuestros sublimes

precursores en esta vía [de la eliminación de lo

latino], en ser dignos tanto de Lutero como de nues-

tros grandes artistas y poetas. Pero que aquel al-

guien no se imagine que puede emprender tales

luchas sin sus dioses domésticos, sin su hogar pa-

trio mítico, sin una “recuperación” de todas las co-

sas alemanas. (NI 149).

Todo esto es la consecuencia o, de hecho, otra manifesta-

ción de la insistencia nietzscheana en la “unidad del estilo”,

en la “unidad superior” de la “cultura”, así como en la queja

correlativa sobre “nosotros, modernos”, quienes tenderíamos

a saturarnos “de épocas, usos, artes, filosofías, religiones y

conocimientos extraños. (NI 274, cfr. 146).

Tanto las “totalidades éticas” como las “unidades superio-

res” de las culturas son, de acuerdo con el modelo que nos

interesa aquí, intrínsecamente excluyentes de lo otro, lo “ex-

traño” y, por tanto, xenófobas. Los progresistas se salvan de

tal xenofobia de una manera puramente casual; no porque su

concepto sea esencialmente menos xenófobo que el de los

conservadores –aquí ejemplificados mediante Hegel y Nietzs-

che–, sino casualmente porque se presentan como los defen-

sores de etnias y grupos “culturales” oprimidos y en desventaja

frente a otros. Sin embargo, cualquier defensa del los “usos” y

“tradiciones” en su pureza, es el equivalente al rechazo hege-

liano del panteón único romano y, de acuerdo al modelo que

hemos venido examinando, implica como término lógico la

exclusión de “usos extraños” (Hegel, H1 462, c. n.) u “otras

culturas” (Nietzsche, NI 146); implica la exclusión de otros

dioses o dioses extraños, en suma, “la eliminación de lo extra-

ño”, o xenofobia activa igualmente propugnada por Nietzsche.

Obviamente, la lógica de este concepto de cultura es

xenófoba en tanto postula explícita o implícitamente una esen-

cia étnica en tanto que tal esencia sería el contenido o “con-

creción” a defender –o como dice Hegel, “lo positivo” por lo

cual “sacrificarse”–, entendido como la cultura de un pueblo

o una comunidad dada.

EL CONCEPTO DE CULTURA, VILÉM FLUSSER Y LA LIBERTAD

Una respuesta extrema al concepto de cultura conservador

progresista de cultura, esencialista etnicista, que considera

la diferencia interhumana de uso, costumbre, lengua, etc.,

como algo positivo a defender en sí mismo, es la que da el

filósofo “judío checo” Vilém Flusser. Para poder justipreciar

la respuesta de Flusser al concepto etnicista de cultura con-

viene referirnos aquí a la diferencia, que hasta ahora hemos

dejado de lado, entre la divinización hegeliana y la nietzschea-

na del “uso” o del “estilo unitario” que constituiría la “cultura”.

Para Hegel el “uso” tiene carácter de divino o “sagrado”

(H2 385s.) en tanto instancia que permite la cohesión y la

permanencia de un colectivo (“pueblo”) en tanto tal, como

“individualidad” o unidad excluyente de lo “extraño”. En He-

gel, pues, la divinización del uso tiene una razón pragmática

de carácter más bien ex post, para el observador, que se

comprenderá mejor en la comparación con la divinización

nietzscheana. En efecto, Nietzsche parece tener una razón

pragmática de orden ex ante para divinizar la “cultura”, o la

“totalidad de las manifestaciones vitales” de un pueblo en

tanto tengan una “unidad de estilo” (NI 252). Y son precisa-

mente el “mito”, el “rito”, la “religión” (NI 55, 145), lo que

permite una autocomprensión a aquellos individuos –en pa-

labras de Nietzsche: les permite “interpretar sus luchas y su

vida”– que pertenecen al pueblo o comunidad que sostiene

tale mitos, ritos o religión, y ello, tal autointerpretación, le da

su “fuerza vital” a la “cultura” correspondiente, su “imagen

concentrada del mundo” (NI 145, 147). Como se ve, el carác-

ter divino, es decir, la sanción mítico ritual y religiosa del

comportamiento o uso, tiene una funcionalidad ex ante: es

“divino” no porque permita la cohesión de la comunidad, sino

por el contrario, gracias a que es “divino” permite dicha cohe-

sión. Aquí no es el observador, quien al constatar el resulta-

do del uso no puede más que considerarlo divino, sino que

es el individuo, perteneciente a un pueblo, quien por consi-

derar divino al uso provoca el resultado, a saber, “el todo

ético”, “aquel ser uno de pueblo y cultura”, la unidad de un

colectivo o comunidad excluyente de lo “extraño”.

No sólo se trata de una diferencia de perspectiva ex ante

y ex post entre Nietzsche y Hegel, sino también de perspecti-

va interna y externa. Podríamos decir que la divinización nie-

tzscheana del uso o cultura implica una prescripción para el

individuo y tiene, por tanto, un carácter performativo o existen-

cialista. Es precisamente partiendo de tal carácter existencia-

lista de la sacralización del uso, la costumbre, etc., que mejor

puede entenderse la respuesta extrema que Flusser da al

concepto esencialista etnicista de cultura.

Cul tura :  ¿ s acra l i z ac ión  de  lo  bana l ?



8

Flusser se refiere a aquel “(…) misterioso sentimiento de

apego al hogar patrio (Heimatgefül)4  el cual encadena a

hombres y a cosas” (FM 19), y nos dice: “yo fui arrojado a mi

(…) hogar patrio [Heimat] sin que se me preguntara si el

mismo me significaba algo. Las cadenas que ahí me atan a

mis congéneres, en gran parte me fueron puestas.” (FM 20)

Y lo que entra en juego aquí son los “códigos secretos de los

hogares patrios”, los cuales “(…) están tejidos no mediante

reglas inconscientes sino en gran medida a partir de costum-

bres inconscientes. Lo que caracteriza a la costumbre es

que uno no es consciente de ella. (…) Sin embargo, si el

código se hace consciente, entonces sus reglas ya no se

muestran como algo sagrado, sino como algo banal.” (FM

21) Como puede verse, para esta propuesta, la costumbre,

el uso o hábito aparecen como algo “banal” en un nivel

elaborado, y aparecen como algo “sagrado” solamente en un

nivel primitivo o, como Flusser se expresa, de “lo secundario”

(FM 29). Seamos más exactos.

Lo primero que Flusser considera críticamente en el “mis-

terioso sentimiento de hogar patrio”, en el “hogar patrio”

como tal, es precisamente el carácter inconsciente propio de

la costumbre o uso y el apego a los mismos. En tal incons-

ciencia está implícito un “encadenamiento misterioso” a cier-

tos humanos y a ciertas cosas (FM 10s.), y Flusser nos dice:

Generalmente se trata de fibras misteriosas que

atan al morador [Beheimateter] a los hombres y

cosas del hogar patrio [Heimat]. [Tales fibras] so-

brepasan la conciencia del adulto llegando a lo

pueril, infantil, probablemente incluso a las regiones

fetales y transindividuales, a la memoria no bien

articulada, apenas articulada e inarticulada. (FM 18)

A continuación, Flusser pone el ejemplo de las nostal-

gias que en un expatriado puede despertar una comida na-

cional típica. Con el ejemplo de tal mecanismo, nos dice, el

“misterio” del “hogar patrio” “(…) se muestra como lo que es:

como la sede de la mayoría de (y quizás de todos) lo prejui-

cios –aquellos juicios que están antes de todos los juicios

conscientes.” (FM 18)

Con esto estamos frente a una de las tesis centrales de

Flusser en este contexto: “Este misterioso sentimiento de ho-

gar patrio, alabado y preciado lo mismo en la prosa que en la

poesía, este enraizamiento [Verwurzelung] en las regiones

infantiles, fetales y transindividuales de la psique, no resiste

el análisis sobrio (…)” (FM 18), análisis frente al cual dicho

“enraizamiento misterioso se convierte en una atadura [Vers-

trickung, también embrollo, enredo] obscurantista, que hay

que cortar como un nudo gordiano; entonces, aquel que se

autoanaliza reconoce hasta qué punto su enraizamiento mis-

terioso en el hogar patrio ofuscaba su visión clara de la esce-

na.” (FM 18) A continuación Flusser saca una conclusión central

al decirnos que tal sujeto autoanalizante “[n]o solamente se da

cuenta de que cada hogar patrio ofusca a su manera a los

enredados [Verstrickte] en él, sino también, sobre todo, que

apenas después de la superación de la atadura [Verstrickung],

son posibles el juicio, la decisión y la acción libres.” (FM 18)

Es precisamente el carácter “inconsciente”, “infantil, fetal

y transindividual”, “apenas articulado” o simplemente “inarti-

culado” del “misterioso sentimiento de hogar patrio”, lo que

lleva a Flusser a considerar dicho sentimiento como una

“atadura” o “embrollo” del individuo en las costumbres o

usos, en su “hogar patrio”. Lo que para Hegel era la “relación

substancial con el uso” y para Nietzsche era lo distintivo del

individuo “mítico”, son para Flusser meramente “atadura” o

“embrollo” infantiles, “prejuicios”, que no resisten el análisis

pero que ciertamente “ofuscan la mirada clara” del individuo.

Sin embargo Flusser coincide en cierto sentido muy especial

con Hegel y más aún con Nietzsche respecto del carácter

divino del “uso”, la “costumbre”, la “cultura” o el “hogar patrio”.

En efecto, en la medida en que el individuo está “encadenado”

(FM 19) al “hogar patrio” o la “costumbre” de la manera descri-

ta, en esa medida, tal individuo “(…) sacraliza los vínculos

humanos que le han sido impuestos por su nacimiento y, por

tanto, menosprecia los que puede asumir libremente (…)”

(FM24). Tal es el punto crítico central para Flusser: la libertad.

Sin desarrollar el punto en este escrito,5 Flusser asume la

consecuencia ilustrada de que cualquier sacralización em-

prendida por el hombre implica la abdicación de su libertad.

De hecho la idea básica es la de que “[e]l hombre es

libre porque en un movimiento imprevisible e inexplicable se

puede levantar contra sus ataduras [Bindungen] (…)” (FM 32)

Un caso en el que el hombre renuncia o abdica de su libertad

es, precisamente, aquel en el que cree reconocer algo como

sagrado y, con ello, como transcendente, como más allá de

sus fuerzas o posibilidades. Tal es el caso de la “atadura

[Verstrickung] al hogar patrio”. En dicha atadura en tantoA L B E R T O  J .  L .   Ca r r i l l o  Canán



9

vínculo “impuesto”, el hombre pierde su libertad y, precisa-

mente por ello, se puede hablar, formalmente, de que “(…)

sacraliza las ataduras [Bindungen]” (FM 24). En otras pala-

bras, en su carácter de vínculo incuestionable, de “prejuicio”,

se puede hablar de lo “sagrado de la costumbre” (FM 24).

Pero no se trata sólo de una cuestión formal, en el sentido del

mero asumir algo como intocable, sino, además, en el sentido

material, ya que el individuo aprueba y respeta, “ama”, su

atadura. Por ello el “misterioso sentimiento de hogar patrio”

realmente ata a dicho “hogar patrio”, a la “costumbre”. La

sacralización del uso y la atadura a él devienen inseparables.

Ahora bien, si la costumbre o su concepto obscuro de

“hogar patrio”, no resisten el “análisis sobrio” ya que frente a

él se convierten en meros prejuicios –por caros que nos

puedan ser–, entonces, tal análisis tiene el carácter de una

desacralización. Esto es lo que ya había ocurrido con el

advenimiento de la modernidad y que arriba mencionamos

como parte del proceso de secularización. Por ello es que

para Marx y Engels en el Manifiesto del Partido Comunista,

los proletarios no tenían nada que perder más que sus cade-

nas; también por ello, en el mismo texto, se resaltaba el

simple hecho de que la burguesía había “hundido todo lo

sagrado en las aguas heladas del cruel cálculo egoísta”.

Pero volviendo a Flusser, su tesis es que una vez que el

“análisis sobrio” muestra al “misterioso sentimiento de hogar

patrio” como un embrollo de prejuicios, esto, antes “(…) sa-

grado[,] es mostrado como banal.” (FM 21) Se trata de un

efecto secularizador propio de la modernidad.

La banalidad de la costumbre significa que se reconoce

su carácter meramente fortuito, la carencia de toda importan-

cia intrínseca o bien transcendente de la misma, lo cual se

revelaría precisamente en el caso de un emigrante como lo

fue el propio Flusser: “Después de haber cortado un nudo

gordiano tras otro, el de Praga, el londinense, el sao paulista, Cul tura :  ¿ s acra l i z ac ión  de  lo  bana l ?

(…) reconocí que todos los prejuicios tenían en el mismo valor

(o la misma carencia de valor) (…)” (FM 18). Es decir, cual-

quier uso o costumbre, por más que se pueda encontrar una

explicación u otra para el hecho de que haya sido asumido por

un grupo humano dado, no tiene en su concreción como uso

particular, ninguna justificación intrínseca ni transcendente.

Piénsese en la variedad apabullante de los mitos e insti-

tuciones de la fertilidad en las diferentes culturas conocidas

o registradas. Tal variedad de uso, rito, creencia, tal variedad

del carácter concreto, de la relación entre mujer y hombre,

entre hembra y macho humanos, no muestra más que la

casualidad, el carácter no necesario de dicho carácter con-

creto en tanto tal carácter concreto particular. Pero tal casua-

lidad o fortuitidad no es otra cosa que la banalidad del uso

específico, aunque para los miembros de la comunidad im-

plicada, tal uso no aparezca como banal. Para hacer más

concreto el ejemplo, piénsese sólo en el rito católico del

matrimonio. Para los directamente implicados, para sus pa-

dres y demás familiares, incluso para todo el poblado o hasta

para “la sociedad”, tal rito dista mucho de ser banal, pero

para el fin mismo de la procreación lo es plenamente. Por

supuesto, esto no quiere decir –como ha insistido en ello

Bolívar Echeverría– que en tanto humano, el acto de pro-

creación y todo el conjunto de objetos y acciones que lo

enmarca y lo constituye, no tengan que tener un carácter

concreto –propio de una “identidad cultural” (DC). Pero lo que

humaniza tal procreación no es el carácter concreto particu-

lar, sino el mero hecho de que tenga un carácter concreto en

general. La concreción del uso en tanto uso y no mera con-

ducta animal, es, ciertamente, necesaria, pero no en tanto tal

concreción específica sino en tanto mera concreción en gene-

ral. Así, el uso en tanto concreción en general, diferencia a lo

© Lorenzo Armendáriz, Eslovaquia, 1995.



10

humano de lo meramente natural o animal, pero en tanto

concreción particular es, frente a lo humano en general, mera-

mente banal; banal en el sentido de que en su concreción

inmediata, irreflexiva, no puede reclamar ninguna transcen-

dencia, porque en tal inmediatez no tiene ningún título para

pretender ser la corporificación de lo humano en general.

CONCLUSIÓN

Dejando de lado aquí la discusión sobre el relativismo del

uso, y manteniéndonos sólo al nivel de su banalidad en el

sentido recién discutido, es decir, de su naturaleza o carácter

casual en tanto conducta irreflexiva, resulta claro que la pro-

puesta de Flusser se encuentra en el punto antípoda del

concepto progresista conservador de cultura, especialmente

en la versión progresista casi postmoderna de dicho concep-

to. Para el progresista de espíritu postmoderno todas la “di-

ferencias”, en este caso, todas la “culturas”, es decir, cada

conjunto de “usos” tradicionales de un grupo humano dado

–no necesariamente étnico en sentido estricto–, son igual-

mente válidas –aunque en nombre de tal igualdad haya que

defender a las culturas “oprimidas” o “marginadas” frente a

las “dominantes”. Por el contrario, para Flusser todas son

igualmente inválidas en tanto usos irreflexivos, en tanto ata-

duras impuestas al individuo por su nacimiento. De ahí que

Flusser preconice no la bondad de dichos vínculos destina-

les,6 sino la bondad de los vínculos libremente elegidos, es

decir, los vínculos por los que el individuo puede asumirse

como responsable (véase FM 18-20). Tales vínculos serían

para él “lo primario” (FM 29). Pero si los vínculos –“atadu-

ras”– destinales son banales, “lo secundario”, entonces no

tienen por qué ser defendidos. Flusser dice esto con una

metáfora: en vez de andar buscando nuestras “raíces”, pue-

de ser que nos demos cuenta “(…) de que el hombre no es

ningún árbol; de que tal vez la dignidad humana consista en

no tener raíces; de que el hombre devendrá hombre apenas

cuando cercene las raíces que lo atan”. (FM 107)

Con tal posición, es decir, preconizando que la libertad

humana reside –por lo menos en una parte medular– en la

construcción de relaciones elegidas y, por tanto, por las que

uno es responsable y llamado a rendir cuentas, Flusser no

sólo escupe en la cara de todo patriotismo, sino de todo

culturalismo, así sea éste el bien intencionado culturalismo

“progresista”, del cual, siguiendo el movimiento básico del

A L B E R T O  J .  L .   Ca r r i l l o  Canán

pensamiento de Flusser, podríamos decir que pasó de la

crítica de las cadenas de la opresión proletaria a la defensa

de las cadenas de la “cultura propia”, de las cadenas ofus-

cantes de lo “amado” irreflexivamente.

En la defensa de la “cultura”, los progresistas –que no

todos los conservadores– pasan directamente a la crítica de

la técnica, del progreso técnico. Aquí conviene señalar que

Flusser considera la obscura noción de “hogar patrio”, de

“suelo patrio”, no como un “valor eterno sino como una fun-

ción de una técnica específica” (FM 17). Se trataría de la

técnica que empezó o permitió la sedentariedad, técnica que

tendría varias formas, pero que ata a los hombres a un suelo

determinado, así sea éste el de una gran ciudad específica o

el de varias urbes en una “nación”. En este sentido, la indus-

tria que requiere trabajadores “sedentarios”, vendría a ser,

para Flusser, esencialmente una continuación de la agricul-

tura y la crianza de ganado. Tal sedentariedad, ya sea agro-

pecuaria o industrial, es propia, según Flusser de la “historia”.

Apenas la nueva técnica basada en la comunicación electró-

nica vendría a romper con aquel “neolítico” que se extiende

desde hace diez mil años hasta nuestros días. Es decir, con

el paso al nomadismo en la nueva era de la comunicación,

nos encontraríamos en la “posthistoria” y, apenas en tal paso,

se darían las condiciones para la superación amplia del “mis-

terioso sentimiento de hogar patrio”, para “trascender los

suelos patrios” (véase FM 15-17). Sin entrar aquí a una

evaluación del diagnóstico de Flusser contenido en el mode-

lo “historia” –“posthistoria” recién esbozado, salta a la vista

que Flusser no toma a priori una posición en contra de la

© Lorenzo Armendáriz, México, 1995.



11Cul tura :  ¿ s acra l i z ac ión  de  lo  bana l ?

técnica –sin ser ciego frente a los peligros de la misma, ya

que en su teoría de la comunicación esboza tanto una forma

“dialógica” como una “fascista” de la técnica electrónica, tema

que aquí no podemos considerar. En cualquier caso, a dife-

rencia del antitecnicismo casi ludista de los actuales progre-

sistas, Flusser ve precisamente en un progreso técnico, a

saber, en el paso del primer nomadismo a la sedentariedad,

la consecuencia negativa de una abdicación de la libertad en

la atadura al “hogar patrio”, a la “cultura propia”, a las “pro-

pias tradiciones”, “usos” y “costumbres”.

En vez de simplemente defender como casi sagrados a

la quena, el mole y el jorongo, o sus equivalentes, en contra

de la técnica “globalizadora”, que es lo que ahora la izquier-

da latinoamericana considera como parte básica de su mi-

sión, Flusser tiene una posición crítica y abierta frente a las

posibilidades de la técnica, al mismo tiempo que una posi-

ción extrema de desacralización de las “cosas” y “ataduras”

tradicionales, considerándolas como abdicación de la liber-

tad en la medida en la que no adquieren un carácter banal

para el individuo que permanece atado a ellas.

B I B L I O G R A F Í A  Y  A B R E V I A T U R A S

DC = Echeverría, B., Definición de la cultura, México, 2001.
FM = Flusser, V., Von der Freiheit des Migranten. Einsprüche gegen den
Nationalismus, Berlín, 2000.
De Hegel, G. W. F., Werke in zwanzig Bänden, Frankfurt / M, 1985:
H2 = Hegel, Escritos de Jena.
H4 = Hegel, Escritos de Nürenberg y Heildelberg.
H7 = Hegel, Fundamentos de la filosofía del derecho.
H17 = Hegel, Lecciones sobre la filosofía de la religión.
NI = Nietzsche, F., Sämtliche Werke, Band 1, Berlín, 1980.
c. a. = cursivas del autor del texto citado

N O T A S

1 Se trata de la ominosa palabra alemana fremd, Fremdes, que casi siempre
tiene la nota de lo amenazante o, en el mejor de los casos, de lo incómodo.
2 La traducción literal de esta palabra alemana sería mundanización, sin
embargo, esta palabra castellana tiene la connotación teológico religiosa
de la oposición entre lo celestial y lo terrenal. Tal idea no está presente en el
uso nietzscheano de Verweltlichung. Nietzsche se refiere al hecho de al-
canzar un carácter mundial, una extensión máxima, por ello elegimos tra-
ducir Verweltlichung como mundialización.
3 Véase más en el texto la discusión sobre la traducción de la palabra
alemana Heimat.
4 En este mismo texto, Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit (Ocupar
una vivienda en la carencia de hogar), Flusser ofrece una discusión acerca
de la palabra alemana Heimat, la cual traducimos aquí como “hogar pa-
trio”. La discusión toca el aspecto muchas veces resaltado de que tal
palabra alemana no tiene un equivalente en idiomas tales como el inglés, el
francés, el italiano –como tampoco en castellano. Tal situación obliga a
paráfrasis como “hogar patrio” en el sentido del apego a una comunidad, a
una tierra, a una nación, a las que uno “pertenece” y uno “ama” o “añora”.
Téngase, pues, presente que la palabra “hogar patrio” en lo sucesivo es
sólo una abreviatura para tal sentido o idea de pertenencia emotiva a una
comunidad, sus instituciones, usos y “cosas” –las cuales incluyen el am-
biente natural. Otras interesantes palabras germanas son Heimtland y Hei-
materde, respectivamente, país patrio y tierra patria. Lo curioso es que las
palabras Land (país) y Erde (tierra) se combinen con la palabra Heimat
(hogar), ya que está última palabra está cargada de resonancias sentimen-
tales muy fuertes. La importancia del asunto se comprende cuando en la
frontera alemana a uno como extranjero se le pregunta retórica y benevo-
lentemente: Zurück in die Heimat? Es decir: ¿De regreso al hogar patrio?
Frase ésta que en castellano nadie usaría porque en castellano no se
subraya de manera expresa el vínculo sentimental, el cual, cuando mucho,
quedaría implícito en la pregunta que sería la normal: ¿De regreso a su país?
5 Wohnung beziehen in der Heimatlosigkeit (Ocupar una vivienda en la
carencia de hogar), en FM.
6 No es casual que en la Alemania nazi la palabra Schicksalsgemeinschaft,
comunidad destinal, perteneciera al vocabulario básico.

 Alberto J. L. Carrillo Canán es profesor de la Maestría en
Estética de la Facultad de Filosofía y Letras de la BUAP.






