Dolor y sensualidad

V ida cotidiana de una monja iluminada en Puebla

Armando
Gonzalez Morales

Aparecidsela una vez en la devotisima accion,...de abrazarse con Cristo,
en cuya suavisima llaga del corazén ponia la boca,

mientras los divinos desenclavados brazos le abrazaban la cabeza.
FRANCISCO DIEGO DE LEMUS (1683)

Es dificil asegurar cual pudo haber sido la celda de sor Maria de Jesus
Tomelin, monja ‘iluminada” que habitd durante 39 afios el convento de
La Purisima Concepcion en Puebla. Sin embargo, si podemos saber
aspectos de su vida que nos muestran el ethos o cosmovision del
mundo que se respiraba a principios del siglo xvii en Puebla.

Los conventos femeninos podrian clasificarse en los de las religio-
sas que guardaban la vida comin, denominadas descalzas; y los
monasterios donde se podia observar una vida particular, los de las
monjas calzadas. Las ciudades de México y Puebla fueron las que mas
conventos de este segundo tipo tuvieron durante la época colonial.

En los conventos de monjas calzadas, como el de La Purisima
Concepcion en Puebla, se permitid el ingreso de monjas de velo
negro en dos categorias: supernumerarias y numerarias. Estas mon-
jas podian vivir gracias a los réditos de la dote que daban sus fami-
lias, por lo que el monasterio no se encargaba de su alimentacion,
vestuario, habitacion y gastos. Las monjas que nunca llegaban a
reunir el dinero suficiente de una dote, no podian aspirar a profesar
como monjas de velo negro y coro, y quedaban, por lo tanto, como
monjas de velo blanco. Las monjas numerarias y supermumerarias
tenian sirvientas o esclavas por lo que no necesitaban de los servi-

© Graciela Iturbide, El sacrificio, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.



© Graciela Iturbide, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.

cios colectivos. Con el ingreso de este tipo de monjas, los
espacios originalmente asignados para los huertos se con-
virtieron en las celdas y patios que ocuparon estas monjas
privilegiadas. Cada celda, de alguna manera, reproducia el
estatus social de cada religiosa.

La riqueza econdmica que se alcanzaba todavia en esa
época, estuvo acompafiada de una intensa religiosidad. Se
conocen en Puebla, por lo menos, a tres monjas “ilumina-
das” durante el siglo xvii'y principios del xviii. Una de ellas,
llamada Isabel Encarnacidn, profeso en el convento de Car-
melitas Descalzas. Naci6 en la ciudad de Puebla en 1596 y
murié como monja ejemplar el 2 de febrero de 1633. En el
convento de Agustinas Recoletas de Santa Monica profesd
Maria de San José (1656-1719); y en el convento de La
Concepcién, Maria de Jesds Tomelin (158?- 1637), quien
fuera la mas famosas de las tres, ya que tuvo doce intentos
para ser beatificada, pero sin éxito hasta ahora.

Una monja iluminada es aquella que logra tener visiones
y revelaciones como las solia tener sor Maria de Jes(s, ya
que “lograba” ver a Cristo nifio y adulto en la hostia; después
de haber superado una fase de severas purgas. El problema
con estas revelaciones es que era muy dificil saber de qué
lado estaba, es decir, si del lado de la ortodoxia sostenida
por la Iglesia o de la herejia del demonio que utilizaba a las
muijeres, consideradas como su instrumento predilecto.

Uno de los mayores problemas eran las monjas alumbra-
das, quienes simulaban tener visiones santas, pero en realidad
no eran mas que una especie de embusteras. El siglo xvil
estuvo plagado de estas monjas alumbradas, en Europa y
sobre todo en Espafia. Sin embargo, aqui también hubo fre-
cuentes casos como el de Teresa Romero, quien fuera acusada
de pertenecer a la secta de alumbradas por el tribunal de la
Inquisicion en la ciudad de México en el afio de 1649. Teresa
Romero naci6 en Cholula, vivio en Atlixco, en Tepetlaoxtoc
(cera de Huamantla), y en la ciudad de México. Fue acusada de
tener revelaciones llenas de cosas increibles que estaban en



contra de la teologfa oficial. Eran proposiciones heréticas con
lo que engafiaba a mucha gente que le crefan cuando afirmaba
que tenia revelaciones del cielo. En la ciudad de México llevo
durante algun tiempo el habito de beata del Carmen y, cuando
se descubrié que no era una iluminada, se supo ademas que
tenia dos hijos. Segun la investigadora Josefina Muriel, en la
ciudad de Puebla es donde méas casos de alumbradas hubo.

Es importante tener en cuenta que para el siglo xvii las
mujeres eran consideradas como seres débiles y menos inte-
ligentes que los hombres. Las leyes de entonces las trataban
como menores de edad que necesitaban proteccion. Se pen-
saba que eran tan poco responsables que no podian ser
testigos en testamentos, ni ser fiadoras ni tampoco ser encar-
celadas por deudas. Su condicion estaba reducida a ser hija
del padre o0 esposa de su marido, o bien tenian otra opcion,
entrar a un convento. Por supuesto que estamos hablando
s6lo de una élite de la sociedad novohispana, que era la que
podia entrar a los monasterios a profesar. Aunque siempre
hubo diferencias entre ricas y pobres en el interior de los
monasterios, la opcion de quedarse en el hogar o entrar a un
convento estuvo al alcance de indias y mestizas que convi-
vian con las monjas como mozas de servicio o nifias educan-
das. No tenian que demostrar, como lo hacian las monjas,
legitimidad y limpieza de sangre; gozaban por lo tanto de
mayor libertad para entrar y salir de los conventos.

La identificacion de la mujer con el mundo irracional fue
una via para liberarse de su condicion de inferioridad a través
de las visiones y el ascetismo. El ascetismo es el conjunto de
practicas que buscan la perfeccion cristiana. Ayunos, flagela-
ciones, uso permanente de pdas y distintas formas de sufri-
miento y destruccion del amor propio, fueron utilizados por las
monjas quienes suplian sus supuestas limitaciones corpora-
les, al interceder por los pecadores compartiendo sus sufri-
mientos. Recordemos que estas religiosas pretendian imitar a
Cristo, pero como su cuerpo era distinto, debian superar lo
que hacia los hombres por medio del dolor como sefiala
Margo Glantz, y asi superar sus “desventajas” corporales.

Sor Marfa de Jests se destacaba por virtudes como la
paciencia, ya que cuando otras monjas la calumniaban y
acusaban de hipdcrita, embustera, ilusa, santera, alumbrada
y hechicera, mostraba una gran humildad y espiritu caritati-
vo, como sefialan algunos de sus bidgrafos, puesto que toda
la comida que le regalaban, por ejemplo, se las daba a las

enfermas. Otra virtud era su castidad, puesto que los peca-
dos de las mujeres eran vistos como parte de su naturaleza
corporal y sensual, siendo los hombres seducidos por la
corporeidad que la mujer ofrecia. Para probar esta virtud se
debia resistir a la tentacion. En el mbito barroco que se respi-
raba, se presentaba bajo un gran erotismo, bajo el ropaje del
dolor-placer, que es una herencia de la oposicion cristiana
entre cuerpo y espiritu, produciendo visiones cargadas de un
gran erotismo como podemos observar en la obra de uno de
sus biografos, Francisco Pardo (1676), quien escribia que a sor
Maria de Jesus “...se le ponian delante de los sentidos a
esta sierva de Dios, las sombras del abismo en figura de
hombres desnudos...". *

Como nos sefiala Rosalva Loreto Lopez —especialista en
el tema-, las monjas iluminadas se convirtieron en prototipo
de modelo a imitar por el reconocimiento de su “natural fragili-
dad" y la tenaz defensa de su castidad ante los embates del
demonio. El demonio tenia la capacidad, dentro de las visio-
nes de las iluminadas, de trasmutarse en un hombre o en
distintos animales como tigres y leones. Estas apariciones
eran constantes y en cierta forma eran una especie de requisi-
to para que estas monjas iluminadas lograran una auténtica
unién mistica con Dios. Como lo ha sefialado otro especialis-
ta, Antonio Rubial Garcia, el misticismo femenino del Barroco,
tanto el europeo como el novohispano, insistia en lo sensual y
en lo corpéreo y se aferraba a la humanidad de Cristo.

En su celda, Maria de JesUs podia recrear sus visiones
con mayor intimidad y escuchar la voz de Dios, oler los aro-
mas divinos y vivir en su mundo imaginario. Sin embargo,
también distintas revelaciones fueron compartidas en lugares
donde se llevaba una vida comdn entre las monjas, como era
el coro. Estas apariciones reafirmaban la devocion y la vision
teoldgica de la gracia o castigo de Dios. Las visiones fueron
reconocidas como un mecanismo vélido de comunicacion en-
tre Dios y la iluminada y compartido por la comunidad monas-
tica. Como todas las monjas, las iluminadas, buscaban unirse
con su amado esposo -Dios— de manera intemporal. Las
manifestaciones sobrenaturales que vivieron estas monjas eran
con el fin de llegar a una vida perfecta, por lo que se les
conocid también con el término de monjas obsesas.

Es indispensable tener en cuenta la importancia que te-
nian las imagenes. Jugaban un papel decisivo para las visio-
nes de las iluminadas. Gran parte de su éxito descansaba en
una sensibilizacion eficaz de la imagen. Distintas revelaciones



y visiones de santos hispanos y novohispanos fueron impre-
sas y difundidas con entornos decorados con vegetales, fru-
tas, estrellas, peces, aguilas, etc., posible de ser observadas
también en varios muros de los propios conventos, plagadas
de una riqueza paradisiaca para exacerbar la sensibilidad.
Para ello debemos recordar que la proliferacion de grabados
pinturas y demas iméagenes ya estaba bien generalizada para
el siglo xviI. Si a todo ello agregamos las ceremonias realiza-
das al culto pblico, celebradas con el canto de las religiosas,
entre las que habia notables misicas que tocaban algdn ins-
trumento, el ambiente era propicio no sélo para las iluminadas
sino para “absorber o sobrenatural”. Josefina Muriel nos cuenta
que en una noche de Navidad, cuando sor Maria de JesUs se
encontraban cantando en el coro, vio salir de su boca

diferentes flores tan exquisitas en el bello y raro color
de los matices y en la graciosa configuracion de las
hojas, que si tales no las produjo el paraiso, se debia
decir que nunca fueron vistas en el mundo.

Es importante sefialar que los conventos se convirtieron
en un factor aglutinante de los sectores privilegiados, mu-
chos de ellos criollos y otros peninsulares acriollados, quie-
nes a partir de los codigos que les impuso el imperio espafiol
generaron una conciencia propia que buscaba afianzar su
diferencia con Espafia. Como lo ha sefialado Antonio Rubial
Garcia; se construfa un mundo mestizo propio al tener los
novohispanos la necesidad de poseer sus particulares san-
tos en una época que el Papa Urbano VIII limitd el culto s6lo
a personas canonizadas. El culto a los santos quedo total-
mente sometido a la autoridad papal, prohibiéndose la im-
presion de libros que contuvieran sugerencias de santidad,
milagros o revelaciones sin la aprobacion de la Iglesia. De
esta forma, los criollos se vieron obligados a promover ante
el Vaticano sus santos y santas que eran la confirmacion de
que la Nueva Espafia era una tierra madura espiritualmente,
y sor Marfa de Jesus fue una prueba de ello al ser promovida
su beatificacion ante tres distintos Papas.

Sin embargo, debido a la ambigliedad del lenguaje mistico,
como muy bien sefiala Rubial Garcia, la intromision en el ambi-
to visionario de algunas imagenes que, vistas por los ojos de
tedlogos muy estrictos, podrian parecer heréticas. Es probable
que esto sucedid con sor Maria de JesUs, ya que en dos
ocasiones visit un lugar apacible que ella denoming “el purga-

torio de deseo” donde la llevd “el celestial cortesano”; Pardo lo
describe como un locus amenus de frescos bosques, con rios
cristalinos, aves coloridas y personas de diversas proporciones.

Es posible también, que esta monja iluminada impulsara
la cohesion social con otros sectores sociales, como el indi-
gena. Para diciembre de 1619, se organizd la celebracion de
la festividad de la Inmaculada Concepcion de Marfa, estable-
ciéndose la representacion a los indigenas que habitaban en
los barrios periféricos de Puebla. Incluso Rosalva Loreto
Lopez sugiere un posible sincretismo de transposicion de
deidades entre la Madre de Cristo y Soapile, variante de
Cihuapilli, compariera de Camaxtli o tal vez Matlacueye, es-
posa de Camaxtli. Es dificil saberlo, pero para nosotros que
vivimos en tierra de indios —como sefialaba Fernando Beni-
tez-, el fenémeno del misticismo puede sernos mas com-
prensible con la presencia de chamanes, que no son otra
cosa que maestros del éxtasis. La esencia misma de los
chamanes se acerca a sor Maria de JesUs, maestra del
éxtasis religioso por saber comunicar su propia experiencia
como algo fundamental. Soapile se reverenciaba en toda la
region del Atlixco, Tlaxcala y Cuauhquechula.

La fundacion del convento (1593) tuvo una rapida acepta-
cion por parte de las familias mas importantes de Puebla y sus
alrededores. Casi una cuarta parte de las mujeres eran prove-
nientes de Cholula, Tepeaca, Atlixco, Tlaxcala y Tehuacan. In-
cluso ingresaron mujeres provenientes de Veracruz, México,
Zacatecas y Guadalajara. En 1609 ya tenia su cupo al maximo,
80 monjas profesando, lo que nos habla de los pocos hombres
casaderos para estas mujeres de familias, que buscaban con-
servar el patrimonio material y simbdlico de su linaje, al meter a
sus hijas a un convento. Por linaje debemos entender un
grupo de personas relacionadas con un mismo origen consan-
guineo. Los lazos consanguineos dentro de los conventos
eran algo comdn, en ocasiones habia varias hermanas, pri-
mas o sobrinas dentro de un mismo convento, siendo estos
lazos de parentesco uno de los elementos caracteristicos del
catolicismo novohispano. Rosalva Loreto Lopez observa que
en el siglo xvi poco mas de la mitad de las religiosas en
Puebla estaban estrechamente ligadas familiarmente.

Maria de Jests Tomelin y del Campo fue hija de don
Sebastian de Tomelin, espafiol, nacido en Valladolid, Castilla,
quien era duefio de obrajes y haciendas, con las que hizo una
buena fortuna; su madre fue Francisca del Campo, una criolla



o

© Graciela Iturbide, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.

nacida en la Ciudad de México. Al parecer, don Sebastian
presionaba mucho a su hija para casarse con un caballero rico
y poseedor de un mayorazgo. Se dice que en una ocasion su
padre, que era un hombre &spero, sacé una daga y corrid tras
de su hija que se refugié en un armario, al cual hizo trizas con el
pufial. Sor Maria de JesUs, bajo la constante presion de su
padre caia enferma al grado de desahuciarla los médicos. Al
final el padre no pudo impedir que su hija abrazara el estado
religioso un dia de mayo de 1598, cuando era acompafiaba por
su madre. Al parecer pidi6 entrar al convento de La Concepcion
para tomar un poco de agua, pero no volvid a salir jamas.

Se cuenta que desde su nifiez vivié en un mundo misti-
co. Sus hidgrafos relatan que recibia la visita de las almas
del purgatorio; la Virgen Marfa le ofrecia al Nifio Jesus y
recibia también ayuda de &ngeles guardianes. Francisco Par-
do (1676) cuenta que a la edad de cinco afios vio en una
noche a cierto tio suyo difunto, el cual le pidi6 que le dijera a
su padre que le ayudara a salir del Purgatorio dedicandole
unas misas a su alma, por lo que el padre dijo a su hija:

Hazle estas y estas preguntas a tu tio cuando lo
veas, las cuales hizo esta criatura admirable, y sali6
de ellas tan cierta la noticia de la verdad del caso,
que dichas las Misas se alivio, aquella alma y se
engrandecid esta nifia.®

Este mundo mistico no cambi6 cuando entrd al conven-
to, donde mantuvo comunicacién con los santos de su parti-
cular devocion, como eran San Juan Bautista, San Francisco
de Asfs, Santa Gertrudis y Santa Teresa de Avila, ademas de
todos los santos que la favorecieron, como nos dice otro
hidgrafo suyo -Diego de Lemus (1683)-“.....era tan enamora-
da de las virtudes, no podia menos de aficionarse a todos los
santos, en quienes resplandece la Santidad y perfeccion”. *

La influencia de Santa Teresa es tan evidente que Diego
de Lemus afirmaba “que su querdbica pluma fueron la luz,
conducta y guia de la venerable madre™ sor Maria de JesUs.



Es importante recordar que Santa Teresa logrd, en gran
parte, que a las mujeres se les reconociera el derecho a
participar activamente en la vida espiritual. Santa Teresa de
Avila (1515-1582), beatificada en 1614 y canonizada en 1622,
decia que era imposible hablar del cielo o de los seres celes-
tiales sin darles una forma, sin tener de ellos una imagen
precisa. Sélo podia pensar en Cristo como hombre y por ello
era tan afecta a las imagenes. Para Santa Teresa no habia
milagro mayor que el mismo Dios la besara con los besos de
su boca y la inundara de dicha.

La blsqueda de la perfeccién que mantuvo sor Maria de
Jes(s se expreso en la atencion de su propio cuerpo. En las
apariciones que tenia era frecuente el férreo control sobre
sus sentidos auditivos, olfativos y visuales. El control tenia
que llegar a tal grado, porque en esa época se crefa que era
suficiente una mirada para dejar de ser casta: si se tenian
los ojos sin honestidad se perdia la castidad. Bajo esta men-
talidad sor Marfa de Jests, nos dice Francisco Pardo:

Guardaba tanta cautela en los ojos, tanta atencion
en todos sus pensamientos, palabras y acciones
que las veces que la obligacion le impedia a que
bajase al locutorio, torno o reja, traia ordinariamente
echado el velo sobre el rostro, recatada la vista, los
0jos bajos, la vigilancia en la resistencia, y en Dios
el corazon, y jamas con todas estas acciones mir
la cara a hombre alguno de los que en la reja o
porteria asistian, ni vio las facciones de los varones
que en los locutorios hablaban.®

El control que demuestra sor Maria de JesUs sobre su
conducta es un excelente ejemplo para observar el tipo de
comportamiento que se esperaba de las mujeres, ya que
tuvieron la desgracia —como sostiene el investigador José L.
Sénchez Lora- de ser las portadoras y guardianas del honor
de los varones. No olvidemos que toda la sociedad se funda-
mentaba en el honor y si quebraba, quebraba todo, por esta
razon se consideraba a las mujeres como factor de disolu-
cion social.

La santidad de sor Marfa de JesUs se manifestaba en lo
milagroso, como eran su don de la profecia, hilocucion y su
capacidad de penetrar las conciencias. Sobre la primera ca-
pacidad predijo que después de su muerte seguiria la del
obispo de la catedral poblana (1627-1634) don Gutierre Ber-

nardo de Quiroz y en su lugar llegaria un pastor santo,
aunque en esos momentos todavia no estuviera ordenado
como sacerdote, su gobierno sera santo pero padecera mu-
chos trabajos, es decir, estaba hablando de Juan de Palofox
y Mendoza. En cuanto a la capacidad de penetrar las con-
ciencias, se cuenta que fue capaz de descubrir a su compa-
fiera de celda, sor Agustina de Santa Teresa, quien recopilaba
informacion sobre todos sus actos, por Ordenes del obispo
de Puebla Alonso Mota (1606-1625), ya que se habia perca-
tado, junto con el confesor de sor Maria de Jesus -¢l padre
jesuita Miguel Godinez- de las virtudes de esta monja ilumi-
nada. El padre Godinez fue un especialista para distinguir
monjas iluminadas. La catalogaba a la altura de otros misti-
cos maestros y al respecto decfa: “yo por espacio de mas de
treinta afios traté muchas almas muy perfectas en la oracion;
pero esta santa mujer fue de las méas perfectas que hallé en
materia de oracion”.

Como lo sefiala Asuncion Lavrin, las biografias sobre
monjas iluminadas cabalgan entre dos géneros, el de la
historia y la novela. Por un lado estas biografias buscaban
las evidencias en varias fuentes, como testimonios orales y
escritos, manteniendo una narracion coherente historicamente
hablando. Sin embargo, esta fuerza histérica se esfuma cuan-
do se mezcla con la novela, sobre todo al introducir elemen-
tos dificiles de corroborar como eran las visiones. Estas
biografias convierten a estas monjas santas en el modelo de
las virtudes de las reglas y sermones dictados por obispos y
guias confesionarios. Los confesores fueron los encargados
de guiar a las religiosas y mantener el modelo de perfeccion
para ellas. Esto adquiria veracidad cuando lograban conse-
guir adeptas que encarnaran el ideal y lo practicaran como
sor Maria de Jesus. Estas biografias realizan un salto de una
realidad a una idealizacion y con ello convierten a la biogra-
fia en hagiografia. Por hagiografia debemos entender la histo-
ria de las vidas de los santos, pero al mismo tiempo la dificultad
de separar la historia de la novela. Es decir, Se exagera una
realidad que era innegable, ya que la severa disciplina, la
inquebrantable fe y una enorme vocacion a la oracion eran
casi algo mas que veridicas, sobre todo al practicarlo estas
santas mujeres entre varias monjas creyentes.

Las hagiograffas sobre Sor Maria de JesUs estan basadas
en un cuaderno que escribié su compafiera de celda; historia
que avald la santa al dejarlo por escrito de la siguiente forma:



He visto este cuaderno, que escribié mi hermana, la
madre Agustina de Santa Teresa, de las obras de Dios
Nuestro Sefior y sus Santisima Madre y mercedes que
por gracia y el favor me ha hecho Su Majestad y su
intersecion (sin mecererlas yo) me ha hecho su Ma-
jestad y porque es verdad, para honra y alabanza de
mi Sefiora la Madre de Dios, lo firmo de mi letra y
nombre Marfa de Jess, monja profesa en este Con-
vento de La Concepcion de la Madre de Dios [...] .6

El 11 de junio de 1637 fallece de hidropesia sor Maria de
Jesus. Realizd once milagros de sanacion en vida y numero-
sos milagros después de muerta, algo poco comln en las
mujeres, segun los especialistas. Se dice que una vez muer-
ta comenz6 a expeler su cadaver un aromatico sudor, el cual
fue recogido por las monjas que emplearon toallas y telas
para conservar dicho liquido bendito. Al pasar el tiempo y
cuando se abrié por primera vez su fosa (1685) para verificar
su santidad, persistia su aroma a pesar de no encontrarse su
cuerpo. Algunas monjas tomaron tierra del sepulcro, con lo
que se realizaron otros 29 milagros con la aplicacion de esta
tierra. Francisco Pardo cuenta que una monja utilizé dicha
tierra, mezclada con barro del santuario de San Miguel (Tlax-
cala) , para curarse un tumor. Asi tamhién, con la aplicacion
de sus reliquias se realizaron diez milagros. Un par de ellos
se hicieron con un pedazo de su velo, gracias al cual se
apagd un incendio en una de las celdas y muchas mujeres
se salvaron en otra ocasion de una epidemia.

Su presencia continué mucho tiempo en el espacio oniri-
co de sus admiradores, pero ello no fue suficiente para dete-
ner las nuevas actitudes que desde principios del siglo xvii
se manifiestan con respecto a la religion en muchas partes
del imperio espafiol. Un nuevo giro habian tomado las cosas.
En 1717 se prohibe la fundacion de nuevos conventos; en
1737 los hienes de la Iglesia pueden estar sujetos a impues-
tos que beneficiaran al Estado; y en 1767 se expulsa a los
jesuitas de los dominios de la corona espafiola. En 1756, fray
Félix de Jestis Maria, ministro del colegio apostdlico de Propa-
ganda Fide, escribe sobre las virtudes y milagros de sor Maria
de Jesus, pero casi no menciona las visiones, ya que eran
éstas uno de los principales obstaculos para su beatificacion,
y con ello desaparecia toda la sensualidad que expresaban
sus hidgrafos del siglo xvil.

A partir de 1766 se introducen reformas conventuales
por instancias del arzobispo Francisco Antonio Lorenzana
(1766-1772) y del ohispo de Puebla, Francisco Fabian y
Fuero (1765-1772), ya que en los monasterios de monjas
calzadas existfa un fuerte apego a los bienes materiales, lo
que contradecia sus ideales espirituales. Se busca imponer la
vida comUn para contrarrestar el uso y costumbre de las mon-
jas de poseer bienes materiales, ya que las religiosas tenian
derecho al uso de estos hienes durante su vida, y al morir todo
pasaba a ser posesion del convento. La imposicion de la vida
comdn fue brusca, ocasionando protestas que llegaron a los
oidos del hombre comdn y corriente de la calle.

Como nos sefiala Nuria Salazar, en Puebla cinco con-
ventos de monjas calzadas -Santa Catalina de Sena, San
Jerénimo, La Concepcidn, La Santisima Trinidad, Santa Inés
de Monte Policiano- fueron forzados a transformar la vida
particular que tenian tan arraigada, provocando que las mon-
jas realizaran un boicot al faltar al coro en ceremonias y actos
de comunidad, como eran los festejos, procesiones y entie-
rros, lo que desconcertd a muchas familias asistentes. Estas
reformas modificaron también el conjunto arquitectdnico de
los conventos. Las imposiciones de llevar una vida comunita-
ria provocaron la destruccion violenta de muchas celdas que
se habian levantado en el interior de los conventos. El con-
vento de La Concepcidn, como muchos otros conventos de
descalzas, habia crecido de esta forma: era una pequefia
ciudad dentro de la ciudad, donde los espacios comunes se
fueron fragmentando para hacer celdas particulares.

En 1768, el obispo de Puebla, Francisco Fabiany Fuero,
mando6 demoler mdltiples muros y modifico ventanas y rejas.
Ademas, impuso a las monjas nuevos confesores que apo-
yaran sus reformas. Limitd el nimero de sirvientas que tra-
bajaban de manera particular para algunas monjas y expulsé
a las nifias seglares de los claustros. En esta disputa estaba
latente algo mas trascendental que el tamafio de las celdas o
la asistencia comunitaria al coro —como lo sefiala atinada-
mente Pilar Gonzalbo-, el antagonismo era producto de dos
concepciones distintas de la educacion y dos actitudes reli-
giosas irreconciliables. La modernidad anunciaba la destruc-
cion de aquellos principios. Los conventos fueron el escenario
de dicha contienda entre la antigua religiosidad comunitaria y
solemne, y la renovada espiritualidad, intima e individual que
desconfiaba de las ostentosas penitencias publicas, proce-
siones y signos formales de devocion. De esta manera la



existencia cotidiana se va escapando poco a poco de la
tutela religiosa.

Las protestas de las monjas se dirigieron al rey y al Papa.
Sin embargo, fracasaron sus intentos de establecer su vida
privada cuando por medio de real cédula expedida el 22 de
mayo de 1774 y confirmada en 1780, se les “dejaba” escoger
entre la vida com(n dentro de los monasterios o la vida privada
fuera de ellos. La obstinacién de las monjas poblanas fue supe-
rior a las capitalinas pero ello no logré revertir las reformas.

En el siglo xix, por disposicion oficial, el 6 de abril de
1867, las monjas de La Concepcion fueron expulsadas y el
convento terming siendo utilizado para habitaciones de ve-
cindad que se fueron abandonadas paulatinamente y en al-
gunos casos destruidas por completo sus antiguas celdas.
Rehabilitar el esplendor de este tipo de celdas conventuales
es recuperar parte de la identidad de Puebla y de sus habi-
tantes como sor Marfa de Jesus, quien fue orgulloso modelo
de vida para gran parte de los habitantes poblanos del siglo
XVII, XVIILY XIX.

N OTAS

* Pardo, F. (1676), en A. Rubial Garcia, La santidad controvertida, FCE,
1999, p. 175.

2 Muriel, J., Cultura femenina novohispana, UNAM, 1994, p. 350.

8 Pardo, F, Vida y virtudes heroicas de la madre Maria de Jesus, religiosa
profesa en el convento de la limpia concepcién de la Virgen Maria, Nuestra
Sefiora en la ciudad de los Angeles. México, Editora Viuda de Bernardo
Calderon, 1676, trat. 1, cap. 3, p. 11.

4 Lemus, Diego de, Vida, virtudes, trabajos, favores y milagros de la vene-
rable madre sor Maria de Jests, angelopolitana religiosa del convento de la
limpia Concepcién de la ciudad de los Angeles en la Nueva Espafia y
natural de ella. Lyon, Editores Anisson y Pousel, 1683. lib. II, cap. IX, p. 127.
5 Lemus, Diego de, op. cit. 1683, Lib. II, cap. IX, p. 126.

5 Pardo, F., op. cit. 1676, Trat. |, cap. 7, p. 30.

7 Godinez, M. (1682), en Muriel, J., op. cit. 1994, p. 355.

8 Santa Teresa de Agustina (1637), en Muriel, J. op. cit., 1994, pp. 355.

© Graciela Iturbide, La matanza, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.



© Graciela Hurbide, La matanza. La Mixteca. Oaxaca, Mexico, 1992






