
51

Apareciósela una vez en la devotísima acción,...de abrazarse con Cristo,

en cuya suavísima llaga del corazón ponía la boca,

mientras los divinos desenclavados brazos le abrazaban la cabeza.

FRANCISCO DIEGO DE LEMUS (1683)

Es difícil asegurar cuál pudo haber sido la celda de sor María de Jesús

Tomelin, monja “iluminada” que habitó durante 39 años el convento de

La Purísima Concepción en Puebla. Sin embargo, sí podemos saber

aspectos de su vida que nos muestran el ethos o cosmovisión del

mundo que se respiraba a principios del siglo XVII en Puebla.

Los conventos femeninos podrían clasificarse en los de las religio-

sas que guardaban la vida común, denominadas descalzas; y los

monasterios donde se podía observar una vida particular, los de las

monjas calzadas. Las ciudades de México y Puebla fueron las que más

conventos de este segundo tipo tuvieron durante la época colonial.

En los conventos de monjas calzadas, como el de La Purísima

Concepción en Puebla, se permitió el ingreso de monjas de velo

negro en dos categorías: supernumerarias y numerarias. Estas mon-

jas podían vivir gracias a los réditos de la dote que daban sus fami-

lias, por lo que el monasterio no se encargaba de su alimentación,

vestuario, habitación y gastos. Las monjas que nunca llegaban a

reunir el dinero suficiente de una dote, no podían aspirar a profesar

como monjas de velo negro y coro, y quedaban, por lo tanto, como

monjas de velo blanco. Las monjas numerarias y supernumerarias

tenían sirvientas o esclavas por lo que no necesitaban de los servi-

Armando
   González Morales

D o l o r  y  s e n s u a l i d a d
V ida cotidiana de una monja iluminada en Puebla

© Graciela Iturbide, El sacrificio,  La Mixteca, Oaxaca, México, 1992. E l e m e n t o s  4 6 ,  2 0 0 2 ,  p p .  5 1 - 5 8



52

cios colectivos. Con el ingreso de este tipo de monjas, los

espacios originalmente asignados para los huertos se con-

virtieron en las celdas y patios que ocuparon estas monjas

privilegiadas. Cada celda, de alguna manera, reproducía el

estatus social de cada religiosa.

La riqueza económica que se alcanzaba todavía en esa

época, estuvo acompañada de una intensa religiosidad. Se

conocen en Puebla, por lo menos, a tres monjas “ilumina-

das” durante el siglo XVII y principios del XVIII. Una de ellas,

llamada Isabel Encarnación, profesó en el convento de Car-

melitas Descalzas. Nació en la ciudad de Puebla en 1596 y

murió como monja ejemplar el 2 de febrero de 1633. En el

convento de Agustinas Recoletas de Santa Mónica profesó

María de San José (1656-1719); y en el convento de La

Concepción, María de Jesús Tomelin (158?- 1637), quien

fuera la más famosas de las tres, ya que tuvo doce intentos

para ser beatificada, pero sin éxito hasta ahora.

Una monja iluminada es aquella que logra tener visiones

y revelaciones como las solía tener sor María de Jesús, ya

que “lograba” ver a Cristo niño y adulto en la hostia; después

de haber superado una fase de severas purgas. El problema

con estas revelaciones es que era muy difícil saber de qué

lado estaba, es decir, si del lado de la ortodoxia sostenida

por la Iglesia o de la herejía del demonio que utilizaba a las

mujeres, consideradas como su instrumento predilecto.

Uno de los mayores problemas eran las monjas alumbra-

das, quienes simulaban tener visiones santas, pero en realidad

no eran más que una especie de embusteras. El siglo XVII

estuvo plagado de estas monjas alumbradas, en Europa y

sobre todo en España. Sin embargo, aquí también hubo fre-

cuentes casos como el de Teresa Romero, quien fuera acusada

de pertenecer a la secta de alumbradas por el tribunal de la

Inquisición en la ciudad de México en el año de 1649. Teresa

Romero nació en Cholula, vivió en Atlixco, en Tepetlaoxtoc

(cera de Huamantla), y en la ciudad de México. Fue acusada de

tener revelaciones llenas de cosas increíbles que estaban enA R M A N D O  G o n z á l e z  M o r a l e s

© Graciela Iturbide, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.



53

contra de la teología oficial. Eran proposiciones heréticas con

lo que engañaba a mucha gente que le creían cuando afirmaba

que tenía revelaciones del cielo. En la ciudad de México llevó

durante algún tiempo el hábito de beata del Carmen y, cuando

se descubrió que no era una iluminada, se supo además que

tenía dos hijos. Según la investigadora Josefina Muriel, en la

ciudad de Puebla es donde más casos de alumbradas hubo.

Es importante tener en cuenta que para el siglo XVII las

mujeres eran consideradas como seres débiles y menos inte-

ligentes que los hombres. Las leyes de entonces las trataban

como menores de edad que necesitaban protección. Se pen-

saba que eran tan poco responsables que no podían ser

testigos en testamentos, ni ser fiadoras ni tampoco ser encar-

celadas por deudas. Su condición estaba reducida a ser hija

del padre o esposa de su marido, o bien tenían otra opción,

entrar a un convento. Por supuesto que estamos hablando

sólo de una élite de la sociedad novohispana, que era la que

podía entrar a los monasterios a profesar. Aunque siempre

hubo diferencias entre ricas y pobres en el interior de los

monasterios, la opción de quedarse en el hogar o entrar a un

convento estuvo al alcance de indias y mestizas que convi-

vían con las monjas como mozas de servicio o niñas educan-

das. No tenían que demostrar, como lo hacían las monjas,

legitimidad y limpieza de sangre; gozaban por lo tanto de

mayor libertad para entrar y salir de los conventos.

La identificación de la mujer con el mundo irracional fue

una vía para liberarse de su condición de inferioridad a través

de las visiones y el ascetismo. El ascetismo es el conjunto de

prácticas que buscan la perfección cristiana. Ayunos, flagela-

ciones, uso permanente de púas y distintas formas de sufri-

miento y destrucción del amor propio, fueron utilizados por las

monjas quienes suplían sus supuestas limitaciones corpora-

les, al interceder por los pecadores compartiendo sus sufri-

mientos. Recordemos que estas religiosas pretendían imitar a

Cristo, pero como su cuerpo era distinto, debían superar lo

que hacía los hombres por medio del dolor como señala

Margo Glantz, y así superar sus “desventajas” corporales.

Sor María de Jesús se destacaba por virtudes como la

paciencia, ya que cuando otras monjas la calumniaban y

acusaban de hipócrita, embustera, ilusa, santera, alumbrada

y hechicera, mostraba una gran humildad y espíritu caritati-

vo, como señalan algunos de sus biógrafos, puesto que toda

la comida que le regalaban, por ejemplo, se las daba a las

enfermas. Otra virtud era su castidad, puesto que los peca-

dos de las mujeres eran vistos como parte de su naturaleza

corporal y sensual, siendo los hombres seducidos por la

corporeidad que la mujer ofrecía. Para probar esta virtud se

debía resistir a la tentación. En el ámbito barroco que se respi-

raba, se presentaba bajo un gran erotismo, bajo el ropaje del

dolor-placer, que es una herencia de la oposición cristiana

entre cuerpo y espíritu, produciendo visiones cargadas de un

gran erotismo como podemos observar en la obra de uno de

sus biógrafos, Francisco Pardo (1676), quien escribía que a sor

María de Jesús “...se le ponían delante de los sentidos a

esta sierva de Dios, las sombras del abismo en figura de

hombres desnudos...”. 1

Como nos señala Rosalva Loreto López –especialista en

el tema–, las monjas iluminadas se convirtieron en prototipo

de modelo a imitar por el reconocimiento de su “natural fragili-

dad” y la tenaz defensa de su castidad ante los embates del

demonio. El demonio tenía la capacidad, dentro de las visio-

nes de las iluminadas, de trasmutarse en un hombre o en

distintos animales como tigres y leones. Estas apariciones

eran constantes y en cierta forma eran una especie de requisi-

to para que estas monjas iluminadas lograran una auténtica

unión mística con Dios. Como lo ha señalado otro especialis-

ta, Antonio Rubial García, el misticismo femenino del Barroco,

tanto el europeo como el novohispano, insistía en lo sensual y

en lo corpóreo y se aferraba a la humanidad de Cristo.

En su celda, María de Jesús podía recrear sus visiones

con mayor intimidad y escuchar la voz de Dios, oler los aro-

mas divinos y vivir en su mundo imaginario. Sin embargo,

también distintas revelaciones fueron compartidas en lugares

donde se llevaba una vida común entre las monjas, como era

el coro. Estas apariciones reafirmaban la devoción y la visión

teológica de la gracia o castigo de Dios. Las visiones fueron

reconocidas como un mecanismo válido de comunicación en-

tre Dios y la iluminada y compartido por la comunidad monás-

tica. Como todas las monjas, las iluminadas, buscaban unirse

con su amado esposo –Dios– de manera intemporal. Las

manifestaciones sobrenaturales que vivieron estas monjas eran

con el fin de llegar a una vida perfecta, por lo que se les

conoció también con el término de monjas obsesas.

Es indispensable tener en cuenta la importancia que te-

nían las imágenes. Jugaban un papel decisivo para las visio-

nes de las iluminadas. Gran parte de su éxito descansaba en

una sensibilización eficaz de la imagen. Distintas revelaciones

D o l o r  y  s e n s u a l i d a d



54

y visiones de santos hispanos y novohispanos fueron impre-

sas y difundidas con entornos decorados con vegetales, fru-

tas, estrellas, peces, águilas, etc., posible de ser observadas

también en varios muros de los propios conventos, plagadas

de una riqueza paradisiaca para exacerbar la sensibilidad.

Para ello debemos recordar que la proliferación de grabados

pinturas y demás imágenes ya estaba bien generalizada para

el siglo XVII. Si a todo ello agregamos las ceremonias realiza-

das al culto público, celebradas con el canto de las religiosas,

entre las que había notables músicas que tocaban algún ins-

trumento, el ambiente era propicio no sólo para las iluminadas

sino para “absorber lo sobrenatural”. Josefina Muriel nos cuenta

que en una noche de Navidad, cuando sor María de Jesús se

encontraban cantando en el coro, vio salir de su boca

diferentes flores tan exquisitas en el bello y raro color

de los matices y en la graciosa configuración de las

hojas, que si tales no las produjo el paraíso, se debía

decir que nunca fueron vistas en el mundo.2

Es importante señalar que los conventos se convirtieron

en un factor aglutinante de los sectores privilegiados, mu-

chos de ellos criollos y otros peninsulares acriollados, quie-

nes a partir de los códigos que les impuso el imperio español

generaron una conciencia propia que buscaba afianzar su

diferencia con España. Como lo ha señalado Antonio Rubial

García: se construía un mundo mestizo propio al tener los

novohispanos la necesidad de poseer sus particulares san-

tos en una época que el Papa Urbano VIII limitó el culto sólo

a personas canonizadas. El culto a los santos quedó total-

mente sometido a la autoridad papal, prohibiéndose la im-

presión de libros que contuvieran sugerencias de santidad,

milagros o revelaciones sin la aprobación de la Iglesia. De

esta forma, los criollos se vieron obligados a promover ante

el Vaticano sus santos y santas que eran la confirmación de

que la Nueva España era una tierra madura espiritualmente,

y sor María de Jesús fue una prueba de ello al ser promovida

su beatificación ante tres distintos Papas.

Sin embargo, debido a la ambigüedad del lenguaje místico,

como muy bien señala Rubial García, la intromisión en el ámbi-

to visionario de algunas imágenes que, vistas por los ojos de

teólogos muy estrictos, podrían parecer heréticas. Es probable

que esto sucedió con sor María de Jesús, ya que en dos

ocasiones visitó un lugar apacible que ella denominó “el purga-

torio de deseo” donde la llevó “el celestial cortesano”; Pardo lo

describe como un locus amenus de frescos bosques, con ríos

cristalinos, aves coloridas y personas de diversas proporciones.

Es posible también, que esta monja iluminada impulsara

la cohesión social con otros sectores sociales, como el indí-

gena. Para diciembre de 1619, se organizó la celebración de

la festividad de la Inmaculada Concepción de María, estable-

ciéndose la representación a los indígenas que habitaban en

los barrios periféricos de Puebla. Incluso Rosalva Loreto

López sugiere un posible sincretismo de transposición de

deidades entre la Madre de Cristo y Soapile, variante de

Cihuapilli, compañera de Camaxtli o tal vez Matlacueye, es-

posa de Camaxtli. Es difícil saberlo, pero para nosotros que

vivimos en tierra de indios –como señalaba Fernando Bení-

tez–, el fenómeno del misticismo puede sernos más com-

prensible con la presencia de chamanes, que no son otra

cosa que maestros del éxtasis. La esencia misma de los

chamanes se acerca a sor María de Jesús, maestra del

éxtasis religioso por saber comunicar su propia experiencia

como algo fundamental. Soapile se reverenciaba en toda la

región del Atlixco, Tlaxcala y Cuauhquechula.

La fundación del convento (1593) tuvo una rápida acepta-

ción por parte de las familias más importantes de Puebla y sus

alrededores. Casi una cuarta parte de las mujeres eran prove-

nientes de Cholula, Tepeaca, Atlixco, Tlaxcala y Tehuacán. In-

cluso ingresaron mujeres provenientes de Veracruz, México,

Zacatecas y Guadalajara. En 1609 ya tenía su cupo al máximo,

80 monjas profesando, lo que nos habla de los pocos hombres

casaderos para estas mujeres de familias, que buscaban con-

servar el patrimonio material y simbólico de su linaje, al meter a

sus hijas a un convento. Por linaje debemos entender un

grupo de personas relacionadas con un mismo origen consan-

guíneo. Los lazos consanguíneos dentro de los conventos

eran algo común, en ocasiones había varias hermanas, pri-

mas o sobrinas dentro de un mismo convento, siendo estos

lazos de parentesco uno de los elementos característicos del

catolicismo novohispano. Rosalva Loreto López observa que

en el siglo XVII poco más de la mitad de las religiosas en

Puebla estaban estrechamente ligadas familiarmente.

María de Jesús Tomelin y del Campo fue hija de don

Sebastián de Tomelin, español, nacido en Valladolid, Castilla,

quien era dueño de obrajes y haciendas, con las que hizo una

buena fortuna; su madre fue Francisca del Campo, una criollaA R M A N D O  G o n z á l e z  M o r a l e s



55

nacida en la Ciudad de México. Al parecer, don Sebastián

presionaba mucho a su hija para casarse con un caballero rico

y poseedor de un mayorazgo. Se dice que en una ocasión su

padre, que era un hombre áspero, sacó una daga y corrió tras

de su hija que se refugió en un armario, al cual hizo trizas con el

puñal. Sor María de Jesús, bajo la constante presión de su

padre caía enferma al grado de desahuciarla los médicos. Al

final el padre no pudo impedir que su hija abrazara el estado

religioso un día de mayo de 1598, cuando era acompañaba por

su madre. Al parecer pidió entrar al convento de La Concepción

para tomar un poco de agua, pero no volvió a salir jamás.

Se cuenta que desde su niñez vivió en un mundo místi-

co. Sus biógrafos relatan que recibía la visita de las almas

del purgatorio; la Virgen María le ofrecía al Niño Jesús y

recibía también ayuda de ángeles guardianes. Francisco Par-

do (1676) cuenta que a la edad de cinco años vio en una

noche a cierto tío suyo difunto, el cual le pidió que le dijera a

su padre que le ayudara a salir del Purgatorio dedicándole

unas misas a su alma, por lo que el padre dijo a su hija:

Hazle estas y estas preguntas a tu tío cuando lo

veas, las cuales hizo esta criatura admirable, y salió

de ellas tan cierta la noticia de la verdad del caso,

que dichas las Misas se alivió, aquella alma y se

engrandeció esta niña.3

Este mundo místico no cambió cuando entró al conven-

to, donde mantuvo comunicación con los santos de su parti-

cular devoción, como eran San Juan Bautista, San Francisco

de Asís, Santa Gertrudis y Santa Teresa de Ávila, además de

todos los santos que la favorecieron, como nos dice otro

biógrafo suyo –Diego de Lemus (1683)– “.....era tan enamora-

da de las virtudes, no podía menos de aficionarse a todos los

santos, en quienes resplandece la Santidad y perfección”. 4

La influencia de Santa Teresa es tan evidente que Diego

de Lemus afirmaba “que su querúbica pluma fueron la luz,

conducta y guía de la venerable madre”5  sor María de Jesús.

© Graciela Iturbide, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.

D o l o r  y  s e n s u a l i d a d



56

Es importante recordar que Santa Teresa logró, en gran

parte, que a las mujeres se les reconociera el derecho a

participar activamente en la vida espiritual. Santa Teresa de

Ávila (1515-1582), beatificada en 1614 y canonizada en 1622,

decía que era imposible hablar del cielo o de los seres celes-

tiales sin darles una forma, sin tener de ellos una imagen

precisa. Sólo podía pensar en Cristo como hombre y por ello

era tan afecta a las imágenes. Para Santa Teresa no había

milagro mayor que el mismo Dios la besara con los besos de

su boca y la inundara de dicha.

La búsqueda de la perfección que mantuvo sor María de

Jesús se expresó en la atención de su propio cuerpo. En las

apariciones que tenía era frecuente el férreo control sobre

sus sentidos auditivos, olfativos y visuales. El control tenía

que llegar a tal grado, porque en esa época se creía que era

suficiente una mirada para dejar de ser casta: si se tenían

los ojos sin honestidad se perdía la castidad. Bajo esta men-

talidad sor María de Jesús, nos dice Francisco Pardo:

Guardaba tanta cautela en los ojos, tanta atención

en todos sus pensamientos, palabras y acciones

que las veces que la obligación le impedía a que

bajase al locutorio, torno o reja, traía ordinariamente

echado el velo sobre el rostro, recatada la vista, los

ojos bajos, la vigilancia en la resistencia, y en Dios

el corazón, y jamás con todas estas acciones miró

la cara a hombre alguno de los que en la reja o

portería asistían, ni vio las facciones de los varones

que en los locutorios hablaban.6

El control que demuestra sor María de Jesús sobre su

conducta es un excelente ejemplo para observar el tipo de

comportamiento que se esperaba de las mujeres, ya que

tuvieron la desgracia –como sostiene el investigador José L.

Sánchez Lora– de ser las portadoras y guardianas del honor

de los varones. No olvidemos que toda la sociedad se funda-

mentaba en el honor y si quebraba, quebraba todo, por esta

razón se consideraba a las mujeres como factor de disolu-

ción social.

La santidad de sor María de Jesús se manifestaba en lo

milagroso, como eran su don de la profecía, bilocución y su

capacidad de penetrar las conciencias. Sobre la primera ca-

pacidad predijo que después de su muerte seguiría la del

obispo de la catedral poblana (1627-1634) don Gutierre Ber-

nardo de Quiroz y en su lugar llegaría un pastor santo,

aunque en esos momentos todavía no estuviera ordenado

como sacerdote, su gobierno será santo pero padecerá mu-

chos trabajos, es decir, estaba hablando de Juan de Palofox

y Mendoza. En cuanto a la capacidad de penetrar las con-

ciencias, se cuenta que fue capaz de descubrir a su compa-

ñera de celda, sor Agustina de Santa Teresa, quien recopilaba

información sobre todos sus actos, por órdenes del obispo

de Puebla Alonso Mota (1606-1625), ya que se había perca-

tado, junto con el confesor de sor María de Jesús –el padre

jesuita Miguel Godínez– de las virtudes de esta monja ilumi-

nada. El padre Godinez fue un especialista para distinguir

monjas iluminadas. La catalogaba a la altura de otros místi-

cos maestros y al respecto decía: “yo por espacio de más de

treinta años traté muchas almas muy perfectas en la oración:

pero esta santa mujer fue de las más perfectas que hallé en

materia de oración”.7

Como lo señala Asunción Lavrin, las biografías sobre

monjas iluminadas cabalgan entre dos géneros, el de la

historia y la novela. Por un lado estas biografías buscaban

las evidencias en varias fuentes, como testimonios orales y

escritos, manteniendo una narración coherente históricamente

hablando. Sin embargo, esta fuerza histórica se esfuma cuan-

do se mezcla con la novela, sobre todo al introducir elemen-

tos difíciles de corroborar como eran las visiones. Estas

biografías convierten a estas monjas santas en el modelo de

las virtudes de las reglas y sermones dictados por obispos y

guías confesionarios. Los confesores fueron los encargados

de guiar a las religiosas y mantener el modelo de perfección

para ellas. Esto adquiría veracidad cuando lograban conse-

guir adeptas que encarnaran el ideal y lo practicaran como

sor María de Jesús. Estas biografías realizan un salto de una

realidad a una idealización y con ello convierten a la biogra-

fía en hagiografía. Por hagiografía debemos entender la histo-

ria de las vidas de los santos, pero al mismo tiempo la dificultad

de separar la historia de la novela. Es decir, se exagera una

realidad que era innegable, ya que la severa disciplina, la

inquebrantable fe y una enorme vocación a la oración eran

casi algo más que verídicas, sobre todo al practicarlo estas

santas mujeres entre varias monjas creyentes.

Las hagiografías sobre Sor María de Jesús están basadas

en un cuaderno que escribió su compañera de celda; historia

que avaló la santa al dejarlo por escrito de la siguiente forma:A R M A N D O  G o n z á l e z  M o r a l e s



57

He visto este cuaderno, que escribió mi hermana, la

madre Agustina de Santa Teresa, de las obras de Dios

Nuestro Señor y sus Santísima Madre y mercedes que

por gracia y el favor me ha hecho Su Majestad y su

interseción (sin mecererlas yo) me ha hecho su Ma-

jestad y porque es verdad, para honra y alabanza de

mi Señora la Madre de Dios, lo firmo de mi letra y

nombre María de Jesús, monja profesa en este Con-

vento de La Concepción de la Madre de Dios [...].8

El 11 de junio de 1637 fallece de hidropesía sor María de

Jesús. Realizó once milagros de sanación en vida y numero-

sos milagros después de muerta, algo poco común en las

mujeres, según los especialistas. Se dice que una vez muer-

ta comenzó a expeler su cadáver un aromático sudor, el cual

fue recogido por las monjas que emplearon toallas y telas

para conservar dicho líquido bendito. Al pasar el tiempo y

cuando se abrió por primera vez su fosa (1685) para verificar

su santidad, persistía su aroma a pesar de no encontrarse su

cuerpo. Algunas monjas tomaron tierra del sepulcro, con lo

que se realizaron otros 29 milagros con la aplicación de esta

tierra. Francisco Pardo cuenta que una monja utilizó dicha

tierra, mezclada con barro del santuario de San Miguel (Tlax-

cala) , para curarse un tumor. Así también, con la aplicación

de sus reliquias se realizaron diez milagros. Un par de ellos

se hicieron con un pedazo de su velo, gracias al cual se

apagó un incendio en una de las celdas y muchas mujeres

se salvaron en otra ocasión de una epidemia.

Su presencia continuó mucho tiempo en el espacio oníri-

co de sus admiradores, pero ello no fue suficiente para dete-

ner las nuevas actitudes que desde principios del siglo XVIII

se manifiestan con respecto a la religión en muchas partes

del imperio español. Un nuevo giro habían tomado las cosas.

En 1717 se prohíbe la fundación de nuevos conventos; en

1737 los bienes de la Iglesia pueden estar sujetos a impues-

tos que beneficiaran al Estado; y en 1767 se expulsa a los

jesuitas de los dominios de la corona española. En 1756, fray

Félix de Jesús María, ministro del colegio apostólico de Propa-

ganda Fide, escribe sobre las virtudes y milagros de sor María

de Jesús, pero casi no menciona las visiones, ya que eran

éstas uno de los principales obstáculos para su beatificación,

y con ello desaparecía toda la sensualidad que expresaban

sus biógrafos del siglo XVII.

A partir de 1766 se introducen reformas conventuales

por instancias del arzobispo Francisco Antonio Lorenzana

(1766-1772) y del obispo de Puebla, Francisco Fabián y

Fuero (1765-1772), ya que en los monasterios de monjas

calzadas existía un fuerte apego a los bienes materiales, lo

que contradecía sus ideales espirituales. Se busca imponer la

vida común para contrarrestar el uso y costumbre de las mon-

jas de poseer bienes materiales, ya que las religiosas tenían

derecho al uso de estos bienes durante su vida, y al morir todo

pasaba a ser posesión del convento. La imposición de la vida

común fue brusca, ocasionando protestas que llegaron a los

oídos del hombre común y corriente de la calle.

Como nos señala Nuria Salazar, en Puebla cinco con-

ventos de monjas calzadas –Santa Catalina de Sena, San

Jerónimo, La Concepción, La Santísima Trinidad, Santa Inés

de Monte Policiano– fueron forzados a transformar la vida

particular que tenían tan arraigada, provocando que las mon-

jas realizaran un boicot al faltar al coro en ceremonias y actos

de comunidad, como eran los festejos, procesiones y entie-

rros, lo que desconcertó a muchas familias asistentes. Estas

reformas modificaron también el conjunto arquitectónico de

los conventos. Las imposiciones de llevar una vida comunita-

ria provocaron la destrucción violenta de muchas celdas que

se habían levantado en el interior de los conventos. El con-

vento de La Concepción, como muchos otros conventos de

descalzas, había crecido de esta forma: era una pequeña

ciudad dentro de la ciudad, donde los espacios comunes se

fueron fragmentando para hacer celdas particulares.

En 1768, el obispo de Puebla, Francisco Fabián y Fuero,

mandó demoler múltiples muros y modificó ventanas y rejas.

Además, impuso a las monjas nuevos confesores que apo-

yaran sus reformas. Limitó el número de sirvientas que tra-

bajaban de manera particular para algunas monjas y expulsó

a las niñas seglares de los claustros. En esta disputa estaba

latente algo más trascendental que el tamaño de las celdas o

la asistencia comunitaria al coro –como lo señala atinada-

mente Pilar Gonzalbo–, el antagonismo era producto de dos

concepciones distintas de la educación y dos actitudes reli-

giosas irreconciliables. La modernidad anunciaba la destruc-

ción de aquellos principios. Los conventos fueron el escenario

de dicha contienda entre la antigua religiosidad comunitaria y

solemne, y la renovada espiritualidad, íntima e individual que

desconfiaba de las ostentosas penitencias públicas, proce-

siones y signos formales de devoción. De esta manera la

D o l o r  y  s e n s u a l i d a d



58

N O T A S

1 Pardo, F. (1676), en A. Rubial García, La santidad controvertida, FCE,
1999, p. 175.
2 Muriel, J., Cultura femenina novohispana, UNAM, 1994, p. 350.
3 Pardo, F., Vida y virtudes heroicas de la madre María de Jesús, religiosa
profesa en el convento de la limpia concepción de la Virgen María, Nuestra
Señora en la ciudad de los Ángeles. México, Editora Viuda de Bernardo
Calderón, 1676, trat. 1, cap. 3, p. 11.
4 Lemus, Diego de, Vida, virtudes, trabajos, favores y milagros de la vene-
rable madre sor María de Jesús, angelopolitana religiosa del convento de la
limpia Concepción de la ciudad de los Ángeles en la Nueva España y
natural de ella. Lyon, Editores Anisson y Pousel, 1683. lib. II, cap. IX, p. 127.
5 Lemus, Diego de, op. cit. 1683, Lib. II, cap. IX, p. 126.
6 Pardo, F., op. cit. 1676, Trat. I, cap. 7, p. 30.
7 Godínez, M. (1682), en Muriel, J., op. cit. 1994, p. 355.
8 Santa Teresa de Agustina (1637), en Muriel, J. op. cit., 1994, pp. 355.

existencia cotidiana se va escapando poco a poco de la

tutela religiosa.

Las protestas de las monjas se dirigieron al rey y al Papa.

Sin embargo, fracasaron sus intentos de establecer su vida

privada cuando por medio de real cédula expedida el 22 de

mayo de 1774 y confirmada en 1780, se les “dejaba” escoger

entre la vida común dentro de los monasterios o la vida privada

fuera de ellos. La obstinación de las monjas poblanas fue supe-

rior a las capitalinas pero ello no logró revertir las reformas.

En el siglo XIX, por disposición oficial, el 6 de abril de

1867, las monjas de La Concepción fueron expulsadas y el

convento terminó siendo utilizado para habitaciones de ve-

cindad que se fueron abandonadas paulatinamente y en al-

gunos casos destruidas por completo sus antiguas celdas.

Rehabilitar el esplendor de este tipo de celdas conventuales

es recuperar parte de la identidad de Puebla y de sus habi-

tantes como sor María de Jesús, quien fue orgulloso modelo

de vida para gran parte de los habitantes poblanos del siglo

XVII, XVIII y XIX.

© Graciela Iturbide, La matanza, La Mixteca, Oaxaca, México, 1992.






