
25

[…] la historia principal, real y decisiva, que ha determinado el
carácter de la humanidad se ha dado ahí donde el sufrimiento ha
sido virtud, donde la crueldad ha sido virtud […]

Nietzsche, Zur Genealogie der Moral

Partiendo del hecho bruto de la existencia del dolor y del sufrimiento,

hay teorías que van más allá de este mero hecho bruto y tratan de

encontrar o postular un sentido del sufrimiento; en este caso tenemos

una filosofía o una teología del dolor. Un ejemplo de ello es la con-

cepción de Nietzsche del sufrimiento. Sin pretender dar cuenta en

estas breves notas de la totalidad de la concepción nietzscheana del

sufrimiento, daremos un esbozo de ella. Lo importante de tal esbozo

es contradecir cierta tendencia en la exégesis de la obra nietzschea-

na que le da una gran relevancia a la “afirmación de la vida”, afirma-

ción que tendría un carácter “dionisiaco”, “anticristiano” y, por lo tanto,

según dicha exégesis, sería una “afirmación de la vida” placentera o

gozosa. Pero lo cierto es que el problema es más complejo, ya que

se trata de la “afirmación de la vida” en el “sufrimiento”, y recién a

partir del sufrimiento habría goce. Por otra parte, tal “afirmación de la

vida” está de acuerdo con la fascinación de Nietzsche con el modelo

de existencia ofrecido por el héroe entendido como ser superior forjado

en la lucha o por lo menos en la dureza y, por tanto, en y por medio del

sufrimiento. En general, se trataría del sufrimiento como una afirma-

ción de la vida a través de la destrucción de la misma, y sería apenas

en el movimiento destructivo que, a fin de cuentas, surgiría un gozo,

especialmente el gozo del héroe bélico, quien se regocija en la des-

trucción y el sufrimiento que produce, incluyendo el suyo propio. El

sufrimiento tendría, por lo menos, este sentido fundamental: ser parte

necesaria, ineludible, de la existencia del hombre superior, que es

superior en tanto se impone y llega a dominar a los demás a través

de la destrucción y la crueldad.

D o l o r  y  s u f r i m i e n t o
 N i e t z s c h e

o la crianza del héroe

Alberto J. L.
    Carrillo Canán

en

E l e m e n t o s  4 6 ,  2 0 0 2 ,  p p .  2 5 - 3 1© Graciela Iturbide, Bombay, India,1998.



26

LA JUSTIFICACIÓN ESTÉTICA DE LA EXISTENCIA

Este esbozo de teoría filosófica del sufrimiento pretende des-

prender su validez remitiéndose a las ideas de Nietzsche

provenientes, básicamente, de dos obras situadas en los

extremos de su carrera literaria. Una de ellas es su obra

primeriza, Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Mu-

sik (El origen de la tragedia a partir del espíritu de la música,

1872). La otra es la obra de madurez, Jenseits von Gut und

Böse (Más allá del bien y del mal, 1886). La elección de tales

obras cuenta además con el hecho de que el mismo Nietzs-

che establece una relación bastante explícita entre ambas.

En efecto, precisamente en 1886, el año de la aparición de

Jenseits von Gut und Böse, se publica nuevamente la obra

Die Geburt der Tragödie precedida de un Versuch einer Selbst-

kritik (Intento de autocrítica). En el Versuch, Nietzsche se

refiere a lo que él, en 1886, considera un mérito fundamental

de su obra primeriza, y nos dice:

Aquí se manifiesta, quizás por vez primera, un pesi-

mismo “más allá del bien y del mal” [jenseits von
Gut und Böse], (…) una filosofía que se atreve a

colocar la moral misma en el mundo de la aparien-

cia, a degradarla, no sólo poniéndola entre las “apa-

riencias” (…) sino entre los “engaños”, como (…)

locura, error (…) (NI 17s.).

El tema de la obra Jenseits von Gut und Böse es en gran

medida el rechazo de la moral, en las diferentes versiones

postuladas por la religión y la filosofía. Dicho rechazo implica,

precisamente, la aceptación del “sufrimiento” propio y ajeno en

interés del “ansia de dominio” (N5 122) a través de la “crueldad”

(N5 166, c. a.). Por el contrario, “el movimiento democrático”

–uno de los términos con los que Nietzsche se refiere al mundo

moderno– “el cual es herencia del [movimiento]1 cristiano”,

(N5 125, c. a.), estaría unido “en odio mortal contra el sufri-

miento en general, en la incapacidad casi femenina (…) de

poder dejar sufrir” (N5 125). Pero veamos estas ideas en la

relación entre ambas obras con cierto detenimiento.

En Die Geburt der Tragödie Nietzsche se refiere a lo que

él llama “el conocimiento trágico” (NI 101, c. a.), el cual consis-

tiría en darse cuenta de que hay un “dolor primigenio [Ursch-

merz]” (NI 45) o, también, de que hay “el uno primigenio

[Ur-Eines]” y “su dolor [Schmerz] y contradicción” (NI 43). Más

concretamente, Nietzsche trata de ilustrar esta metafísica, que

es al mismo tiempo nada menos que una metafísica del dolor,

a través de lo que él considera la figura del mundo griego.

Refiriéndose al “griego apolíneo” nos dice: “Sí, él tuvo que

haberlo atisbado: su existencia entera, con toda su belleza y

su templanza, descansaba sobre un fundamente oculto de

sufrimiento [Leiden] (…)” (NI 40), y tal atisbo del “sufrimiento”

o “dolor”2 primigenios de la existencia le estaba dado al “grie-

go apolíneo”, nos aclara Nietzsche a continuación, por el “(…)

conocimiento que lo dionisiaco volvía a despertar en él” (NI

40). Esta idea es muy importante. La visión nietzscheana de

Dionisos o de lo dionisiaco es una interpretación muy particu-

lar del mismo que no tiene que ver nada con la visión común

de lo báquico. Lo báquico o dionisiaco no tiene, en Nietzsche,

ninguna relación con un mero y simple gozo, sino más bien lo

contrario. “Lo dionisiaco” es el término que escoge Nietzsche

para el “conocimiento” de que, de acuerdo con su muy espe-

cial metafísica en Die Geburt der Tragödie, “el ser verdadero,

el uno primigenio” no es otra cosa que “lo eternamente su-

friente y colmado de contradicciones” (NI 38). El término “dio-

nisiaco” lo aplica igualmente a la “fusión [Einswerden]” del

individuo con ese “ser primigenio [Ur-sein]” (N5 62), así como

para la expresión del “dolor primigenio” (N5 45).

Así pues, sería a través del momento “dionisiaco”, que

“[e]l griego conoció y sintió el espanto y el horror de la

existencia” (NI 35). En esto vendrían a consistir el “conoci-

miento trágico” y la “fusión” con el “ser primigenio” en su

“dolor” igualmente “primigenio”. Por ello, nos aclara Nietzs-

che a continuación, el griego, “(…) para simplemente poder

vivir, tuvo que poner delante de sus ojos el producto onírico

de los [dioses] olímpicos.” (NI 35). Es decir:

Los griegos, para poder vivir, (…) a partir del orden

del espanto del mundo de los titanes tuvieron que

desarrollar, mediante el impulso apolíneo a la belle-
za (…), el mundo de la alegría de los dioses olímpi-

cos, así como las rosas surgen del arbusto espinoso

(NI 36).

La construcción “onírica”, la de mundo olímpico “bello”,

según el principio “apolíneo”, habría sido necesaria para pro-

ducir una “transfiguración dulcificante [Verklärung]” que les

hiciese posible a los griegos “soportar la existencia” (NI 36),A L B E R T O  J .  L .  Car r i l l o  Canán



27D o l o r  y  s u f r i m i e n t o  e n  N i e t z s c h e

soportar la “fusión” dionisiaca con el “uno” o “ser primigenio”

y su “dolor”. Con esto se tendría un “consuelo metafísico” (NI

59) frente al “dolor primigenio” o el “espanto y el horror de la

existencia”. Por otra parte, dado que, consabidamente, ya en

las primeras líneas de Die Geburt der Tragödie, Nietzsche

considera al “arte” como surgiendo de esta unión o “duplici-

dad de lo apolíneo y lo dionisiaco” (NI 26), la construcción

“onírica” o “bella” vendría a dar el segundo momento del arte

y, con ello, la justificación “estética de la existencia”. Más

exactamente, en el Versuch Nietzsche se refiere a la tesis

básica de Die Geburt der Tragödie según la cual “(…) la

existencia del mundo está justificada únicamente como fenó-

meno estético” (NI 17). Sólo de una manera “estética” hay

paliativo para el “mundo” en una “visón eternamente cam-

biante” de él como “visión de lo más sufriente, lo más contra-

dictorio, lo más rico en oposiciones, que solamente puede

ser redimido en la apariencia [bella]” (NI 17). El arte vendría

a ser el único paliativo contra el conocimiento “inmoral” de

que la existencia no es, básica, o “primigeniamente”, nada

más que “dolor” y “sufrimiento”, en tanto conocimiento de

que “(…) todo lo que surge debe estar preparado para la

muerte llena de dolor [leidvoller Untergang]” (N5 109).

Es claro que a partir del “conocimiento trágico”, “sabidu-

ría dionisiaca” (NI 67), o como Nietzsche lo llama también,

“concepción del mundo profunda y pesimista” (NI 73), queda

automáticamente condenada de antemano toda moral que

aspire a la “consonancia terrenal” o la “corrección del mun-

do” (NI 115), a “la felicidad terrenal para todos” (N1 117), es

decir, toda moral que toma como su principio a la “compa-

sión”, cuya condena es uno de los temas recurrentes más

importantes de Jenseits von Gut und Böse.

EL CULTIVO DEL SUFRIMIENTO

Precisamente en Jenseits von Gut und Böse, el “pesimismo”

nietzscheano encuentra una cierta fórmula análoga a la de la

“justificación estética de la existencia”, a saber, ahora se

trata de la “justificación religiosa” para los “hombre comunes”

(N5 89). En efecto, “[la] religión y la significación religiosa de

la vida le confieren un brillo solar a tales hombres siempre

sufrientes, (…) utilizando y, por último, sacralizando y justifi-

cando el sufrimiento” (N5 80s.). De hecho, a pesar de la

crítica feroz a la que Nietzsche somete a la religión, no

puede más que ver con simpatía la seriedad del dolor religio-

so (cfr. N5 66s., 77) y, en especial, la utilización del sufri-

miento. Y esto viene a ser, paralelamente al rechazo de la

compasión, uno de los temas más importantes en la obra de

madurez que ahora nos ocupa.

Las “ideas modernas” (N5 61) en particular, y toda la

ética tradicional en general, pretenden “(…) eliminar el sufri-

miento (…)” (N5 161, c. a.), a lo que Nietzsche responde: “El

cultivo [Zucht, también crianza, disciplina] del sufrimiento, del

gran sufrimiento –¿acaso no saben ustedes que sólo este

cultivo ha producido hasta ahora toda mejoría del hombre?”

(N5 161, c. a.). A continuación Nietzsche explica su idea

como sigue:

Aquella tensión del alma en el infortunio, que le culti-

va [anzüchtet] su fuerza, su tremor de cara al gran ir

al abismo, su ingeniosidad y valentía de cara al so-

portar, resistir, interpretar y aprovechar el infortunio

(…) –¿acaso no le han sido dadas bajo el sufrimien-

to, bajo el cultivo del gran sufrimiento? (N5 161).

Pocas líneas más abajo Nietzsche pasa a la condena

paralela de la compasión:

¿Y vale vuestra compasión para la “criatura hom-

bre”, para aquello que hay en ella que tiene que ser

formado, quebrado, forjado, arrancado, quemado,

recocido, purificado –para aquello que necesaria-

mente tiene que sufrir y debe sufrir?” (N5 161, cfr.

también 81).

En particular, el principal reproche que Nietzsche tiene

que hacer a las “grandes religiones”, es que “(…) tratan de

sostener, de mantener en vida todo aquello que pueda ser

mantenido, más aún, toman partido por principio (…) a favor

de los sufrientes (…)” (N5 81s.). La razón para este reproche

está en que con tal toma de partido, las “(…) religiones eran

una de las fuerzas principales que mantenían al tipo ‘hom-

bre’ en un nivel inferior –mantenían demasiado de aquello

que debería morir” (N5 82, c. a.). Todo esto no sería, según

Nietzsche, más que “(…) trabajar en el sostenimiento de

todo lo enfermo y sufriente, eso significa en verdad, [trabajar

para] el empeoramiento de la raza europea (…)” (N5 82, c. a).

Claramente,Nietzsche postula un valor o sentido catártico



28

muy radical para el sufrimiento, uno de cuyos momentos

sería algo así como una selección racial de los individuos.

De hecho, se trataría, según Nietzsche de que “(…) la dure-

za y la astucia conllevan mejores condiciones para el surgi-

miento del espíritu fuerte, independiente (…) que las que da

aquella naturaleza bondadosa, refinada y complaciente (…)

del tomar las cosas ligeramente (…)” (N5 57), o que las que

da la “asistencia que consiente y sostiene” (N5 82). Por ello,

Nietzsche se opone al ideal de lograr la “seguridad, carencia

de peligro, satisfacción y ligereza de la vida para cualquiera

(…)”, es decir, al ideal de tener “compasión con todo lo

sufriente” (N5 61). De acuerdo con este ideal

(…) se toma al dolor como algo que debe ser elimi-
nado. Nosotros, los contrarios, quienes hemos abier-

to la mirada y la conciencia a la pregunta de dónde

y cómo es que hasta ahora la planta “hombre” ha

crecido más fuerte y más alto, opinamos, que esto

siempre ha sucedido bajo las condiciones inversas,

[opinamos] que para ello la peligrosidad de su si-

tuación ha tenido que crecer primero hasta lo mons-

truoso; su ingenio y su capacidad de engaño (…)

se han tenido que desarrollar hasta la fineza y la

temeridad bajo una presión y una coacción sosteni-

das; su voluntad vital [Lebens-Wille] ha tenido que

potenciarse hasta una voluntad de poder [Macht-
Wille] incondicionada (N5 61).

Como resulta lógico, entonces, la valoración tradicional de la

compasión debe ser substituida por la valoración nueva, nietzs-

cheana, de la crueldad: “Tiene que haber una reeducación res-

pecto de la crueldad (…). Casi todo aquello que llamamos ‘cultura

elevada’ se basa en la espiritualización y la profundización de la

crueldad (…)” (N5 166, c. a.) Justamente en este punto, Nietzs-

che vuelve a uno de los tópicos de Die Geburt der Tragödie:

Lo que constituye el doloroso placer de la tragedia es

la crueldad; lo que conlleva un efecto gozoso en la así

llamada compasión trágica, y de hecho incluso en lo

sublime y hasta en el tremor más elevado y tierno de

la metafísica, [todo ello] recibe su dulzura únicamente
del añadido ingrediente de crueldad (N5 166).

Pocas líneas más abajo Nietzsche agrega que es una

torpeza suponer que la crueldad tiene sus efectos sólo “en

vista del sufrimiento ajeno; [pues] hay un amplio, sobrada-

mente amplio, placer en el sufrimiento propio, en el hacerse

sufrir uno mismo (…)” (N5 166), el cual Nietzsche ilustra

precisamente con variados ejemplos tomados del ámbito re-

ligioso (cfr. N5 166).

Es justamente en el contexto de la valoración positiva

del sufrimiento, de la crueldad, que Nietzsche considera al

sufrimiento como un aspecto central de la “afirmación de la

vida”. De hecho, las ideas contrarias, en favor de la compa-

sión y de la eliminación del sufrimiento (y, dicho sea de paso,

del temor, N5 123), son calificadas por él como la “negación

efectiva, real, de la vida” (N5 137). La lógica de tal revalora-A L B E R T O  J .  L .  Car r i l l o  Canán

© Graciela Iturbide, acuario, Nuevo Orleans, USA,1997.



29

ción es bastante clara, pues según vimos, sólo el sufrimien-

to, la dureza, la crueldad, etc., dan “las condiciones” bajo las

cuales se tiene lo que se llama “cultura elevada”, las condi-

ciones bajo las cuales “la planta hombre ha crecido más

fuerte y más alto”. Por lo contrario, según Nietzsche, todo

aquello que implique “satisfacción, ligereza de la vida”, etc.,

tiene el efecto negativo de algo que “degenera” (N5 138),

que produce “en promedio, un hombre más débil” (N5 120,

cfr. también 82), de acuerdo con el “gusto debilucho y afemi-

nado de un siglo democrático” (N5 142), su siglo, un siglo

emparentado con lo “soñador, idealista, femenino, hermafro-

dita (…) un siglo muy conciliador” (N5 143). Pero según

Nietzsche no se trataría solamente del siglo XIX, sino de que

“(…) durante dieciocho siglos en Europa ha dominado la

voluntad de hacer del hombre un aborto sublime (…)” (N5

83, c. a.), voluntad que habría producido “esta degeneración

y deformación casi arbitraria que viene a ser el europeo

cristiano (…)” (N5 83). Así pues, la crítica al cristianismo no

es báquica (“dionisiaca”) o sensualista, sino por la valoración

cristiana de la compasión, según él, degenerante de la “raza

europea”.

En contra de ello, Nietzsche estaría tratando de oponer a

la “debilidad de la voluntad” el ideal “la fuerza de la voluntad”

(N5 146), en particular, se trataría del ideal de una “voluntad

realmente dominante y ambiciosa de dominio” (N5 167), que

de hecho viene a coincidir con lo que él llama la “hombría

temeraria” (N5 141) la cual, nos aclara Nietzsche exacta-

mente a continuación, “(…) es la más cercanamente empa-

rentada con el genio guerrero y conquistador (…)” (N5 141). D o l o r  y  s u f r i m i e n t o  e n  N i e t z s c h e

En particular se expresaría aquí la oposición entre el “espíri-

tu industrial”, por un lado, y el “espíritu militar y aristocrático”,

por otro (N5 176).

EL HÉROE TRÁGICO Y EL GUERRERO

La personalidad dura que queda delineada de acuerdo con

el sentido del sufrimiento postulado por Nietzsche, personali-

dad criada en realidad a través de la “crianza” (Zucht, cfr.

214) que implica el sufrimiento, refleja directamente el ideal

del héroe bélico, de hecho Nietzsche se refiere a “[u]n tipo

con (…) características muy fuertes, una clase de hombres

guerreros, astutamente silenciosos, compactos y cerrados”

(N5 215), los cuales “quiere[n] la dureza” (N5 215) y están

“en lucha constante con condiciones permanentemente des-

favorables” (N5 215).

Nietzsche concibe este hombre especial como una “afir-

mación de la vida”, y aquí hay que explicar el goce o disfrute

que habría en dicha “afirmación” bajo los presupuestos del

modelo nietzscheano. Para ello podemos, por un lado, recor-

dar el tópico nietzscheano en Die Geburt der Tragödie, se-

gún el cual en la “tragedia ática” se conjugan el “conocimiento

trágico” acerca del “espanto y el horror de la existencia”, así

como la “fusión” con el “ser primigenio” y su “dolor” igual-

mente “primigenios”, con la “transfiguración dulcificante” (Ver-

klärung) de dichos “conocimiento” y “fusión” lograda mediante

“imágenes bellas”. Gracias a ello encontramos placer en la

© Graciela Iturbide, Santa María Xadani, Oaxaca, 1988.



30

“muerte” y no en la “victoria” del “héroe en lucha” (N1 134,

151) y, en general, mediante tal “transformación dulcificado-

ra” se conjugan “la vida, el sufrimiento y el placer” un “éxtasis

sublime” (N1 132), al paso en el que se nos “(…) narra

acerca de las madres de la existencia: la locura, la voluntad

y el dolor [Wehe]” (NI 132). En esta dualidad se presentaría

el fenómeno básico de la experiencia estética de la tragedia

en tanto una dualidad “sublime” de “horror” y de “goce” en

ese mismo horror (NI 57, 142). De hecho, tal dualidad de

horror y goce vendría a ser la manifestación concreta de la

ya mencionada “justificación estética de la existencia”. Así

quedaría afirmada la vida a pesar del “sufrimiento primige-

nio” y, nótese bien, sin que éste sea olvidado ya que la

tragedia “como un todo” tiene un “(…) efecto que queda más

allá de todos los efectos artísticos apolíneos. En el efecto

total de la tragedia se da la preeminencia de lo dionisiaco

(…)” (N1 139), es decir, prevalecen tanto el “conocimiento”

acerca del sufrimiento, del “espanto y el horror de la existen-

cia”, como la “fusión” con el “dolor primigenio”. Esto es lo que

podríamos llamar una afirmación “dionisiaca” de la vida en

términos nietzscheanos, en los que el dolor tiene un papel

indispensable en el efecto “sublime” (NI 57, c. a.) de la

destrucción o muerte del “héroe trágico”, el cual “(…) básica-

mente no es más que símil de los hechos de carácter más

universal” (N1 136), es decir, del “dolor y la contradicción” del

“ser primigenio”. Lo fundamental es que aquí, que con el efecto

de la tragedia se trataría del “placer más alto al cual el camino

conduce a través de la muerte y la negación” (NI 135), es

decir, del dolor. Todo lo cual tiene un sentido metafísico

profundo, ya que tal efecto de la tragedia permite “(…) atis-

bar la alegría primigenia [Urfreude] en el seno del uno primi-

genio (…) a través de [la] aniquilación.” (NI 141).

Por otra parte, podemos recurrir brevemente a la si-

guiente obra de madurez, Zur Genealogie der Moral (Sobre

la genealogía de la moral, 1887). Ahí, en el famoso parágrafo

11 del primer tratado, en el que Nietzsche se refiere a la

“bestia rubia”, de hecho se refiere no sólo a esta “bestia”,

sino al ya mencionado “tipo” o “clase de hombres guerreros”

en general. Se trataría, en efecto, de un tipo de hombres que

(…) hacia fuera, donde comienza lo extraño, no son

mucho mejores que animales pedradores sueltos.

Ahí disfrutan la liberación de toda coacción social,

(…) regresan a la inocencia de la conciencia del

animal pedratorio, como monstruos jubilosos, los

que, tal vez, se marchan, después de una atroz

serie de asesinatos, incendios, violaciones y tortu-

ras, con alegría desbordante y equilibrio del alma,

como si sólo se hubiese tratado de una broma de

estudiantes, convencidos de que ahora sí, lo poe-

tas tendrán durante mucho tiempo algo para poder

cantar y honrar nuevamente. En el fundamento de

todas estas razas nobles no se puede desconocer

al animal pedratorio, [a saber] la bestia rubia, la

cual, magnificente y lascivamente vagabundea en

busca de presas y de victoria (…)” (N5 275, c. a.).

Pocas líneas más abajo aparece la muy especial concepción

nietzscheana de la “afirmación de la vida” que habría en todo

esto. Se trata, en efecto de

[e]ste “arrojo” de la razas nobles, loco, absurdo,

repentino, como de hecho se exterioriza, de su in-

calculabilidad, de la imposibilidad misma de sus

empresas (…), de su indiferencia y de su desprecio

de la seguridad, el cuerpo, la vida, el bienestar; de

su alegría espantosa y de su profundo disfrute en
toda destrucción, en todas las delicias de la victoria
y de la crueldad (…)” (N5 275).

El propio Nietzsche culmina este parágrafo famoso con

la idea de la muy especial “afirmación de la vida” que, según

él, está encerrada en todo esto, sólo que describe dicha

afirmación partiendo del caso negativo. Es decir, en la medi-

da en que, nos dice, en Europa la “cultura” ha hecho retroce-

der a la “bestia rubia”, en esa medida, hay una “saturación

con los deformes, enfermizos, cansados, agotados (…), con

los que Europa comienza a apestar (…)” (N5 277), y el

verdadero hombre debe sentirse, en relación con ellos, “como

algo por lo menos relativamente logrado, por lo menos toda-

vía capaz de vivir, por lo menos como aquel que dice sí a la

vida …” (N5 277). Ésta es la trasformación de la figura la de

la “sabiduría dionisiaca” en Die Geburt der Tragödie: en vez

de la mera “fusión” con el “uno primigenio” y su “dolor”, ahora

se trata de afrontar el sufrimiento en la confrontación y gozar,

ya no mediante la belleza apolínea, sino en la destrucción,

crueldad y la victoria. En todo caso, se mantiene el modeloA L B E R T O  J .  L .  Car r i l l o  Canán



31

básico de la dualidad de sufrimiento o dolor, por un lado, y

alegría en ellos mismos, a saber, ya sea como el goce en la

destrucción del héroe trágico así como en la “fusión” con el

“dolor” del “uno primigenio”, o bien como la alegría del gue-

rrero que se goza en su propio peligro, en su propia crueldad

y en la destrucción que provoca. En todo esto queda elimina-

da cualquier idea de una afirmación dionisiaca de la vida en

el sentido báquico común, de hecho, incluso en el mero

sentido “moderno” o “democrático”, de simple seguridad y

bienestar, por no hablar ya enfáticamente de la “felicidad”

(Glück) o del “disfrute” (Vergnügen) (N5 146).

CONCLUSIÓN

Para terminar este esbozo de la metafísica nietzscheana del

dolor y el sufrimiento, conviene resaltar de una manera más

precisa una interesante conexión formal entre la teoría del

sufrimiento ofrecida en la obra primeriza Die Geburt der Tra-

gödie, por un lado, y en la obra de madurez Jenseits von Gut

und Böse, por el otro.

Un aspecto común a ambas teorías es la idea de la

“obra de arte” o de la “transformación artística”. En Die Ge-

burt, Nietzsche desarrolla la idea de que en la medida en la

que el individuo se “fusiona” con el “uno primigenio” en su

“dolor”, ayudado en tal empresa por el “impulso” apolíneo

(cfr. NI 82) a la belleza propio de la “tragedia griega”, en esa

medida, el individuo mismo pasa a ser “obra de arte”. Nietzs-

che dice: “El hombre (…) no es artista, [sino que] se ha

convertido en obra de arte” (NI 30), o bien:

(…) podemos asumir de nosotros mismos que (…)

tenemos nuestra dignidad más elevada en el signi-

ficado de obras de arte –pues sólo en tanto fenó-
meno estético están la existencia y el mundo
justificados eternamente (N5 47, c. a.).3

En Jenseits Nietzsche considera la “crianza y selección”

producidas por el dolor y la crueldad, “por las condiciones

desfavorables” (N5 214, c. a.) en general, como una “forma-

ción” o transformación de tipo artístico. Nietzsche dice, por

un lado, que se trata de “(…) preparar al hombre para gran-

des retos e intentos totales de crianza y selección [Zucht und

Züchtung] (…)” (N5 126). Por otro lado, en el contexto ya

señalado en el que critica el que “(…) durante dieciocho

siglos en Europa ha dominado la voluntad de hacer del hom-

bre un aborto sublime (…)”, voluntad que habría producido

“esta degeneración y deformación casi arbitraria que viene a

ser el europeo cristiano (…)”, precisamente, en este contex-

to, Nietzsche agrega: “el cristianismo ha sido hasta ahora la

manera más funesta de autodispensa, [para] que los hom-

bres no sean ni lo suficientemente fuertes ni lo suficiente-

mente elevados para, como artistas, poder formar al hombre

(…)” (N5 83, c. a.). Se trataría de que precisamente en la

“moral cristiano europea” (N5 127) recaería la responsabili-

dad de haber obstaculizado decididamente el “(…) criar

[züchten] en el hombre (…) todo aquello que todavía podría

[ser criado] (…)” (N5 127). La “crianza y la selección” me-

diante el sufrimiento son entendidas aquí como “formación”

en un sentido artístico. Recuérdese, en efecto, la queja de

que es la compasión lo que ha evitado que en el hombre se

haya “(…) formado, quebrado, forjado, arrancado, quemado,

recocido, purificado (…) aquello que necesariamente tiene

que sufrir y debe sufrir (…)” (N5 161), y esto, precisamente,

mediante “[e]l cultivo [Zucht, también crianza, disciplina] del

sufrimiento, del gran sufrimiento (…)” (N5 161).

En resumen, el dolor y el sufrimiento adquieren su senti-

do o dignidad metafísica en la medida en la que o bien

convierten al hombre en “obra de arte”, o bien son el aspecto

principal de la “crianza” o “selección” del hombre, entendida

ésta como “formación artística”. La fusión con el uno primor-

dial a través de la compasión con el héroe trágico, así como

la crianza del héroe bélico o de una raza guerrera son,

ambas, posibilitadas por el dolor. Tal es el sentido metafísico

o la dignidad subyacente en la necesidad del hecho bruto del

dolor y del sufrimiento.

BIBLIOGRAFÍA Y ABREVIATURAS

NI = Nietzsche, F., Sämtliche Werke, Band 1, Berlín, 1980.
N5 = Nietzsche, F., Sämtliche Werke, Band 5, Berlín, 1980.
c. a.  = cursivas del autor del texto citado

N O T A S

1 Las aclaraciones entre corchetes dentro de una cita son nuestras.
2 Nietzsche utiliza las palabras alemanas Schmerz o Wehe (dolor) y Leiden
(sufrimiento) sin hacer ninguna distinción notable entre ellas.
3 Los subrayados en una cita son nuestros, siendo motivados por el hecho
de que en la cita en cuestión ya hay subrayados del autor del texto citado.

ALberto J. L. Carrillo Canán es profesor de la Maestría en
Estética de la Facultad de Filosofía y Letras-BUAP.

D o l o r  y  s u f r i m i e n t o  e n  N i e t z s c h e






