
23E l e m e n t o s  4 6 ,  2 0 0 2 ,  p p .  2 3 - 2 9

Muchos filósofos afirman que el argumento a favor de la imposibilidad

de conocer, el escepticismo, es insostenible. Su razonamiento adopta

la forma de la tradicional paradoja del mentiroso: “al afirmar que no es

posible conocer algo, me contradigo pues afirmo que conozco algo; al

contradecirme, no puedo sostener que no es posible conocer”.

Expertos como Duque, Popkin, Silva y Stroud1  señalan que a lo

largo de la historia de las ideas filosóficas se pueden identificar clara-

mente dos corrientes del escepticismo. Ambas, siendo formuladas en

el mundo antiguo, significan “una visión filosófica que plantea dudas

acerca de lo adecuado o fidedigno de las pruebas que pueden ofre-

cerse para justificar alguna proposición”.2 Una de ellas fue formulada

por Pirrón de Elis. Ese escepticismo es percibido como una forma de

vida. Eso obedece a que con afirmaciones tales como “no hay cosa

alguna honesta ni torpe, justa o injusta” y “nada hay realmente cierto,

sino que los hombres hacen todas las cosas por ley o por costumbre;

y que no hay más ni menos en una cosa que en otra”,3 los pirrónicos

planteaban un abandono de todas las creencias sobre cómo son o

deben ser las cosas. Ese abandono pretendía ser una forma de

liberarse de las preocupaciones que conlleva la búsqueda del conoci-

miento verdadero y así acceder a una vida de contento y tranquilidad.

La otra corriente surgió en la Academia platónica y se conoce

como escepticismo moderado o mitigado. En él se quiso mostrar,

“mediante un grupo de argumentos y acertijos dialécticos, que los

filósofos dogmáticos [aquellos que aceptaban la posibilidad humana

de conocer] no podían conocer con absoluta certidumbre las proposi-

ciones que afirmaban conocer”.4 Más que una forma de vida, el

escepticismo adopta aquí la forma de condición humana con respec-

El escepticismo m i t i g a d o
David Hume
y  s u  r e l e v a n c i a  p a r a
la teoría del conocimiento

Carlos
   Gutiérrez Rueda

© Oscar Necoechea, de la serie El cielo sobre nosotros, 1989-2001.



24 C A R L O S  G u t i é r r e z  R u e d a

to a la posibilidad de conocimiento. En este contexto, el

escepticismo es visto como el punto de vista que afirma que

todo puede ponerse en duda y se ubica dentro de la denomi-

nada teoría tradicional del conocimiento.

Una versión más moderna de esta vertiente del escepti-

cismo aparece en el marco de la teoría clásica del conoci-

miento. Allí se toman como modelo los argumentos de René

Descartes (1596-1650) quien, intentando establecer la posi-

bilidad de conocimiento absolutamente certero, es decir, aquel

que no da lugar a duda alguna, establece como método la

duda misma pero, sólo como hipótesis de inicio ya que al

ejercitar la argumentación a lo largo de sus Meditaciones

Metafísicas, y como lo muestra abiertamente en el Discurso

del Método, su objetivo es vencerla o “derrotarla”. Así, al

plantearse la necesidad de seguir un método para la adquisi-

ción del conocimiento verdadero –método que nos llevará a

despejar cualquier duda– y al establecer un criterio de certe-

za (ideas claras y distintas), el argumento escéptico adquiere

un nuevo enfoque. En efecto, el escepticismo pasa a jugar un

papel metodológico en la búsqueda de conocimiento cierto y

certero. Para ello, la duda escéptica es planteada en primer

lugar y, poco a poco, con argumentos válidos se la intenta

derrotar. Ése es el camino que sigue Descartes.

En este contexto, el del problema clásico del conocimien-

to, encontramos a David Hume (1711-1776) como máximo

exponente del escepticismo. La obra filosófica de este autor

de origen escocés, busca argumentar que no es posible al-

canzar la certeza en el conocimiento planteada por los filóso-

fos (cfr. Descartes). De hecho, pudiera parecer que por los

temas tratados por el empirista inglés –el principio de induc-

ción, la inferencia causal y la creencia en el mundo externo– y

su argumentación en contra de la posibilidad de que obtenga-

mos conocimiento necesario en cuanto esos tres temas, es

correcta. Pudiera parecer también que las afirmaciones de

Hume sobre la imposibilidad de conocer las causas de los

fenómenos, o en cuanto a la imposibilidad de asegurar que

nuestras inducciones son totalmente seguras, así como haber

puesto en duda nuestra creencia en el conocimiento del mun-

do que está fuera de nuestra mente, nos llevarían a calificarlo

como un escéptico en todos los sentidos.

Sin embargo, si analizamos la diferencia entre ambos

tipos de escepticismo, habrá que recordar que el escéptico

es un filósofo y, como tal, entiende que “lo específico de la

filosofía no son propiamente las conclusiones de un autor,

sino también los argumentos que conducen a ellas”.5 En este

sentido habrá que ubicar los argumentos escépticos, pues la

diferencia entre los pirrónicos o radicales y los moderados

no está ni en el punto de partida ni en el de llegada (la

conclusión), pues ambos “dudan” que haya un criterio uni-

versalmente válido que sirva como parámetro para tomar

partido entre dos postura contrarias; más bien, la diferencia

está en la forma de llegar –objetivos y finalidades– que cada

uno plantea, en la forma en que cada uno encara la “ausen-

cia de criterio”. En ese sentido, el escepticismo no debería

ser percibido como un punto de partida ni de llegada, sino

como un medio que plantea dudas legítimas sobre nuestra

posibilidad de conocer. De hecho, Strawson6  afirma que

[...] el escepticismo es una cuestión de duda

más que de negación. El escéptico no es, es-

trictamente, alguien que niega la validez de

ciertos tipos de creencias, sino alguien que

cuestiona, aunque sea sólo al inicio y por razo-

nes metodológicas, que nuestras razones para

sostenerlas no son adecuadas. Presenta sus

dudas a la manera de un desafío [...].

El escéptico moderno no cree que las razones que

ofrecemos para justificar un conocimiento o una creencia,

realmente la justifiquen. En efecto, si atendemos a la biblio-

grafía reciente y especializada en teoría del conocimiento7

veremos que una de las grandes discusiones gira en torno

a si las justificaciones que se ofrecen para sostener tal o

cual creencia, realmente la justifican. En este contexto, el

escepticismo se ubica dentro del problema del conocimien-

to como sigue: si definimos al conocimiento como una creen-

cia verdadera que está justificada, encontramos que la

definición contiene tres elementos: a) la creencia: si conoz-

co algo es por que lo creo; b) la verdad: si conozco algo,

ese algo es verdadero pues no puedo conocer algo que sea

falso; y c) la justificación de la creencia: si sostengo que

tengo una creencia justificada, debo ofrecer razones de por

qué creo que mi creencia es conocimiento. El escepticismo

se plantea en torno al último elemento de la definición de

conocimiento, pues un escéptico siempre cuestionará si

nuestra justificación para creer que tenemos conocimiento

de algo es adecuada.



25E l  e s c e p t i c i s m o  m i t i g a d o . . .

En otro orden de ideas, se puede establecer una forma

distinta de delimitar el terreno en que el escéptico presenta

sus objeciones a la justificación del conocimiento. Ésta consis-

te en afirmar que el escepticismo en su forma moderna no se

aplica a todo lo que creemos. En efecto, hoy en día separa-

mos los “lujos” de las necesidades epistemológicas;8 así, con

esta distinción, se dice que es posible tener conocimiento o

creencias fidedignas acerca de algunas cosas, o en ciertas

áreas, aunque no en otras. Por ejemplo, es posible creer que

se tiene la suficiente evidencia para considerar a la ciencia

como conocimiento –en un sentido fuerte– y, al mismo tiempo,

dudar de las creencias religiosas. En este caso, las creencias

religiosas serían un “lujo” epistemológico pues, aunque no las

tuviéramos, no pondríamos en juego creencias habituales.

Ésta es otra forma de presentar al escepticismo mitigado.

Así, de lo anteriormente dicho se muestra que el es-

cepticismo es una postura epistemológica relevante o, al

menos, significativa y no puede vérsele como algo sin sen-

tido, incoherente o que se autorrefuta. Lo anterior señala

que si se quiere elaborar una teoría del conocimiento com-

pleta y por medio de ella dar cuenta de cómo es posible el

conocimiento humano, se deben analizar los argumentos

de los filósofos escépticos.

[...] la motivación para tomar en cuenta a tales ar-

gumentos [los escépticos] es metodológica. El pun-

to es establecer si se les puede refutar –o, más que

refutarlos, establecer si esta “refutación” es enten-

dida como un argumento retóricamente adecuado;

por ejemplo, que un filósofo en medio de un acalo-

rado debate, deje sin posibilidad de respuesta a un

oponente persistentemente escéptico.9

EL ESCEPTICISMO DE DAVID HUME

Lo que quiero mostrar consiste en rechazar la interpretación

tradicional de Hume como un escéptico en todos los senti-

dos; esto es, verlo como un filósofo que argumenta que no

es posible conocer algo. Más bien, defenderemos la idea de

que el escepticismo humeano tiene límites y es posible califi-

carlo como mitigado. Para esta presentación se revisaron en

particular tres obras del filósofo estudiado: Tratado de la

naturaleza humana, editado originalmente en 1739 por Sel-

by-Bigge (y de la que aquí se sigue la paginación), Resumen

del tratado de la naturaleza humana, que data de 1749, y la

© Oscar Necoechea, de la serie El cielo sobre nosotros, 1989-2001.



26

Investigación sobre el conocimiento humano, de 1758 (libro

del que también se sigue la paginación de Selby-Bigge).

SUPUESTA VALORACIÓN NEGATIVA DE HUME

SOBRE EL CONOCIMIENTO MEDIATO

Como se sabe, Hume comienza su Investigación sobre el

conocimiento humano10  siguiendo a Locke11  dividiendo los

objetos de la razón en relaciones de ideas y cuestiones de

hecho. Estas cuestiones de hecho pueden ser conocidas por

medio de la experiencia y la memoria o por razonamientos

causales.12 En esa misma sección13 argumenta que no es

posible adquirir conocimiento universal y necesario por me-

dio de los razonamientos causales. A partir de esto, Stove14

afirma que Hume hace una valoración negativa de los razo-

namientos causales, lo que llevaría a considerar a Hume

como un escéptico en cuanto al razonamiento inductivo.

Sin embargo, no hay razón que justifique que Hume

haya hecho tal valoración negativa. Por el contrario,

[...] el que Hume demuestre que los razonamientos

inductivos no son formalmente válidos, no significa

que, para él, haya que rechazarlos y prescindir de

ellos [...]. Para Hume, los razonamientos realmente

importantes son los inductivos, porque una parte

considerable de nuestras creencias y nuestras ac-

ciones están basadas en ellos y sólo valiéndonos

de ellos podemos sobrevivir.15

VALORACIÓN POSITIVA DE HUME

SOBRE LOS RAZONAMIENTOS CAUSALES

Al identificar como errónea la supuesta valoración negativa

de los razonamientos causales, se puede identificar a Hume

como un escéptico mitigado16  ya que hace una valoración

positiva del conocimiento de las cuestiones de hecho, aun-

que ese conocimiento sea probable y no sobrepase la expe-

riencia de la vida cotidiana.

Esta supuesta valoración positiva es propuesta por Hume

en, al menos, cuatro ideas centrales:

a) El razonamiento inductivo es un razonamiento con enti-

dad propia irreductible al razonamiento deductivo. Es claro

que en más de un lugar del Tratado de la naturaleza huma-

na,17  y en la página 35 de la Investigación sobre el entendi-

miento humano distingue dos clases de razonamiento:
C A R L O S  G u t i é r r e z  R u e d a

© Oscar Necoechea, de la serie El cielo sobre nosotros, 1989-2001.



27

Todos los razonamientos pueden dividirse en dos

clases, a saber, el razonamiento demostrativo o aquel

que concierne a las relaciones de ideas y el razona-

miento moral o aquel que se refiere a las cuestiones

de hecho y existencia.

Y, por otro lado, distingue entre las “reglas para distinguir

cuando una cosa es causa y cuando es efecto” y las reglas de

la lógica formal.18 Con ellas, Hume pretende19  distinguir entre

los argumentos causales correctos de los incorrectos; de he-

cho, los argumentos causales correctos dan origen a creencias

razonables.20

b) El razonamiento inductivo es inevitable y natural. Aquí

debemos hablar de lo que se entiende por “naturalismo” en

la obra de Hume. Taylor21  comenta que cuando se afirma

que Hume sostiene ideas naturalistas con respecto al enten-

dimiento, significa que el organismo humano se adapta cons-

cientemente a las cosas tal como son, y viene expresado en

la forma de comportarse (tanto en la actividad física como

mental), en lugar de ser un modo de intuición intelectual (cfr.

Tratado: III, 3). Laird22  afirma que Hume establece un parale-

lismo entre la naturaleza humana y la naturaleza en general:

[...] la conclusión apropiada de Hume podría haber

sido, pues, alguna doctrina de ideas innatas; esto es,

podría haber mantenido que los hombres están equi-

pados con cierto instinto de razón, previo a la expe-

riencia, de igual modo que los pájaros están equipados

con un instinto de construcción de nidos.

Y es esta percepción del razonamiento inductivo como

natural la que lo lleva a defender un escepticismo moderado.

Remitiéndonos directamente a la obra de Hume diremos

que éste identifica como base del conocimiento a la expe-

riencia. En la página 42 de la Investigación nos propone que

imaginemos a una persona que

[...] ha adquirido experiencia y ha vivido en el mun-

do tiempo suficiente como para haber observado

qué objetos o acontecimientos familiares están cons-

tantemente unidos [...] inmediatamente infiere la exis-

tencia de un objeto de la aparición de otro.

Al ser inevitable, el razonamiento inductivo no necesita

justificación; es decir, que es parte de la experiencia natural

del ser humano. A este principio se le conoce como el Princi-

pio de Derivación y se dice que afirma que cualquier idea,

cualquier conocimiento que pretenda tener contenido cog-

noscitivo, debe derivar de una impresión.

c) La inducción está justificada vindicativamente dada su

necesidad para guiarnos en la acción y su utilidad para la

sobrevivencia. En la Investigación (45) Hume nos dice:

[...] sin el influjo de la experiencia estaríamos en total

ignorancia de toda cuestión de hecho, más allá de lo

inmediatamente presente a la memoria y a los senti-

dos. Nunca sabríamos ajustar los medios a fines o

emplear nuestros poderes naturales en la producción

de cualquier efecto. Se acabaría inmediatamente toda

acción, así como la mayor parte de la especulación.

En el Tratado, sección XI, 225, afirma algo parecido:

[...] tengo que distinguir entre principios permanen-

tes, irresistibles y universales, como es la transición

debida a costumbre que va de causas a efectos y

de efectos a causas, y principios variables, débiles

e irregulares, como aquellos de que he hablado

recientemente. Los primeros constituyen la base de

todos nuestros pensamientos y acciones, de modo

que, si desaparecieran, la naturaleza humana pere-

cería o se destruiría inmediatamente.

En estos párrafos es claro que Hume destaca el valor y la

utilidad en cuanto a la supervivencia del ser humano de la induc-

ción, y su naturalismo plantea que hay cierta justificación de ella.

d) El razonamiento inductivo proporciona un conocimiento

probable, aunque válido, pudiendo en algunos casos esa

probabilidad ser casi una certeza. Éste es el punto central

del argumento. Recuérdese que Hume hace una división

entre el conocimiento relativo a relaciones de ideas y el

conocimiento concerniente a cuestiones de hecho; además

establece que la certeza absoluta del primero es dada por lo

presente a los sentidos y a la memoria, mientras que el

segundo, en cuanto está basado en inferencias causales, es

sólo probable.23 Sin embargo, en el mismo texto, pero en

otras partes,24  afirma que no es el mismo grado de probabili-

E l  e s c e p t i c i s m o  m i t i g a d o . . .



28

dad de todos los argumentos y algunos de ellos proporcio-

nan, desde el punto de vista práctico, una certeza.

El Sr. Locke divide los razonamientos en demostrati-

vos y probables. Desde este punto de vista tenemos

que decir que sólo es probable que todos los hom-

bres han de morir o que el sol saldrá mañana. Pero,

para ajustar más nuestro lenguaje al uso común,

debemos dividir los razonamientos en demostracio-

nes, pruebas y argumentos probables, entendiéndo-

se por pruebas aquellos argumentos derivados de la

experiencia que no dejan lugar a duda o discusión.25

Esa certeza probable está en función de la evidencia de

cada caso; cada caso observado y las circunstancias en las

que ocurre la observación ofrecen diferente grado de certe-

za.26 Y lo más importante que señala Hume, habrá que tener

en cuenta el grado de analogía entre los casos observados:

cuanto mayor sea la analogía, mayor será el grado de certe-

za de nuestra inferencia.27

De los cuatro puntos anteriores se sigue que Hume hace

una valoración positiva del razonamiento inductivo, conside-

rándolo como un proceso racional, por lo que no puede ser

considerado escéptico en todos los sentidos. Más que opo-

nerse al proceso general de la inducción, Hume se opone a

la utilización incorrecta de los razonamientos inductivos. Por

ejemplo, en cuanto a tener cuidado con la analogía nos dice:

[...] sólo cuando dos clases de objetos se encuentran

constantemente conjuntados, podemos inferir la una

de la otra, y si se presentase un efecto completamen-

te singular y que no se pudiera incluir en ninguna

especie conocida, no veo que pudiéramos formar con-

jetura o inferencia alguna acerca de su causa.28

En suma, Hume señala la diferencia entre la mala utiliza-

ción del razonamiento inductivo –por ejemplo planteando ma-

las analogías– y el uso general de los razonamientos inductivos.

EL ESCEPTICISMO PROPUESTO POR HUME

Una vez hecha la delimitación anterior, resulta pertinente

preguntar ¿en qué consiste el escepticismo sostenido por

David Hume? Guerrero afirma que el escepticismo del autor

que estudiamos consiste en negar que tengamos conoci-

miento universal y necesario de las cuestiones de hecho:

[...] ningún objeto llega a descubrir, por las cualida-

des que aparecen a los sentidos, ni las causas que

lo han producido ni los efectos que surgirán de él, y

sin la ayuda de la experiencia nuestra razón no

podrá jamás realizar una inferencia acerca de lo

realmente existente y de las cuestiones de hecho.29

Esta afirmación cuenta con tres elementos: a) negar que

podemos conocer algo que trascienda el campo de la experien-

cia y de la vida cotidiana; b) negar que la razón deductiva es el

fundamento de la acción, el conocimiento y la moral;30 por el

contrario, como ya se ha mostrado, Hume asume un punto de

vista naturalista de la razón: además de la razón, hay una serie

de principios naturales, pasiones y sentimientos que escapan a

la racionalidad; c) negar que la razón deductiva tenga la rienda

de nuestras vidas.

De lo anterior se sigue que Hume, efectivamente, es un

escéptico; sin embargo, los argumentos humeanos que abo-

gan por tal postura epistemológica cuentan con límites y, por

tanto, podríamos calificarlo de mitigado. Al respecto, Mon-

tes31  afirma que Hume

[...] puede ser escéptico y no es escéptico al mismo

tiempo, porque lo es bajo diferentes perspectivas. Es

escéptico en el sentido en que la razón no puede

transgredir el límite de lo transfenoménico, pero no lo

es en cuanto que la fuerza de la naturaleza nos

impulsa a creer en la realidad externa.

 A pesar de tal clasificación, el filósofo inglés nos invita a

seguir investigando:

[...] que satisfaga tu pasión por la ciencia, pero que

tu conciencia sea humana y tal que tenga inmedia-

ta referencia a la acción y a la sociedad [...] Sé

filósofo; pero, en medio de toda tu filosofía, continúa

siendo hombre.32

C A R L O S  G u t i é r r e z  R u e d a



29E l  e s c e p t i c i s m o  m i t i g a d o . . .

N O T A S

1 Duke, F., Estudio preliminar, en Hume, D., Tratado de la naturaleza huma-
na, Tecnos, Madrid, 1988; Popkin, R., Historia del escepticismo de Erasmo
a Spinoza, FCE, México, 1983; Silva, C., “El escepticismo en el Ensayo de
John Locke”, en Trueba, C. (comp.), Racionalidad: lenguaje, argumenta-
ción y acción, UAM/Plaza y Valdés, México, 2000; Stroud, B.,El escepticismo
filosófico y su significación, FCE, México, 1991.
2 Popkin, R., op. cit., p. 17.
3 Diógenes Laercio, Vidas, opiniones y sentencias de los filósofos más
ilustres, Editorial Aguilar, Madrid, cfr. libro IX.
4 Popkin, R., op. cit., p. 11.
5 De Salas, J., Prólogo a Investigación sobre el entendimiento humano,
Editorial Alianza, Madrid, p. 11.
6 Strawson, P.F., “Escepticismo, naturalismo y argumentos trascendentales”,
en Cabrera, C. (ed.), Argumentos trascendentales, UNAM, México, pp.135-160.
7 Cfr. Greco, J., “What is epistemology?”, en The Blackwell guide to episte-
mology, Greco, J. y Sosa, E. (eds.), Blackwell, New York, 1999. Steup, M.,
“The analisis of knowledge”, en Stanford Encyclopedioa of Philosophy,
University of Stanford Press, 2001. Tomasini, A., Teoría del conocimiento
clásica y epistemología wittgensteiniana, Plaza y Valdés, México.
8 Scruton, R., Filosofía moderna, Cuatro Vientos, Santiago de Chile.
9 Greco, op.cit.
10 Secc. IV, parte I, p. 25.
11 Locke, J., Ensayo sobre el entendimiento humano, Gernika, México, libro
II, cap. I, p. 2.
12 Cfr. Investigación, p. 26.
13 Pero en pp. 27-31.
14 Stove, D.C., Probability and Hume’s inductive skepticism, Clerendon
Press, Oxford.
15 Guerrero, J.A., “El escepticismo de Hume’ en Salas, J. y Martín F. (comps.),
David Hume, Editorial Complutense, Madrid,1998, pp. 25-39.

16 Ibid. Guerrero sigue a Cassidy, “The nature of Hume’s inductive skepti-
cism: a critical notice”, en Ratio 19, 1977, pp. 45-54; García Roca, J.,
Positivismo e ilustración: la filosofía de David Hume, Universidad de Valen-
cia, España, 1981; Zabeeh, F., “Hume’s problem of induction: an appraisal”,
en Livingston, D. y King, J.T. (eds.),Hume. A re-evaluation, Fordham Univer-
sity Press, New York,1976.
17 Pp. 95, 124, 413, 448, 458, 463.
18 Tratado, Libro I, parte III, sección XV; y en la sección 11 de la Investiga-
ción, en especial pp. 136, 145 y 148).
19 Cfr. Tratado, p. 175.
20 Cfr. secciones X y XI de la Investigación.
21 Duque, F., op. cit.
22 Obra citada en el mismo estudio.
23 Investigación, sección II, en especial p.18.
24 Pp. 58, 110, 127.
25 Investigación, p. 56.
26 Tratado, pp. 130, 136; Investigación, pp. 110-111, 36.
27 Investigación, p. 58; Tratado, p. 142.
28 Investigación, p. 48.
29 Investigación, p. 27.
30 Tratado, parte III, sección III; p. 413.
31 Montes, M.J., “Interpretaciones contemporáneas de la filosofía de Hume
en España”, en Salas, J. y Martín F. (comps.), David Hume, Editorial Com-
plutense, Madrid, 1998, pp. 25-39.
32 Investigación, sección I, p. 9.

Carlos Gutiérrez Rueda es profesor del Departamento de
Filosofía y Letras de la Universidad Autónoma de Tlaxcala.

© Oscar Necoechea, de la serie El cielo sobre nosotros, 1989-2001.






