qu]
—1

primera persona

Guadalupe
Grajales Porras

La critica hecha por Wittgenstein a la idea de que €l ‘yo' es una expre-
sion referencial culmina con la distincion de los diversos sentidos que
tienen las expresiones en primera y en tercera personas; y también con
la distincidn entre los dos papeles que puede jugar el ‘yo': como sujeto y
como objeto. De aqui que el articulo de Elizabeth Anscombe, “The first
person’, sea de gran relevancia para conocer los desarrollos y los
argumentos que el tratamiento de los pensamientos-yo deben tener.

En su articulo, Elizabeth Anscombe analiza varias de las res-
puestas dadas a la pregunta de cuél es el significado de la palabra
'yo', pregunta que se plantea especificamente de la siguiente mane-
ra: ¢es la palabra ‘yo' una expresion referencial 0 no? La respuesta
que ella da es negativa, asf que divide el articulo en dos partes. En la
primera ofrece su refutacion de algunos argumentos que pretenden
demostrar que ‘yo’ es un nombre, y en la segunda, refuta los argu-
mentos que permitirian concluir que ‘yo' es una clase de expresion
referencial. En esta (ltima parte, ademas, ella intenta esclarecer el
origen de la arraigada creencia de que ‘yo’ denota algo.

‘YO’ NO ES UN NOMBRE PROPIO

Parte del problema consiste en que, aunque ‘yo’ funciona sintactica-
mente como un nombre, el hecho es que no lo hace como un nombre
propio o, al menos, no como un nombre propio coman, puesto que

[...] es un nombre que cada uno tiene y, todavia peor, uno
que cada persona usa solamente para referirse a esa perso-
na que es ella misma. Asi que no sirve para presentar una
persona a otra, 0 para llamar a alguien, o para citarlo.!

Cabe preguntar si es cierto que ‘yo' no es considerado un nom-
bre propio sélo porque cada uno lo usa para referirse a si mismo.
Para responder a esto Anscombe nos invita a considerar la siguiente



situacion, en la que el nombre ‘A" se usa exactamente as:
para referirse a uno mismo.

Imaginen una sociedad en la que cada uno esta eti-
quetado con dos nombres. Uno aparece en la espal-
day el otro en la parte superior del pecho, y estos
nombres, que sus portadores no pueden ver, son va-
riados: digamos de ‘B' a ‘Z'. El otro nombre, ‘A, esta
estampado en la parte interior de sus mufiecas, y es
el mismo para todos. Al hacer reportes acerca de las
acciones de las personas cada uno usa los nombres
de sus pechos o espaldas si puede ver estos nom-
bres o0 esta acostumbrado a verlos. Cado uno apren-
de también a responder a la expresion del nombre
que tiene en el pecho y en la espalda de la manera y
en las circunstancias en que tendemos a responder a
la expresion de nuestros nombres. Los reportes de las
acciones propias, que uno emite directamente por
observacion, son hechos usando el nombre de la mu-
fieca. Tales reportes se hacen no sobre la base de la
sola observacion, sino también sobre la base de infe-
rencias y testimonios u otra informacion. ‘B', por ejem-
plo, deriva conclusiones expresadas en oraciones que
tienen a ‘A’ como sujeto, de enunciados de otras per-
sonas que usan a ‘B’ como sujeto.?

En este punto Anscombe aclara qué entiende por “reportes
de las acciones propias™ “reportes que salen de la boca de ‘B’
respecto a las acciones de ‘B’ diciendo que ‘A hizo tal y tal
cosa’. Asi, si me llamo ‘B" y digo que “estoy palida’, o digo
como resultado de un testimonio dado por ‘C’; “B esta pélida”.
Hecho este cuadro, Anscombe se pregunta por la diferencia
entre ‘A'y 'yo', y concluye que la gente que usa el nombre ‘A'no
tiene autoconciencia, en cambio la que usa ‘yo' si. Esto es, en
el uso del pronombre ‘yo' no sélo se da el carcter reflexivo,
sino que también implica la autoconciencia de quien lo emplea.
Es un hecho que la diferencia que Anscombe encuentra entre
el uso de ‘A'y el de ‘yo’ es la base sobre la cual descansa la
enunciacion: en el primer caso es la observacion del propio
cuerpoy de eso se puede estar consciente. En el segundo caso
no hay necesidad de esta observacion. Asimismo, en el primer
€aso no se es autoconsciente pero en el segundo caso si.

¢ Qué es la autoconciencia? La primera explicacion po-
dria ser ésta: es la conciencia de un yo. Si aceptamos esto,

habria que explicar qué clase de objeto es ese yo, 0 explicar
qué aspecto tiene, pues con esta explicacion tendriamos ese
“especial ‘modo de ser dado’ de un objeto que esta asociado
con el nombre que uno usa al hablar de éI".* Pero esto es un
sin sentido, dice Anscombe, porque ¢de dénde sacamos la
garantia de que uno se aferra al yo apropiado, es decir, al yo
que un sujeto llama ‘yo' y que siempre ha estado conectado
con €l o siempre ha sido él mismo? No hay respuesta a
estas preguntas sino tan s6lo una creencia optimista en que
nunca se falla en la identificacion del objeto yo.

Por otra parte, si decimos que ‘yo' es el nombre propio
de su objeto, entonces nos vemos llevados a buscar el con-
cepto conectado con el nombre de ese objeto, tal y como el
concepto de ‘ciudad’ estd conectado con los nombres de
‘México’ o ‘Puebla’, o el concepto de ‘rio’ con los nombres
de Balsas o Papaloapan. Ahora bien, el tnico concepto que
podria asumir este papel es el de ‘autoconciencia’, con todos
los problemas anteriormente sefialados. Segin Anscombe,
el problema central de tratar a ‘yo' como nombre propio “es
que... un uso repetido de ‘yo' en conexion con el mismo yo
tendria que incluir una reidentificacion de ese yo (self)... pero
esto no es parte del papel de 'yo' ".* Sin embargo, esta
reidentificacion si estaba implicada, en el uso de ‘A, en la
situacion imaginada por Anscombe y esto le permite afirmar
nuevamente que ‘'yo' no funciona como un nombre propio.
En otras palabras, si ‘yo' fuera un nombre propio, tendria un
referente y cada vez que usaramos el pronombre tendriamos
que reidentificar ese objeto al que nos referimos, empleado
con esa caracteristica de autoconciencia.

‘YO’ NO ES UN DEMOSTRATIVO

Anscombe también refuta la idea de que ‘yo' sea un demos-
trativo. Ademas, asimilar el ‘yo’ a este tipo de expresiones de
‘referencia singular’ como ‘este’ 0 ‘ese’ no elimina la necesi-
dad de contar con un concepto del objeto indicado, que seria
la condicién sine qua non sefialada por Anscombe para po-
der considerar a las expresiones como nombres. No se elimi-
na esta necesidad, porque hay que conocer la respuesta a la
pregunta de “ceste ‘qué?”. Esta idea de que ‘yo' es un
demostrativo se complica méas si tomamos en cuenta las
dificultades de aceptar una definicion ostensiva pura. Pero,
sobre todo, Anscombe llama nuestra atencién sobre una



-

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.

diferencia esencial entre ‘yo’ y un demostrativo usual: puede
haber una falla de referencia al usar ‘esto’ (piénsese, por
ejemplo, en el caso de una sombra a la que sefialo creyendo
(ue €S Una persona o un espantapajaros y que no es ningu-
na de las dos cosas), pero no la podria haber al usar ‘yo’,
porque el sujeto que usa 'yo' al aseverar algo no tiene que
buscar aquello que dice ‘yo’; el enunciante es el pensante.
De manera que, independientemente de que se considerara
a 'yo' como un nombre o como un demostrativo, de todos
modos existiria la necesidad de una “concepcidn” por medio
de la cual 'yo’ se fijara a su objeto. En el caso del cogito
cartesiano, e.g., el pensar del pensamiento-yo seria lo que
asegura esta garantia contra una referencia equivocada. Ans-
combe concluye, después de rebatir al logico que no puede
demostrar la “referencia-garantizada” de ‘yo’ y después de
demostrar que “este cuerpo” no puede ser ese referente
garantizado, que si ‘yo’ es una expresion referencial, enton-
ces Descartes tenia razon al entender ese referente como el
Ego o Res cogitans. V'eamos por qué.

En efecto, para Anscombe, Descartes y San Agustin no sélo
comparten el argumento Cogito ergo sum, sino también el
argumento que pretende probar que “la mente” o “este yo”
no es ninguna clase de cuerpo.

“Podria suponer que no tengo cuerpo”, escribio Des-
cartes, “pero no que no soy”, e infirié que “este yo”
no es un cuerpo. Agustin dice “La mente sabe ella
misma que piensa”, y “conoce su propia sustancia”
(De Trinitate, Libro X) [...] En estos pensadores existe
el supuesto de que cuando uno dice 'yo' 0 “la men-
te”, uno esta nombrando algo tal que el conocimien-
to de su existencia, que es un conocimiento de sf
mismo pensando en todos los diversos modos, de-
termina aquello que es lo que se sabe que existe.’

Sin embargo, su posicion tiene la dificultad de requerir una
identificacion del mismo referente en diferentes pensamientos-yo.
En otras palabras, ¢como podemos justificar el supuesto de
que existe solo un pensar que es este pensar de este pensa-
miento que estoy pensando, esto es, que hay un solo pensa-
dor? “;Como sé que 'yo' no es diez pensadores pensando al
unisono?”. La respuesta de Anscombe elimina el problema,
pues el ser autoconscientes suprime la posibilidad de unirse al
objeto equivocado. Esta imposibilidad de equivocarse es lo que
hace suponer a aquellos que ven a 'yo' como un signo referen-
cial, que el no equivocarse esta garantizado. En realidad no hay
que aferrarse a ning(n objeto.

‘YO’ NO ES UNA EXPRESION REFERENCIAL

Después de la discusion anterior, Anscombe nos aclara que
todos los problemas abordados se han generado por acep-
tar, sin mas, que ‘yo’ es una expresion denotativa.

Con los nombres, o expresiones denotativas (en el
sentido de Russell) hay dos cosas que captar: la
clase de uso, y a qué aplicarles de vez en cuando.
Con ‘yo' existe s6lo el uso.®

En suma, ‘yo' no es ni un nombre ni ninguna otra clase
de expresion cuyo papel 6gico sea hacer una referencia. Y
si estoy en lo cierto, dice Anscombe, “yo soy E.A.” no es una
proposicion de identidad, aunque esta conectada con una



que si lo es, viz,, “Esta cosa aqui es E. A". No es una
proposicion de identidad porque cuando alguien no conoce
su identidad no pierde el uso de ‘yo', ni tampoco se equivoca
cuando quiere apuntar a si mismo.

Ahora hien, para Anscombe si existe una pregunta legiti-
ma relacionada con ‘yo'; ¢.con qué objeto esta conectada mi
conciencia de accion, postura, movimiento y mis intenciones
de tal manera que ‘ese’ objeto debe estar de pie si tengo el
pensamiento de que estoy de pie y mi pensamiento es ver-
dadero? La respuesta es: es el objeto que esta aqui.

“Yo soy esta cosa aqui” es entonces una proposi-
cién real, pero no una proposicion de identidad.
Significa; esta cosa aqui es la cosa, la persona de
cuya accion estaidea de accion es una idea, de cuyos
movimientos estas ideas de movimiento son ideas,
de cuya postura esta idea de postura es la idea. Y
también, de la que estas acciones intentadas, si se
llevan a efecto, serén las acciones.”

Y si preguntamos respecto a qué objeto se verifican 0
falsifican pensamientos como “estoy sentada”, “estoy escri-
biendo”, etc., la respuesta es: mi cuerpo, porque puedo obser-
varlo y puedo apuntar a él, aunque ya vimos que saber hacia
cual cuerpo apunto no es el resultado de ninguna observa-
cion. Si estuviera en un estado de “privacion sensorial” no
podria tener el pensamiento de este objeto, este cuerpo, pero
si podria tener las ideas de acciones, movimiento, etc., porque

estas ideas no son extractos de observacion sensorial.

Estos pensamientos-yo son ejemplos de conciencia
reflexiva de estados, acciones, movimientos, etc., no
de un objeto que significo con 'yo’, sino de este cuerpo.
Estos pensamientos-yo [...] son conceptos no media-
dos (conocimiento o creencia, verdadera o falsa) de
estados, movimientos, etc., de este objeto aqui, acerca
del cual puedo descubrir que es E.A. Acerca de la cual
aprendi que es un ser humano [...] Ningdn problema de
continuidad o reidentificacion del ‘yo’ puede surgir®

El autoconocimiento es el conocimiento del objeto que
uno es, del animal humano que uno es.

Anscombe nos hace notar que los pensamientos-yo que
ha estado considerando han sido s6lo aquellos relacionados

con acciones, posturas, movimientos e intenciones, y no ha
considerado pensamientos como “tengo dolor de cabeza’,
“veo una variedad de colores”, “yo espero, temo, amo, envi-
dio, deseo”, etc., y la razon es que los primeros pensamientos
son no mediados, no observacionales pero son descripciones
que son directamente verificables acerca de la persona de
E.A. Cualquiera, incluida ella misma, puede mirar y ver si esa
persona esta de pie, por ejemplo. En cambio, aunque los otros
pensamientos también son no observacionales, carecen de
esta “identidad de descripcion” entre el suceso y el pensa-
miento, pues describir estos pensamientos no equivale a des-
cribir lo que pasa en una persona, simplemente porque puede
no pasar nada. Estos pensamientos no son pensamientos de
algo que pasa. En cambio, el pensamiento de estar parado es
el pensamiento de una postura. Este es un ejemplo de lo que
Anscombe llama “concepciones agentes-o-pacientes
no-mediadas de sucesos y estados”.

En suma, para Anscombe las concepciones no media-
das de acciones, sucesos y estados no tienen sujeto, porque
no implican la conexion de lo que se entiende por un predi-
cado (estar parado) con un sujeto concebido claramente. Es
la ilusion gramatical, profundamente arraigada, de un sujeto,
lo que genera todos los errores que ha estado considerando.

CONCLUSIONES

Vimos que el argumento central de E. Anscombe para de-
mostrar el caracter no referencial del pronombre personal
'yo' en los pensamientos-yo relacionados con acciones, pos-
turas, movimientos e intenciones se centra en los absurdos
que generan el considerar a ‘yo' como un nombre 0 como un
demostrativo. Sus reducciones al absurdo se apoyan en la
interpretacion que hace del Art des Gegebenseins fregeano
aplicado al pronombre reflexivo 'yo’:

[...] si'yo’ expresa un modo en el que yo capta a su
objeto [...] queremos saber qué modo es ése y
como es que el tnico objeto captado de ese modo
por cualquiera es idéntico consigo mismo.®

Anscombe se propuso, pues, hacer ver la diferencia de
usos entre ‘A’ (en su ejemplo) y ‘'yo'. Lo que distingue al
segundo tipo de uso del primero es la presencia de autocon-



© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.

ciencia entendida ésta como autoconocimiento del objeto que
es uno, del animal humano que es uno. Este conocimiento no
es, de ninguna manera, una experiencia privada del usuario
de 'yo’ puesto que la diferencia de usos entre ‘A"y ‘yo’ puede
ser notada por terceras personas, por los observadores.

Lo relevante de la postura de Anscombe no es tan sélo la
demostracion de que ‘yo’ no es un nombre propio, ni un pro-
nombre demostrativo, esto es, que ‘'yo' no es una expresion
referencial, pues hasta antes de indicarnos el tipo de proposi-
ciones cuya gramatica pretende esclarecer, la diferencia que
establece entre ‘A'y 'yo' es la que Wittgenstein ha establecido
entre “yo-objeto” y “yo-sujeto”. El punto central en Anscombe es
que esa clase de proposiciones que expresan pensamientos de
acciones, posturas, movimientos e intenciones o acciones in-
tentadas, no tienen sujeto. Son pensamientos-yo que ilustran la
conciencia reflexiva de los estados y movimientos de este cuer-

po. Hay, efectivamente, un objeto plblicamente observable que
pasa por este tipo de estados o realiza este tipo de acciones;
pero los verbos que expresan estas acciones no deben ser
entendidos como predicados que se atribuyen a un sujeto cla-
ramente concebido. No puede haber tal concepcion puesto que
a esa concepcion, que es el “modo de ser dado” de Frege
tendria que corresponder un objeto, un referente que ya Ans-
combe demostré sumamente problematico.

Creo que la conclusion a la que llega Anscombe, viz,, la
inexistencia de sujeto en los pensamientos-yo relativos a
posiciones, movimientos € intenciones es otra manera de
dar cuenta del “yo-objeto” wittgensteiniano. Del “yo-sujeto”
ella declara explicitamente que no se ocupa en este articulo.
Por otra parte, su conclusion es coherente con la teoria
semantica acerca del nombre asumida por ella, viz., la teorfa
fregeana de que a cada nombre corresponde un sentido y
una referencia. Si ha demostrado que ‘yo' no es un nombre
porgue no tiene referente, no puede mas que concluir que
tampoco hay una concepcion correspondiente a ese ‘yo'. Yo
creo que aqui Anscombe se acerca mucho a la postura de
Stuart Hampshire en el sentido de que no es la conciencia
del que act(ia la que da sentido a las expresiones menciona-
das sino la conciencia de la propia accién.

Es importante resaltar que Anscombe va mas alla que
Wittgenstein en lo que a la no referencialidad de ‘yo' toca,
porque éste se ocupa propiamente de la no referencialidad del
“yo-sujeto”, en cambio ella extiende este caracter incluso al ‘yo’
que es publicamente observable y que es el cuerpo que pasa
por determinados estados o ejecuta determinadas acciones.
Como Anscombe misma dice, si insistimos en que la autocon-
ciencia propia de estos pensamientos-yo tiene un referente,
entonces solo el Ego cartesiano podria cumplir con este papel.

N OTA S

 Anscombe, E., “The first person”, en Samuel Guttenplan (ed.), Mind and
Language: Wolfson College Lectures 1974, Oxford University Press, 1975, p. 23.
2|bid., p.24.

2 Ibid., p.25.

4Ibid., p.27.

®Ibid., p.21.

8 bid., p.32.

" Ibid., p.33.

8 Ibid., p.34.

° Ibid., p.23.

Guadalupe Grajales Porras es investigadora del Instituto de
Ciencias Sociales y Humanidades-BUAP.








