
17

La crítica hecha por Wittgenstein a la idea de que el ‘yo’ es una expre-

sión referencial culmina con la distinción de los diversos sentidos que

tienen las expresiones en primera y en tercera personas; y también con

la distinción entre los dos papeles que puede jugar el ‘yo’: como sujeto y

como objeto. De aquí que el artículo de Elizabeth Anscombe, “The first

person”, sea de gran relevancia para conocer los desarrollos y los

argumentos que el tratamiento de los pensamientos-yo deben tener.

En su artículo, Elizabeth Anscombe analiza varias de las res-

puestas dadas a la pregunta de cuál es el significado de la palabra

‘yo’, pregunta que se plantea específicamente de la siguiente mane-

ra: ¿es la palabra ‘yo’ una expresión referencial o no? La respuesta

que ella da es negativa, así que divide el artículo en dos partes. En la

primera ofrece su refutación de algunos argumentos que pretenden

demostrar que ‘yo’ es un nombre, y en la segunda, refuta los argu-

mentos que permitirían concluir que ‘yo’ es una clase de expresión

referencial. En esta última parte, además, ella intenta esclarecer el

origen de la arraigada creencia de que ‘yo’ denota algo.

‘YO’ NO ES UN NOMBRE PROPIO

Parte del problema consiste en que, aunque ‘yo’ funciona sintáctica-

mente como un nombre, el hecho es que no lo hace como un nombre

propio o, al menos, no como un nombre propio común, puesto que

[...] es un nombre que cada uno tiene y, todavía peor, uno

que cada persona usa solamente para referirse a esa perso-

na que es ella misma. Así que no sirve para presentar una

persona a otra, o para llamar a alguien, o para citarlo.1

Cabe preguntar si es cierto que ‘yo’ no es considerado un nom-

bre propio sólo porque cada uno lo usa para referirse a sí mismo.

Para responder a esto Anscombe nos invita a considerar la siguiente

p r i m e r a  p e r s o n a

Guadalupe
   Grajales Porras

La

E l e m e n t o s  4 7 ,  2 0 0 2 ,  p p .  1 7 - 2 1



18

situación, en la que el nombre ‘A’ se usa exactamente así:

para referirse a uno mismo.

Imaginen una sociedad en la que cada uno está eti-

quetado con dos nombres. Uno aparece en la espal-

da y el otro en la parte superior del pecho, y estos

nombres, que sus portadores no pueden ver, son va-

riados: digamos de ‘B’ a ‘Z’. El otro nombre, ‘A’, está

estampado en la parte interior de sus muñecas, y es

el mismo para todos. Al hacer reportes acerca de las

acciones de las personas cada uno usa los nombres

de sus pechos o espaldas si puede ver estos nom-

bres o está acostumbrado a verlos. Cado uno apren-

de también a responder a la expresión del nombre

que tiene en el pecho y en la espalda de la manera y

en las circunstancias en que tendemos a responder a

la expresión de nuestros nombres. Los reportes de las

acciones propias, que uno emite directamente por

observación, son hechos usando el nombre de la mu-

ñeca. Tales reportes se hacen no sobre la base de la

sola observación, sino también sobre la base de infe-

rencias y testimonios u otra información. ‘B’, por ejem-

plo, deriva conclusiones expresadas en oraciones que

tienen a ‘A’ como sujeto, de enunciados de otras per-

sonas que usan a ‘B’ como sujeto.2

En este punto Anscombe aclara qué entiende por “reportes

de las acciones propias”: “reportes que salen de la boca de ‘B’

respecto a las acciones de ‘B’ diciendo que ‘A’ hizo tal y tal

cosa”. Así, si me llamo ‘B” y digo que “estoy pálida”, lo digo

como resultado de un testimonio dado por ‘C’: “B está pálida”.

Hecho este cuadro, Anscombe se pregunta por la diferencia

entre ‘A’ y ‘yo’, y concluye que la gente que usa el nombre ‘A’ no

tiene autoconciencia, en cambio la que usa ‘yo’ sí. Esto es, en

el uso del pronombre ‘yo’ no sólo se da el carácter reflexivo,

sino que también implica la autoconciencia de quien lo emplea.

Es un hecho que la diferencia que Anscombe encuentra entre

el uso de ‘A’ y el de ‘yo’ es la base sobre la cual descansa la

enunciación: en el primer caso es la observación del propio

cuerpo y de eso se puede estar consciente. En el segundo caso

no hay necesidad de esta observación. Asimismo, en el primer

caso no se es autoconsciente pero en el segundo caso sí.

¿Qué es la autoconciencia? La primera explicación po-

dría ser ésta: es la conciencia de un yo. Si aceptamos esto,

habría que explicar qué clase de objeto es ese yo, o explicar

qué aspecto tiene, pues con esta explicación tendríamos ese

“especial ‘modo de ser dado’ de un objeto que está asociado

con el nombre que uno usa al hablar de él”.3 Pero esto es un

sin sentido, dice Anscombe, porque ¿de dónde sacamos la

garantía de que uno se aferra al yo apropiado, es decir, al yo

que un sujeto llama ‘yo’ y que siempre ha estado conectado

con él o siempre ha sido él mismo? No hay respuesta a

estas preguntas sino tan sólo una creencia optimista en que

nunca se falla en la identificación del objeto yo.

Por otra parte, si decimos que ‘yo’ es el nombre propio

de su objeto, entonces nos vemos llevados a buscar el con-

cepto conectado con el nombre de ese objeto, tal y como el

concepto de ‘ciudad’ está conectado con los nombres de

‘México’ o ‘Puebla’, o el concepto de ‘río’ con los nombres

de Balsas o Papaloapan. Ahora bien, el único concepto que

podría asumir este papel es el de ‘autoconciencia’, con todos

los problemas anteriormente señalados. Según Anscombe,

el problema central de tratar a ‘yo’ como nombre propio “es

que... un uso repetido de ‘yo’ en conexión con el mismo yo

tendría que incluir una reidentificación de ese yo (self)... pero

esto no es parte del papel de ‘yo’ ”.4  Sin embargo, esta

reidentificación sí estaba implicada, en el uso de ‘A’, en la

situación imaginada por Anscombe y esto le permite afirmar

nuevamente que ‘yo’ no funciona como un nombre propio.

En otras palabras, si ‘yo’ fuera un nombre propio, tendría un

referente y cada vez que usáramos el pronombre tendríamos

que reidentificar ese objeto al que nos referimos, empleado

con esa característica de autoconciencia.

‘YO’ NO ES UN DEMOSTRATIVO

Anscombe también refuta la idea de que ‘yo’ sea un demos-

trativo. Además, asimilar el ‘yo’ a este tipo de expresiones de

‘referencia singular’ como ‘este’ o ‘ese’ no elimina la necesi-

dad de contar con un concepto del objeto indicado, que sería

la condición sine qua non señalada por Anscombe para po-

der considerar a las expresiones como nombres. No se elimi-

na esta necesidad, porque hay que conocer la respuesta a la

pregunta de “¿este ‘qué’?”. Esta idea de que ‘yo’ es un

demostrativo se complica más si tomamos en cuenta las

dificultades de aceptar una definición ostensiva pura. Pero,

sobre todo, Anscombe llama nuestra atención sobre unaG U A D A L U P E  G r a j a l e s  P o r r a s



19

diferencia esencial entre ‘yo’ y un demostrativo usual: puede

haber una falla de referencia al usar ‘esto’ (piénsese, por

ejemplo, en el caso de una sombra a la que señalo creyendo

que es una persona o un espantapájaros y que no es ningu-

na de las dos cosas), pero no la podría haber al usar ‘yo’,

porque el sujeto que usa ‘yo’ al aseverar algo no tiene que

buscar aquello que dice ‘yo’; el enunciante es el pensante.

De manera que, independientemente de que se considerara

a ‘yo’ como un nombre o como un demostrativo, de todos

modos existiría la necesidad de una “concepción” por medio

de la cual ‘yo’ se fijara a su objeto. En el caso del cogito

cartesiano, e.g., el pensar del pensamiento-yo sería lo que

asegura esta garantía contra una referencia equivocada. Ans-

combe concluye, después de rebatir al lógico que no puede

demostrar la “referencia-garantizada” de ‘yo’ y después de

demostrar que “este cuerpo” no puede ser ese referente

garantizado, que si ‘yo’ es una expresión referencial, enton-

ces Descartes tenía razón al entender ese referente como el

Ego o Res cogitans. Veamos por qué.

En efecto, para Anscombe, Descartes y San Agustín no sólo

comparten el argumento Cogito ergo sum, sino también el

argumento que pretende probar que “la mente” o “este yo”

no es ninguna clase de cuerpo.

“Podría suponer que no tengo cuerpo”, escribió Des-

cartes, “pero no que no soy”, e infirió que “este yo”

no es un cuerpo. Agustín dice “La mente sabe ella

misma que piensa”, y “conoce su propia sustancia”

(De Trinitate, Libro X) [...] En estos pensadores existe

el supuesto de que cuando uno dice ‘yo’ o “la men-

te”, uno está nombrando algo tal que el conocimien-

to de su existencia, que es un conocimiento de sí

mismo pensando en todos los diversos modos, de-

termina aquello que es lo que se sabe que existe.5

Sin embargo, su posición tiene la dificultad de requerir una

identificación del mismo referente en diferentes pensamientos-yo.

En otras palabras, ¿cómo podemos justificar el supuesto de

que existe sólo un pensar que es este pensar de este pensa-

miento que estoy pensando, esto es, que hay un solo pensa-

dor? “¿Cómo sé que ‘yo’ no es diez pensadores pensando al

unísono?”. La respuesta de Anscombe elimina el problema,

pues el ser autoconscientes suprime la posibilidad de unirse al

objeto equivocado. Esta imposibilidad de equivocarse es lo que

hace suponer a aquellos que ven a ‘yo’ como un signo referen-

cial, que el no equivocarse está garantizado. En realidad no hay

que aferrarse a ningún objeto.

‘YO’ NO ES UNA EXPRESIÓN REFERENCIAL

Después de la discusión anterior, Anscombe nos aclara que

todos los problemas abordados se han generado por acep-

tar, sin más, que ‘yo’ es una expresión denotativa.

Con los nombres, o expresiones denotativas (en el

sentido de Russell) hay dos cosas que captar: la

clase de uso, y a qué aplicarles de vez en cuando.

Con ‘yo’ existe sólo el uso.6

En suma, ‘yo’ no es ni un nombre ni ninguna otra clase

de expresión cuyo papel lógico sea hacer una referencia. Y

si estoy en lo cierto, dice Anscombe, “yo soy E.A.” no es una

proposición de identidad, aunque está conectada con una

L a  p r i m e r a  p e r s o n a

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.



20

que sí lo es, viz., “Esta cosa aquí es E. A.”. No es una

proposición de identidad porque cuando alguien no conoce

su identidad no pierde el uso de ‘yo’, ni tampoco se equivoca

cuando quiere apuntar a sí mismo.

Ahora bien, para Anscombe sí existe una pregunta legíti-

ma relacionada con ‘yo’: ¿con qué objeto está conectada mi

conciencia de acción, postura, movimiento y mis intenciones

de tal manera que ‘ese’ objeto debe estar de pie si tengo el

pensamiento de que estoy de pie y mi pensamiento es ver-

dadero? La respuesta es: es el objeto que está aquí.

“Yo soy esta cosa aquí” es entonces una proposi-

ción real, pero no una proposición de identidad.

Significa: esta cosa aquí es la cosa, la persona de

cuya acción esta idea de acción es una idea, de cuyos

movimientos estas ideas de movimiento son ideas,

de cuya postura esta idea de postura es la idea. Y

también, de la que estas acciones intentadas, si se

llevan a efecto, serán las acciones.7

Y si preguntamos respecto a qué objeto se verifican o

falsifican pensamientos como “estoy sentada”, “estoy escri-

biendo”, etc., la respuesta es: mi cuerpo, porque puedo obser-

varlo y puedo apuntar a él, aunque ya vimos que saber hacia

cuál cuerpo apunto no es el resultado de ninguna observa-

ción. Si estuviera en un estado de “privación sensorial” no

podría tener el pensamiento de este objeto, este cuerpo, pero

sí podría tener las ideas de acciones, movimiento, etc., porque

estas ideas no son extractos de observación sensorial.

Estos pensamientos-yo son ejemplos de conciencia

reflexiva de estados, acciones, movimientos, etc., no

de un objeto que significo con ‘yo’, sino de este cuerpo.

Estos pensamientos-yo [...] son conceptos no media-

dos (conocimiento o creencia, verdadera o falsa) de

estados, movimientos, etc., de este objeto aquí, acerca

del cual puedo descubrir que es E.A. Acerca de la cual

aprendí que es un ser humano [...] Ningún problema de

continuidad o reidentificación del ‘yo’ puede surgir.8

El autoconocimiento es el conocimiento del objeto que

uno es, del animal humano que uno es.

Anscombe nos hace notar que los pensamientos-yo que

ha estado considerando han sido sólo aquellos relacionados

con acciones, posturas, movimientos e intenciones, y no ha

considerado pensamientos como “tengo dolor de cabeza”,

“veo una variedad de colores”, “yo espero, temo, amo, envi-

dio, deseo”, etc., y la razón es que los primeros pensamientos

son no mediados, no observacionales pero son descripciones

que son directamente verificables acerca de la persona de

E.A. Cualquiera, incluida ella misma, puede mirar y ver si esa

persona está de pie, por ejemplo. En cambio, aunque los otros

pensamientos también son no observacionales, carecen de

esta “identidad de descripción” entre el suceso y el pensa-

miento, pues describir estos pensamientos no equivale a des-

cribir lo que pasa en una persona, simplemente porque puede

no pasar nada. Estos pensamientos no son pensamientos de

algo que pasa. En cambio, el pensamiento de estar parado es

el pensamiento de una postura. Éste es un ejemplo de lo que

Anscombe llama “concepciones agentes-o-pacientes

no-mediadas de sucesos y estados”.

En suma, para Anscombe las concepciones no media-

das de acciones, sucesos y estados no tienen sujeto, porque

no implican la conexión de lo que se entiende por un predi-

cado (estar parado) con un sujeto concebido claramente. Es

la ilusión gramatical, profundamente arraigada, de un sujeto,

lo que genera todos los errores que ha estado considerando.

CONCLUSIONES

Vimos que el argumento central de E. Anscombe para de-

mostrar el carácter no referencial del pronombre personal

‘yo’ en los pensamientos-yo relacionados con acciones, pos-

turas, movimientos e intenciones se centra en los absurdos

que generan el considerar a ‘yo’ como un nombre o como un

demostrativo. Sus reducciones al absurdo se apoyan en la

interpretación que hace del Art des Gegebenseins fregeano

aplicado al pronombre reflexivo ‘yo’:

[...] si ‘yo’ expresa un modo en el que yo capta a su

objeto [...] queremos saber qué modo es ése y

cómo es que el único objeto captado de ese modo

por cualquiera es idéntico consigo mismo.9

Anscombe se propuso, pues, hacer ver la diferencia de

usos entre ‘A’ (en su ejemplo) y ‘yo’. Lo que distingue al

segundo tipo de uso del primero es la presencia de autocon-G U A D A L U P E  G r a j a l e s  P o r r a s



21

ciencia entendida ésta como autoconocimiento del objeto que

es uno, del animal humano que es uno. Este conocimiento no

es, de ninguna manera, una experiencia privada del usuario

de ‘yo’ puesto que la diferencia de usos entre ‘A’ y ‘yo’ puede

ser notada por terceras personas, por los observadores.

Lo relevante de la postura de Anscombe no es tan sólo la

demostración de que ‘yo’ no es un nombre propio, ni un pro-

nombre demostrativo, esto es, que ‘yo’ no es una expresión

referencial, pues hasta antes de indicarnos el tipo de proposi-

ciones cuya gramática pretende esclarecer, la diferencia que

establece entre ‘A’ y ‘yo’ es la que Wittgenstein ha establecido

entre “yo-objeto” y “yo-sujeto”. El punto central en Anscombe es

que esa clase de proposiciones que expresan pensamientos de

acciones, posturas, movimientos e intenciones o acciones in-

tentadas, no tienen sujeto. Son pensamientos-yo que ilustran la

conciencia reflexiva de los estados y movimientos de este cuer- L a  p r i m e r a  p e r s o n a

po. Hay, efectivamente, un objeto públicamente observable que

pasa por este tipo de estados o realiza este tipo de acciones;

pero los verbos que expresan estas acciones no deben ser

entendidos como predicados que se atribuyen a un sujeto cla-

ramente concebido. No puede haber tal concepción puesto que

a esa concepción, que es el “modo de ser dado” de Frege

tendría que corresponder un objeto, un referente que ya Ans-

combe demostró sumamente problemático.

Creo que la conclusión a la que llega Anscombe, viz., la

inexistencia de sujeto en los pensamientos-yo relativos a

posiciones, movimientos e intenciones es otra manera de

dar cuenta del “yo-objeto” wittgensteiniano. Del “yo-sujeto”

ella declara explícitamente que no se ocupa en este artículo.

Por otra parte, su conclusión es coherente con la teoría

semántica acerca del nombre asumida por ella, viz., la teoría

fregeana de que a cada nombre corresponde un sentido y

una referencia. Si ha demostrado que ‘yo’ no es un nombre

porque no tiene referente, no puede más que concluir que

tampoco hay una concepción correspondiente a ese ‘yo’. Yo

creo que aquí Anscombe se acerca mucho a la postura de

Stuart Hampshire en el sentido de que no es la conciencia

del que actúa la que da sentido a las expresiones menciona-

das sino la conciencia de la propia acción.

Es importante resaltar que Anscombe va más allá que

Wittgenstein en lo que a la no referencialidad de ‘yo’ toca,

porque éste se ocupa propiamente de la no referencialidad del

“yo-sujeto”, en cambio ella extiende este carácter incluso al ‘yo’

que es públicamente observable y que es el cuerpo que pasa

por determinados estados o ejecuta determinadas acciones.

Como Anscombe misma dice, si insistimos en que la autocon-

ciencia propia de estos pensamientos-yo tiene un referente,

entonces sólo el Ego cartesiano podría cumplir con este papel.

N O T A S

1 Anscombe, E., “The first person”, en Samuel Guttenplan (ed.), Mind and
Language: Wolfson College Lectures 1974, Oxford University Press, 1975, p. 23.
2 Ibid., p.24.
3 Ibid., p.25.
4 Ibid., p.27.
5 Ibid., p.21.
6 Ibid., p.32.
7 Ibid., p.33.
8 Ibid., p.34.
9 Ibid., p.23.

Guadalupe Grajales Porras es investigadora del Instituto de
Ciencias Sociales y Humanidades-BUAP.

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.



22




