
11

Ciencia y filosofía son viejos vecinos, a veces malos, a veces buenos.

Esto vale por igual para la relación entre ciencia y ética, o sea aquella

disciplina filosófica que trata sobre el hacer y el dejar de hacer, la cual

busca dar una respuesta a la cuestión de qué normas generales y

bajo cuáles máximas de orientación o metas debe vivir y actuar el ser

humano. La ciencia transforma nuestros conocimientos sobre la ac-

ción y la vida, y confronta constantemente a la vida y la manera de

actuar con nuevas situaciones. Debido a ello, hoy en día somos

testigos de una transformación fundamental de la relación entre cien-

cia y ética (filosófica). Hasta hace poco tiempo los paradigmas de la

ciencia fueron la física y la astronomía –se trataba, sobre todo, del

lugar del ser humano en el universo; hoy lo es la biología.

La mirada filosófica va del macrocosmos, que el humano habita

con otros seres, al microcosmos, que es el mismo ser humano. Como

consecuencia, esta “excentricidad”, que durante el paso de una visión

geocéntrica a una heliocéntrica dio una nueva ubicación al humano

en el universo, ahora la encuentra en sí mismo. Su autocomprensión

es la de ser “el animal no determinado” (Nietzsche), es decir una

forma de existencia excéntrica, o sea sin un centro fijo, y por eso se

entiende como una unidad de una mediata inmediatez y de una

natural artificialidad (según el antropólogo Helmut Plessner). Lo que

quiere decir que al humano, en cuanto ser pensante, reflexivo, no le

es posible una relación inmediata consigo mismo, y por eso también

su ser reflexivo, “artificial”, le es natural.

H a c e r
                        h a c e r

Jürgen
   Mittelstrass

E l e m e n t o s  4 7 ,  2 0 0 2 ,  p p .  1 1 - 1 5

y no

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.



12

¿CONDITIO HUMANA?

En la biología moderna esta caracterización an-

tropológica encuentra su confirmación. No son

sólo los nuevos conocimientos sobre la natura-

leza (biológica) del humano, sino, sobre todo,

son las posibilidades de intervenir en ella las

que nos obligan a un reexamen de la condición

humana, también en lo que toca a los asuntos o

aspectos éticos.

Según una vieja definición, la naturaleza es

lo que no ha hecho el ser humano; lo que es “por

su propia naturaleza”, es lo natural; lo que no es

“por su propia naturaleza” es lo artificial. Pero

estas esferas no se mantienen separadas, cada

una por y para sí misma; más bien el ser huma-

no interviene en la naturaleza con enormes con-

secuencias. Con sus obras no se detiene ante la

naturaleza, sino que hace a la naturaleza mis-

ma, parcialmente, parte de su obra. Este hecho

se puede estudiar, por ejemplo, en la diferencia

que se da entre un jardín tipo inglés y uno tipo

francés. La clave del asunto son en este caso las

ciencias naturales.

Recalquemos: es el desarrollo de la biología

moderna el que, sobre todo, abre nuevas pers-

pectivas, hasta ahora inimaginables y considera-

das imposibles. El humano comienza a intervenir

en los “planes de construcción” de la vida, tam-

bién en los de su propia vida. Tal como ocurre

con el mundo externo, la naturaleza externa se

convierte cada vez más en una obra del ser hu-

mano; igual ocurre con su mundo íntimo, su natu-

raleza (biológica) interna.

La biología moderna –palabras clave aquí son genética

humana e ingeniería genética– hace ver claro que nuestros

conocimientos científicos nos ponen cada vez más en la

situación no sólo de reconocer nuestra naturaleza (biológi-

ca), sino también de transformarla. La vieja idea renacentista

de que el humano, a diferencia de todos los otros seres,

debe crear a su ser cultural, ya no se detiene por nada ante

su ser biológico.

La biología moderna nos enseña, desde Charles Darwin,

que el humano –no sólo visto cultural sino también biológica-

mente– no es un ser fijo, sino parte de cambios evoluciona-

rios que, para el individuo, no son visibles, y para la ciencia

lo son sólo a través de grandes periodos de tiempo reconoci-

ble, y que él mismo puede intervenir activa y conscientemen-

te en este desarrollo, en lo que se refiere a sí mismo, no sólo

a través del medio tradicional de la medicina, sino también a

través de la biología. Este poder de intervenir sobre sí mis-

mo, vale decirlo, de ninguna manera es algo nuevo. Cual-

quier simple medida higiénica, por ejemplo lavarse las manos,

se puede incluir en esta categorización, en cuanto que el

humano toma medidas que impiden que sea manipulable de

antemano por procesos “naturales”.

Pero hay aquí algo con un significado de mayor alcance.

Podríamos mencionar la secuenciación del genoma humano

y el paso de una terapia somática a una terapia del código

genético. Por secuenciación del genoma humano se entien-

de el análisis de la masa hereditaria humana, o sea, la

totalidad de la información genética de la especie humana.

Estos medios abren nuevos campos de acción científicos y

terapéuticos. Cuando se conozca por completo el genoma

humano, cualquier gen, sano o enfermo, podrá ser comple-

mentado o reemplazado externamente por un gen artificial.

Visto como terapia, quizá se podría evitar la aparición de un

cáncer mediante la introducción de un gen intacto en el cuer-

po, o reforzar el sistema de inmunidad o desacelerar el pro-

ceso de envejecimiento, pero también se harán realidad las

posibilidades de selección, lo que nos lleva a una serie in-

creíble de problemas éticos que todavía están fuera del al-

cance de nuestra vista. Lo mismo ocurrirá con el paso de la

terapia somática a la terapia genética, o sea, de una terapia

genética de las células somáticas, a una terapia del código

genético, la cual no transformará al individuo sino a sus des-

cendientes. Mientras que en el caso de la terapia somática elJ Ü R G E N  M i t t e l s t r a s s

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.



13

conocimiento del programa genético ofrece la posibilidad de

sanar enfermedades (individuales) condicionadas genética-

mente mediante intervención genética, en el caso de la tera-

pia genética se transformará el genoma del individuo tratado,

lo cual afectará a todas sus generaciones venideras.

Son necesarios argumentos éticos respecto a este cam-

bio de terapia que acompañen a las limitaciones propias del

proceso de investigación (por ejemplo, a los conocimientos de

la expresión genética para la transferencia genética, o sea, la

lectura de la información genética) y, sobre todo, a los proble-

mas relacionados con la eugenesia, es decir, la aplicación de

métodos de genética humana para la reducción de la cantidad

de elementos hereditarios malignos (“eugenesia negativa”), y

para la procreación de elementos hereditarios positivos (“eu-

genesia positiva”). La condición humana cambia en el sentido

de que, ahora, también está a disposición el fundamento bio-

lógico del humano. Para la humanidad ésta es una situación

completamente nueva de amplias consecuencias; lo mismo

ocurre para las correspondientes premisas éticas y antropoló-

gicas de la imagen que la humanidad tiene de sí misma.

CLONES

Un ejemplo dramático, para el caso, es el actual debate

sobre la clonación, en especial sobre la posible producción

de clones humanos. El debate comenzó con la aparición

espectacular de Dolly, una oveja reproducida exitosamente

con los mismos genes de otro animal maduro.

Gracias a esta impresión de verdad chocante, se inició

repentinamente el debate que se mantiene hasta ahora de

manera inquietante porque, de pronto, comenzó a ser posi-

ble lo que aparentaba ser ajeno a la intervención humana. Al

parecer, se han abierto fronteras que la naturaleza misma

había delimitado.

La producción de clones es la producción de seres vivien-

tes con información genética igual, mediante el intercambio de

la información contenida en el núcleo celular. Ser un clon

significa, entonces, que el genotipo de dos (o más) individuos,

o sea la herencia genética, es idéntica –lo que, dicho sea de

paso, no significa que tenga que ser idéntico también el fenoti-

po (así se llaman las características exteriores influenciadas

por el genotipo). No todas las características de un organismo

son determinadas sólo por efecto de los genes; también las

condiciones para el desarrollo de un organismo, incluidas, en

el caso de los seres humanos, las condiciones sociales y

culturales, desempeñan un papel importante. Este fenómeno

ha sido estudiado desde hace tiempo en pares monocigóticos

o, en otras palabras, en gemelos generados de un solo huevo.

Actualmente viven millones de personas que tienen mellizos

de este tipo, con genes idénticos.

En todo caso, este ejemplo ayuda a entender que la

formación de clones es, absolutamente, un proceso natural;

representa uno de los típicos mecanismos de reproducción

en la naturaleza, como por ejemplo en bacterias y microor-

ganismos (hongos, levaduras, etc., pero también en anima-

les multicelulares). Ya que también podemos observarlo en

plantas mayores (es así que todas las patatas de una siem-

bra son clones), lo nuevo es sólo que estos mecanismos son

“artificiales”, o sea, la forma de procreación clónica se puede

aplicar también a mamíferos mayores; y es de relevancia

ética la cuestión de si se puede permitir que uno de estos

procedimientos sea aplicado a los seres humanos.

Por lo general –especialmente cuando se argumenta por el

lado filosófico o teológico del asunto– se considera que clonar

seres humanos es un grave delito contra la dignidad humana,

en cuanto que queda suprimida la individualidad natural, sobre

todo en lo que se refiere a la meta-en-sí-mismo que es el ser, la

cual debe ser protegida contra cualquier instrumentalización

como la clonación humana. Estas razones son poderosas, y

parecería que no existen argumentos para contradecirlas.

Para empezar es necesario afirmar que la concordancia

del genoma de un individuo con el de otro no sirve de argu-

mento contra la clonación humana porque, sin duda, también

los mellizos son personas y por tanto tienen dignidad; tam-

poco se puede argumentar contra el procedimiento mismo

porque, en este proceso, en el fondo no hay ninguna perso-

na contra cuya dignidad se pueda cometer delito alguno.

Sirve de argumento únicamente la circunstancia de que un

ser humano sea producido como medio para un fin distinto

de él mismo, imponiéndole para ello una igualdad genética

con otro ser humano. Un ejemplo de esto sería la producción

de clones para transplante de tejidos u órganos, o sea, con

el fin de establecer bancos de órganos individuales.

Pero la idea de un clon como planta de repuestos para la

implantación es absurda, porque el clon, tanto como el geme-

lo natural, es indudablemente un individuo con todos los dere-

chos que nosotros poseemos en tanto individuos. Que aquí

H a c e r  y  n o  h a c e r



14

uno (el clon) es como el otro (el clonado), es a fin de cuentas

una circunstancia a la que nosotros, en el caso de los mellizos

monocigóticos, estamos acostumbrados hace tiempo, sin que

se nos hubiera ocurrido la idea de que uno existiría ahí (sólo)

para el otro. Los mellizos son personas como cualquier no

mellizo, y por eso todas las leyes de una sociedad civilizada

los protegen en su individualidad.

Por lo demás, también existen argumentos en favor de la

clonación, o sea de la puesta a disposición de ese tipo de

posibilidad reproductiva. ¿Qué ocurriría entonces si el proce-

dimiento de clonación se aplicara para el tratamiento médico

de la infertilidad y para evitar enfermedades genéticas gra-

ves? Incluso el deseo de tener un hijo que se parezca a otro

que acaba de fallecer podría ser un motivo legítimo como para

permitir que se aplique la clonación en cuanto nuevo procedi-

miento de procreación. En este caso no se violaría ni el princi-

pio de la dignidad intocable del ser humano, ni tampoco el

argumento kantiano del ser-fin-en-sí-mismo. La famosa fór-

mula del imperativo categórico dice: “Actúa de una manera

que trates tanto a la humanidad de tu persona como (también)

la de cualquier otra persona por igual, todo el tiempo, en

cuanto fin, nunca usándola como simple medio para conse-

guir algo”. En el fondo esto significa que a una persona se le

debe tratar no sólo como medio, sino también como fin.

No se dice que se deba eliminar por completo el aspecto

medial. En este caso diría: nunca y bajo ninguna circunstan-

cia uses a una persona como medio. Lo que haría de cada

procreación humana algo moralmente despreciable –y lo mis-

mo respecto del acto que conlleva– porque no es sólo el

bienestar de la persona futura lo que la determina como meta.

El que procrea un niño no sólo piensa en la felicidad de la

criatura, sino también en su propia felicidad. Expresándolo de

otra forma: sólo alguien a quien le falta por completo el senti-

do de la realidad podría afirmar que se trata únicamente de la

felicidad de la criatura y nunca, por igual, de la felicidad de los

padres en la procreación de un ser humano.

CONTEXTOS

Con lo dicho ya debería estar claro que clonar no es en sí

mismo despreciable, sino sólo en relación con ciertas finali-

dades. Por cierto, con lo expuesto no se ha tocado la cues-

tión fundamental de cuánta técnica queremos utilizar en lu-

gar de los modos de comportamiento tradicionales, sentidos

como naturales. En última instancia, con la técnica de la

clonación no sólo se transforman las generaciones futuras;

también nosotros vamos cambiando, por lo menos en la

comprensión que tenemos de nosotros mismos.

En otras palabras, cuando se sobrepasen los límites, como

en el caso de la reproducción humana, que hasta ahora apa-

rentemente la naturaleza misma nos habría impuesto, se debe

discutir con toda precisión, sin recurrir a intuiciones individua-

les o predeterminaciones ideológicas, dónde se ubicarán ese

tipo de límites en el futuro. También los límites de lo que es

posible hacer son, en este sentido, límites “positivos”, o sea,

impuestos por los seres humanos; son límites éticos. El huma-

no es un ser sin medida que sólo puede vivir bajo la toma deJ Ü R G E N  M i t t e l s t r a s s

© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.



15

medidas. Es una consecuencia que podemos deducir de los

ejemplos expuestos aquí, que hacen ver con claridad la natu-

raleza, la ciencia y la ética, por igual. Si, en circunstancias

históricas contingentes, siempre se trata de armonizar nues-

tros conocimientos con nuestros quehaceres, entonces esto

significa también que no debemos tratar como dos mundos

diferentes a la ciencia y a la ética.

Sin duda esto no significa que la ética –sea ésta más de

tipo “biológico” o “evolucionaria”– sea vista a su vez como

parte del desarrollo biológico. La biología no puede ponerse

a sí misma en el lugar de la ética, pero sí desempeña un

papel esencial en la aclaración de ciertas presuposiciones

de cualquier ética. Como también lo dice el biólogo evolutivo

Ernst Mayr:

La evolución no provee de un conjunto de normas

éticas codificado y completo, como lo serían los Diez

Mandamientos. Pero sí, por medio de lo que enten-

damos de la evolución conseguimos una visión del

mundo que puede servirnos como base racional para

el posterior desarrollo de un sistema ético [...].

En otras palabras, las aseveraciones científicas tienen

que ser reconocidas y consideradas por la ética, pensándo-

las, por cierto, en relación con el hecho (filosófico) de que del

ser no se deduce un deber moral; cualquier tipo de naturalis-

mo en la ética obstaculiza a ésta precisamente en el desem-

peño de su tarea específica, esto es, en orientar a la vida

racionalmente. No se le hace justicia al imperativo délfico

“¡Conócete a ti mismo!”, cuando sólo hemos reconocido lo

que es nuestra propia naturaleza. De lo que se trata es de

actuar racionalmente con esta naturaleza en y fuera de no-

sotros; esto también quiere decir, encontrar siempre el co-

rrecto balance entre el hacer y el no hacer en relación con el

desarrollo científico. Antes, las fronteras de lo que se puede

hacer estaban demarcadas por la naturaleza, ahora está en

nuestras manos demarcar esos límites en forma racional.

Jürgen Mittelstrass sustenta la cátedra de Filosofía y Teoría
de la Ciencia en la Universidad de Constanza. Artículo
tomado de la revista Humboldt, año 42, núm. 129, 2000.

H a c e r  y  n o  h a c e r© Jorge Lépez Vela, de la serie El retrato del cuerpo, 1999-2001.






