En un rapido y bien documentado repaso.
Beatriz Barba de Pifia Chan menciona en el
prefacio de este libro algunos sifios y
techas de peregnnaciones gue en al mungo
mesoamericano se realizaban y que son el
antecedente histdrico y cullural de las
actuales. ya sincretizadas con el cnstianis-
me Iraido de Europa.

Apoyados en la Aelacidn hisionca def
Sanlo Cnsto del Santuario y Comvento de
Chalma, escrito en el convulsivo ano de
1810 per el fraile Joaguin Sardo, los aulores
hacen una sucinta reconstruccidn de los
acontecimienios que permilieron la
implantacion del cristianismo y el surgimien-
to de un santuano catolico en una region y
un lugar sagrado donde antiguamente se
rendia culto a una deidad mesoamericana,
Ostoc Téoll, numen de las cuevas asociado,
sequn la nterpretacion de diversos autores,
con Tlaloc y Tezcatlipoca,

De acuerdo con esta Aefaaintueron
los Iralles agustinos quienes iniciaron la
evangelizacion de los indios oculltecas
durante la tercera década del siglo xw,
recornends el accidentado terrtorio del
Senorio de Ocuilan al que pertenecia
Chalma. En ella se relata que en la cueva
donde hoy se encuentra, significativamente,
la imagen de San Miguel Arcangel, habia un
allar donde los indios tenian colocada la
figura de Ostoc Téoll -u Oztoteatl, como
sugiere Yololl Gonzalez—ante la cual
ofrendaban los corazones y la sangre de
infantes y animales sacrificados en un
ambiente impregnado por el humo del copal.

En todo proceso sincrético se abre una
gama de rechazos y adopcionas que
comprende desde las personas que han
sido ganadas casi por completo a la nueva
fer—diga cas porque siempre permaneceran

i i

EL PUEBLD DEL SENOR
MARIA |. RODRIGUEZ SHADOW
¥ RoeeRT D. SHADOW
uaeM, HisToriAf23, MExico, 2000.

elemanios culfuralas mesoamencanas gue
la distinguirdn de su matriz europea— hasta
quienes penmanaceran durante targo iempo
practicando los antiguas cultos. sea en
forma clandesting o abiedamente mediante
una habil simulacion. Una vez abierio este
abanico de intensidades. que obviamente se
medifica a lo largo de la historia, sus
protagonistas quedan colocados en distintas
posiciones de poder. Cuienes han asumido
sinceramente la evangelizacion cristiana van
& denunciar permanentemente a aquelios
que aun practican rites ancesirales y se
resisten a aceplar los evangelios como la
Unica religion verdadera

De acuerdo con la leyenda piadosa
—escriben los Shadow-, en visperas de la
Pascua del Espiritu Santo de 1539, dos
frailes agustinos fueron guiados por
algunos naturales hasta |a cueva en que se
llevaban a cabo “practicas idoldtricas”,
donde en efecto hallaron evidencias del
culto a Ostoc Teotl. El fraile Nicolas de
Perea hablaba el ocuilteco y se dirigio a los
indios diciende que el [dalo que alli se
adoraba no era Dios. sino el demonio que
buscaba su perdicion y su muerte etema,
Dijo, sequn refiere la Aelacidn de Sardo,
que no habfa mas Dios que Jesucnsto, hijo
del Dios verdadero, quien ving al mundo
para que fodos alcanzaran, con el precio
de su sangre, la vida etema. Los indigenas
que escucharon estas palabras pidieron un
dia de plazo para tomar una decisian, Al
tercer dia los frailes se encaminaron
nugvamente hacia la cueva, lievando una
cruz sobre sus hombros y acompanados
por oculltecas que compartian su fe. lban
con la firne determinacion de destruir la
imagen de Oztatéol| y colocar en su lugar
una Santa Cruz que ahuyentara al
demenio. Io que quiere decir que vencido el
plazo dado por los nativos éstos se habian
negado a aceptar la nueva fe, Al llegar a la
cueva les sorprendio constatar que &l Dios
cristiano “se les habia adelantado”, que ya
habia reducido a fragmentos a Ostoc Téoll
y en su lugar habia colocado una imagen
suya. El ambiente en la cueva habia sufrido
también un cambio notable, habia flores y
aromas agradables en lugar de animales y
“sabandijas venenosas como viboras,
escorpiones y alacranes, inmundos
companeros del infernal maligno huésped
que la habitaba®. El heche de que el culto al
numen prehispanico se realizara en el



intenor de una cueva donde se permitia la
profiferacion de estos animales, ademas da
algunas caracteristicas rituales como el
sacrificio y el ofrecimiento de sangre,
sugieren su intima asociacion con las
deidades del agua, |a vegetacion y &l
nframundeo

Fray Joaquin Sardo dice que esla
maravillosa aparicion, en la que abundan
las flores, no hay que olvidario, se produjo
en la Pascua del Espintu Santo, es decir, el
8 de mayo, dia en que se celebra la
apancion de!l arcangel San Miguel, quien
fiene su fiesta mayor el 29 de septiembre.
Concediendo veracidad al relato de este
clerige. podemos pensar que |os indigenas
fjue fueron interpelados en al intenor de la
cueva por los frailes agustinos se
preparaban para iniciar el ciclo agricola
rindiendo culto a una de sus deidades
propiciatorias, de modo que el sincretismo
que va a producirse a partir de este evento
crucial nos remite tambien a l1as tareas
agricolas, pues entre principios de mayo y
fines de septiembre, las dos fechas de San
Miguel, ocurren las labores en el campo

Valviendo al relalo de |a aparicion de
la imagen de Cnsto en la cueva, [0s autares
se refigren a este acto como al "metoda de
la sustitucian” que se ulilizo frecuentemente
an el terntono evangelizado, Lo que no
sabemos y probablemente nunca sepamos
es quién llevd a cabo esta sustitucion, si los
frales agustinos o los propios indigenas
gvangelizados, precision que no carece de
fmportancia pues nos indicaria, o el grado
de aceptacion de la doctnina cristiana entre
algunos indios, o el grado de violancia
ejercida por los frailes contra los antiguos
dioses en el proceso de conversion
religiosa en |a region,

A los crédulos oidos de Sardo —dicen
Maria y Robert Shadow citando al fraile- la
imagen del Cristo no pudo ser fabricada par
manos humanas ni colocada por éstas en
la cueva, “sino que fus tormada por artifice
mas elevado, y puesta an el lugar por
angélico misterio, sin otro concurso
humano”. Esta es, desde luego, la idea que
sustenta la fe que en el Cristo tienen los
cientos de miles de peregrinas que la
visitan ano con ano para pedir o agradecer
favaores cumplidos.

Un siglo y medio permanecio este Cristo
en la cueva sin sufrir mutilaciones o alagues
de cualquier tipa por parte de los fieles que a
ella acudian, lo que habla no solo de la
disposicion de los indigenas para adoptar
nuevas deidades, sino de los poderes que
muy pronto se le atribuyeron & la nueva
imagen. Despues de fodo, una figura
humana sacrificada y sangrante, colocada en
un sifio donde se practicaban actos rituales
semejantes, no implicaba una ruptura radical
CON la concepcion mesoamericana.

En el pensamienio sagrado es
decisiva la forma, pero lo son mas las
fuerzas y poderes que esa forma apenas
representa, quiero decir, los rostros de los
dioses pueden cambiar, pera no la fe en las
fuerzas que ellos gobiernan y que hacen
posible la vida de los hombres. Si esto no
fuese asl el sincretismo, en cualguier parte
del mundo, hubiera sido imposible v |a fe se
hubiese extinguido con la desaparicion de
las formas. La existencia de lo sagrado
estd garantizada en su transformacion.

Los autores se preguntan sien los
cimientos del sanfuario hay imagenes
enterradas de Ostoc Téoll y dejan abierta la
posibilidad de su existencia “toda vez que
este fenomeno se ha observado en otros

lugares en los que se ha llevado a cabo
esta violenta politica de sustitucidn”,

Maria y Robert Shadow escrben que
la imagen del Cristo de Chalma que
conocemos actuaimente fue elaborada con
las cenizas y restos carbonizados que
pudieron rescatarse del original que se
destruyo en un incendio a fines del siglo
¥vilL Esta imagen, dicen los autores, es
verdaderamente impresionante; "as la viva
representacion del sufiimiento, con la que
sin duda se identifican muchos de los fieles
que le rezan con fe”

Con mirada atenta los Shadow
recorrieran las calles del pueblo, los
alredadores y el interior del santuario para
ofrecemos una descrnpcion minuciosa que
permite reconstruir desde la pagina tanto el
ambiente de fervor religiosa como el bullicio
callgjero que reina en este lugar durante
las fiestas, que comprenden la feria de
Reyes, la del Primer Viemes de Cuaresma,
la Semana Santa, la Pascua de Pentecos-
tes, 1a fiesta del 1 de julio que es la del
propio Senor de Chalma, las ferias de San
Agustiny San Miguel Arcangsl y,
finalmente, la Mavidad, fodas ellas
descritas en el texto,

De la comida ofrecida &l borde de la
banqueta a los exvotos alineados sobre los
muros del santuario, los autores nos
conducen por los mas diversos espacios del
templo describiendo su arquitectura, sus
pinturas & iconografia religiosas. Enumeran
una docena de Cnistos a quienas s les
rinde culto en olras regiones y a los que
habria que afiadir los de Tepalcingo y
Tepetlixpa. Llaman la atencion del lector
sobre la creciente mercantilizacion de las
fiestas, que ha tocado aspectos tan [nfimos
como |a devocion de los Jjurados™, quienes a



cambio de una cantidad de dinero regisiran
en un cuademo sus promesas al Sefior de
Chalma y reciben una credencial que los
acredita como fieles comprometidos con un
juramento, Esto ademas de la gran variedad
e arficulos religiosos que estdn a la venta
simuitaneamente con las bebidas
alcohdlicas y, para quien leve gusto y un
poco mas de dnerm, las prostitidas. El salto
de la devocion religiosa a la sexualidad
profana que nos revelan los autores tal vez
no esté exento de profundos vinculos que
valdria la pena investigar. Su sola
yuxtaposicion es ya sugerente y atractiva,
Por desgracia los estragos de la masifica-
cion de estas hestas aparecen por fodos
lados —el mds dramatico ocurrio un
migrcoles de ceniza cuando murigron
aplastadas 42 personas- sin que las
autoridades civiles y refigiosas hagan un
esfuerzo por evitarlo: la basura lo invade
todo y la falta de sanitarios gratuitos hace
que “el pueblo de Chalma esté fitaraimente
lieno de mierda”,

Los autores establecen, de acuerdo
£0n su trabajo de campo y sus fuentes. una
tipologia de las fiestas que se celebran en
el santuario, distinguiendo tres formas de
participacion: la que se congrega en lormo a
las mayordomias, |a individual y la de
gestion clerical. En lodas las fiestas las
danzas cumplen un papel pnmordial debida
a sU cardcler sagrado, a que son una forma
de ofrendar y alabar a Dios, a que san,
como los mismos danzantes les dijeron a
los antropdlogos, "una oracion en
movimiento”, Por desgracia, en un nimero
cada vez mayor de fiestas, las danzas
destinadas a los santos patrones de los
pueblos se van convirtiendo en simples
espectaculos o en "bailables” escolares que

no ienen ya como dastinalano a una
entidad sagrada sino a una autoridad civil y
un plblico visitante. Pero en Chalma
estamos anle peregnnos que han
caminado cincuenta horas, con muy breves
descansos y con el proposito autentico de
olrendar al Santo Cristo el sacrificio que
esto implica. Muchos de ellos llegan al
santuario de rodillas, ofros cargando
pesadas cruces que bajan de los Gerros
circunvecinos, No existen ovbiamenie
danzas prehispanicas, aunguse si es una
costumbre prehispanica el acto mismo de
danzar ante las deidades, [0 que no deja de
sef importante y significativo. Por sus
nombres y su contenido todas parecen ser
de onigen colonial: Moros y Cristianos, los
Vagueres, Sanliagueros, Caneros, Arrieros,
Las Pastoras, Danza Gitana, los Negritos,
los Aomanos, danza Azteca y Chichimeca.
Entre las fiestas descritas atrajo
particularmente mi atencidn la Feria de
Pascua de Pentecostes, celebrada del 12
al 19 de mayo. Durante esta fiesta se
conmemora la Ascension del Sefor
comienza el cuarto jueves despues de
Semana Santa, coincidiendo con la
legendaria aparicidn del Senor de Chalma.
Los peregrinos asisten en esla ocasion a
rendir culto a mas de setenta cruces
ubicadas en los cerros configuos a la
barranca donde se encuentra el sanfuario,
Las cruces fueron colocadas en esas
alturas con la finalidad de ahuyentar a los
malos espiritus, al Diablo y a las brujas.
Loz figles inician su trabajo ritual el 12
o 13 de mayo, es decir, poco més de una
semana después del dia da la Santa Cruz,
seguramente debido a que el diad se
ocuparon de las cruces ubicadas en sus
respectivos pueblos, barrios ¥ colonias.

Estas cruces simbolizan la te que sus
duenos tienen en los poderas divinos y
fueron colocadas por elles coma testimonio
de un favor recibido, de una promesa
cumplida. Son objetos sagrados en tomo a
los cuales se establecen vinculos de ayuda
mutua y de compadrazgo. Afo con afio son
objefo de culto y devocion pero tambien de
mantenimiento y reparacion, Cuando el
desgasle las ha inutilizado s& sustituyen
por ofras nuevas, Asl habran de conservar-
g a I largo de |a vida hasta que llega el
momento en que se heredan a una
persona que haya mostrado un respeto y
una fe hacia ellas semejanie a la de su
duefio original. Cuando una persona
hereda una de estas cruces esta recibiendo
un objeto cargado de un poder y una
tradicién que s& remontan mucho mas allé
de las afinidades que tenia con quien le
heredd. Del mismo modo, cada uno de los
peregrings que asisten a estas celebracio-
nes, genaran un ambiente de fervor
religioso, de entraga emocional que va mas
alld del destinatario visible en tuno, sea
Qstoc Téotl o el Sefior de Chalma.

El'libro que Maria y Robert Shatdow
nos entregan ahora es de algin modo la
culminacion dé al menos doce afios de
estudio y reflexion sobre las manifestacio-
nes religiosas de este santuario, algunos
de cuyos resultades fueron publicados o
presentados en diversos congresos, de
modo que este trabajo proporciona una
vision de conjunto gue integra a los textos
antenores detandolos de un contexto mas
rico en informacion y propuestas tedncas.

Julio Glockner





