
�

Para discutir el uso de animales de experimentación es imprescindi-

ble analizar nuestra relación con ellos, sobre todo en el contexto de

nuestra cultura.

Hace unos años, un canal de televisión transmitió una discusión

sobre el toreo a la que, para concitar el interés, había invitado a

“personalidades”, no a científicos y, previsiblemente, pasó lo que tenía

que pasar: un señor relampagueante de tics y vacuo en raciocinio

“ganaba” la discusión con el simple trámite de elevar su voz e interrum-

pir cada vez que le disgustaban las opiniones ajenas; otro, cayendo en

un festival de antropocentrismo oligofrénico, aseguró que los toros se

sienten honrados de morir peleando como guerreros, a pesar de que

les destrocen los músculos, nervios y vasos del lomo, y no pastando en

un potrero; y así, un tercero sostuvo que el toreo debe ser permitido

porque es parte de nuestra cultura, es decir, adoptó la misma manera

de “justificar” que emplean las dictaduras militares para masacrar disi-

dentes, recurriendo al añejo y cada vez más imbécil “ser nacional”. Ése

es habitualmente el marco conceptual y el nivel en que luego se

discute el uso de animales de experimentación. Pero, dado que Ele-

mentos es la revista de, ni más ni menos, la Benemérita Universidad

Autónoma de Puebla, el debate que promueve debe superar esa me-

diocridad, manejarse con información, ahondar en las raíces del

problema y recurrir a la ciencia hasta donde sea posible.

�������	�
�	���
�����
���
���������������	���� "!�#%$�&	'�(�)
* +-,/.10	243�5�6-7�8�9�: ;�<>=�?�@�<�A�B	CD<

Aquí conviene recordar dos aspectos de las culturas primitivas. En pri-

mer lugar, suponen que el universo opera cíclicamente y al cabo de

EGFIH	JLKNMPOPQSR

Cereijido

E l e m e n t o s  3 6 ,  1 9 9 9 ,  p p .  5 - 1 0



T

cierto tiempo todo se volverá a repetir y, en segundo, entienden que la

vida misma fluye cíclicamente a través de los diversos organismos,

porque los humanos comen animales y vegetales, luego acaban por ser

ingeridos por animales feroces o gusanos, éstos fertilizan la tierra en la

que crecen plantas, que a su vez alimentarán a los herbívoros, que

acabarán siendo devorados por animales o personas. Ese fluir cíclico es

algo más que una simple “cadena trófica”, pues también incluye el

espíritu, de modo que cuando reverencian al oso y al gamo que cazan, y

tienen ceremonias religiosas para la siembra y la cosecha, están recono-

ciendo que esa presa y ese fruto mañana será parte de ellos mismos.

Además, muchas de esas culturas creen en la reencarnación, de modo

que respetan al oso y al gamo como si reverenciaran a un antepasado.

Pasemos ahora a nuestra civilización.

Los presocráticos hablaban de necesidades, no de leyes de la

naturaleza; justamente, la noesis de Platón se refería a una armonía,

un balance, una coherencia, no a un reglamento que el universo

debiera obedecer. La idea de que estas últimas leyes existen la

introdujeron los judeocristianos al proclamar al hombre como un Rey

de la Creación, a quien Dios le concedió la Naturaleza para que la

domine, explote y haga de ella su sirvienta. San Crisóstomo (siglo V)

llegó a afirmar que los Diez Mandamientos son una

codificación de las leyes naturales.

A pesar de que Aristóteles enfatizó la continui-

dad entre todo tipo de vida, distinguió de una manera

artificial entre la inteligencia humana y la de algunos

animales que exhiben conductas muy similares. Pero

fueron tal vez los estoicos quienes argumentaron

tajantemente que los animales no pueden razonar

en absoluto. Luego, René Descartes con su “Cogito,

ergo sum” encaminó la filosofía por un subjetivismo

del que jamás se ha recuperado, y que dejó despro-

tegido al “mundo-de-ahí-afuera” (al mundo que no

podría decir, como él: “Pienso, luego existo”). La

división mente/cuerpo cartesiana despojó de valo-

res a la naturaleza, dio por sentado que los animales

no sufren y, cuando se los clava a una mesa, se los

viviseca, se los eviscera, se les intuba la tráquea y

se les tritura los nervios, sus gritos y contorsiones

no indican que estén sufriendo, pues son como un

carillón que, al golpear sus campanas con un marti-

llo, emiten sonidos sin que necesariamente padezcan

dolor alguno.1 El dar por sentado que los humanos

no somos parte de la Naturaleza, ni tenemos el

deber de relacionarnos con ella benévolamente, sino

conquistarla y dominarla,2 desfigura nuestra identi-

dad humana. La civilización se convierte así en orden

y bondad, y lo silvestre en caos y mal. De modo que

para el hombre blanco lo “silvestre” es una tierra

“horrible”, “infestada” y “salvaje”, denominación que

también aplica a los animales y a las personas. Las

oposiciones binarias civilizado/salvaje, mente/cuer-

po, humanidad/naturaleza, llevaron a tomar la

identidad como diferencia, y provocaron otras pola-

ridades no menos deplorables, como hombre/mujer,

blanco/negro y amo/esclavo.

Por eso es fundamental no perder de vista que

los límites entre humano y animal no son naturales,

sino culturales, y están sujetos a que cada cultura,

cada época histórica, los redefina. Y así como en

algunos países ya comenzaron a colapsarse las je-

rarquías amo/esclavo y hombres/mujeres, esperamos

que este debate promovido por Elementos ayude a

demoler la nefasta concepción humanos/animales.M A R C E L I N O  C e r e i j i d o

©
 X

im
en

a 
Be

re
co

ch
ea

U VW XY
VZ[ V
\ ]^_ `acb
deef�g



h

Pero, insistimos, esa tarea es irrealizable sin revisar

primero el marco de la cultura desde la que evalua-

mos estas cosas.

i�j�k�l
m
l	n�l
jok�l	p�q�rts�u%v>w�x
y-z
{�vc|�z�} ~-�
v>y-w��
���
�	���	���
���%�
�-�����-���
�o� �������	�

La ciencia cree que los homínidos de los cuales des-

cendemos, primero aprovecharon los restos que dejaban

los carnívoros feroces, luego ellos mismos se hicieron

cazadores, y más tarde sus conocimientos y habilida-

des les permitieron desarrollar la ganadería. De pronto

el hombre organizó fiestas para lucir sus destrezas:

flechar, lancear, enlazar, bolear. También planteó espec-

táculos que le permitieran conocer y comparar las

características de los animales más aguerridos, hacién-

dolos combatir entre ellos o con otros seres humanos.

Estas actividades fueron deslizándose hacia la caza

deportiva, el toreo, la riña de gallos, las peleas de pe-

rros, la cetrería, en las que la justificación de la necesidad

alimenticia fue siendo suplantada lisa y llanamente por

el morbo. Pero la necesidad de manejar animales para

comer no dejó de suministrar excusas para la crueldad;

algunas industrias de los alimentos continúan confinan-

do a los pollos en jaulas exageradamente estrechas

para restringir sus movimientos y conseguir que su car-

ne no se endurezca; también recurre a recortarles o

quemarles el pico para que en su desesperación no se

lastimen y disminuyan su precio de mercado; es habi-

tual que priven de hierro a los vacunos para que su

carne aparezca más blanca en el comercio, y que se los

mate con procedimientos baratos pero chapuceros que,

por no ser repentinos, ocasionan horribles sufrimientos.

Peor aun, a veces se cuida que el animal no muera

súbitamente, para que su lenta agonía permita drenar

una cantidad mayor de sangre faenable. Luego, para

evitar la repugnancia, la gente disimula el origen de su

comida, reservando un nombre distinto para el animal

vivo y el que ya ha sido transformado en alimento (gua-

jolote y no pavo; pork y no pig).

Ya desde Cicerón, y especialmente en el Rena-

cimiento, la caza fue denunciada por razones

seculares y humanísticas, como cruel, tonta e inculta.

Pero todavía quedan países que cometen toreo aunque se digan

cristianos, ignorando que lo tienen estricta y específicamente prohibi-

do. Así, Pío V, en su bula De Salute Gregis dada en Roma el día de

Todos los Santos, 1° de noviembre de 1567,3 estipula:

�����"� �¢¡¤£¦¥��¦§�£¢¨>�¦¡%�1©�£¦¥1ª��¢«�§ ¬¦­�® ¯�® ¡%¬�¨°£¢± ¬�¨°²¦± ³¦§�® ´�¬�¨�µ
ª�£�¥�ª�¬
§ �¦´�¶�± £¦§ �¦¨L²�¬¦¡¤¬·¨���²¦¶¦± £¦§¸��¨�µ¹£º± ¬¦¨¼»�¶¦�º½���ª���¥�ª�£¦¥º¯��¦¥¦�1¾�® ²¦® ¬¦¨
�¦²¦± �¦¨�® ¿¦¨�ª�® ²¦¬�¨%¬��¦¨ÀªÁ³¦¥/²�¬¦¥¦¨�ª�® ª�¶�® ½�¬¦¨¤�¦¥�± £¦¨¤¨�£�´�§�£¦½�£�¨%Â�§ ½��¦¥��¦¨>µ
»�¶¦�Ã£¦¨>® ¨�ª�£¦¥Ã£�ª�£¦± �¦¨Ä�¦¨>«��¦²1ª�¿¦²¦¶�± ¬¦¨ÄÅ�¨>�Ã§ ��¾�® ��§��Ã£Ã± ¬¦¨�ª�£¦¶�§�® ¥¦¬�¨�Æ�µ
¯�£�©�¬¤«��¦¥�£%½��¤��Ç�²¦¬¦¡¤¶¦¥¦® Â¦¥¦È

Bien, ahora véase la Figura 1. Ésta es, precisamente, la cultura desde

la que se juzga el uso de animales para la experimentación científica.

É Ê-Ë�ÌtÍ�Î Ï
Ð Ñ�ÒÔÓDÕ Ö-×
Ö-Ø�Ù Ú�Û

Científicamente hablando, resulta arbitrario definir qué es un organis-

mo pues, en primer lugar, no es una “cosa” sino un “proceso”, una

estación efímera en la que coinciden los ciclos materiales y energéti-

cos de la biosfera: agua, carbono, sodio, potasio, oxígeno, etcétera.

En segundo lugar, los organismos son a veces verdaderos “ciudades”

o “federaciones” compuestas por una multitud de especies disímiles.

Así, un simple pelícano es en realidad un complejo nicho ecológico

en el que viven bacterias, hongos, artrópodos microscópicos –y no

tan microscópicos– que habitan normalmente los resquicios de sus

plumas, pliegues de su piel e intestinos. Cada pelícano individual com-

porta una sociedad de más de cien especies y, al menos en condiciones

silvestres, si uno lo limpia y lo “libera” de ellas, se enferma y muere: el

pelícano logra ser pelícano con ese centenar de especies.

Nosotros no podríamos digerir la comida sin nuestra flora intesti-

nal, nuestros herbívoros morirían por la misma razón. Además, las

Ü>ÝÀÞ�ß àoáÀâ�ã¸ä�å æ�ã¸Ý âçßDâÁä�âçè�é�âçê å æ
âçä�ë ã�ì�å íPä�ìîå âÁäÁë ï ð å ì�ã

©
 X

im
en

a 
Be

re
co

ch
ea

ñ òó ôõ
òö÷ ò
ø ùúû üýcþ
ÿ�����



�

células eucariontes (las que tienen núcleo bien definido: las de nuestro

cuerpo por ejemplo) se formaron hace miles de millones de años a

través de una asociación de células más simples, como las bacterias y

espiroquetas, llamadas procariontes porque no tienen un núcleo bien

definido. De modo que en más de un diez por ciento, “nosotros” esta-

mos compuestos por bacterias y espiroquetas que forman flagelos,

mitocondrias, microtúbulos, centrosomas, etcétera. Si nos “curáramos

de esas infecciones”, por ejemplo ingiriendo cianuro de potasio para

matar a nuestras mitocondrias, moriríamos en segundos.

En resumen: no hay una frontera clara entre nosotros y los orga-

nismos no humanos.

���	��
	��
������������ ��������� �"!$#	%'& (�) *�&$+-,�.

Ya Galeno, dos siglos antes de Cristo, al disecar varios tipos de animales

comprobó que son muy similares al hombre en vísceras, músculos,

arterias, venas, nervios y huesos. Maimónides basaba sus portentosos

conocimientos médicos en la anatomía que había aprendido de niño,

observando el trabajo de su abuelo materno que era carnicero. Siglos

después, los fisiólogos constataron que la similitud anatómica se extien-

de a la fisiológica y a la bioquímica. Hoy la biología molecular nos

muestra que compartimos más de 98% de nuestro

programa genético con los monos antropoides. Esas

similaridades permiten que hoy sepamos cómo funcio-

nan nuestras neuronas por investigaciones hechas en

el calamar, nuestro páncreas a través de la experi-

mentación en el perro, nuestro corazón gracias al de la

rata, nuestros pulmones gracias a los del cobayo, nues-

tro sistema olfativo gracias a los del gato, nuestras

gónadas gracias a las del conejo, nuestra visión con

base en la del sapo y la lechuza, y el conocimiento de

nuestros genes gracias a trabajos con drosófilas, leva-

duras, bacterias y guisantes.

Como en el pasado no se contaba con anesté-

sicos y no se atendía al bienestar de los animales,

estos estudios producían sufrimientos inenarrables.

Decía Voltaire:

/�02143�5�673�0�6 8�9;:�<�=?>@8�AB0�CD=�9E>@=DF�=�6 6 8�GH:�<�=
>@0�C2>@8'9�<�F�=�670I0�J�K�8�AL3�6 ='=�C"M@N O�=�J N O�0�OL1P0�ABN 9�Q
>@0�O�G21'J 8BR�J 02S�0�CB9�8�3�6 =B<�C�0�>@0�3�J 0�1'J 8BO�N 9�=�R�0�C
S�N S�8PT7F�0�6U0PAB8�9E>@670�6 >@=VJ 0�9�S�=�C�0�9IAB=�9�0�6U0�N R�0�9�W
X Y[Z�\ 8�C�>^]�9@>^=�C�AL=�G�AL=�R�0�C�N R�N 9^>^0�9�_$K�0"O$N 9�F$<�=�9�Q
>@84J 0a`b02>E<�670�J =2c�0[>@8�O�8�9dJ 8�9d6 =�9�8�6 >@=�9dO�=4J 0
9�=�C�9�N 3�N J N O�0�OeO�=f=�9E>@=f0�C�N AL0�J GgO�=fAB8�O�8f:�<�=
C�8"F$<�=�O$0"9�<�M^67N 6 h

 i jbk l�m k n�o�o�p�k q r"s$t�k u n�v�n�w$t�k x$y�r$z {

Eso llevó a que en el siglo siguiente se crearan

sociedades protectoras de animales y de antivivi-

seccionistas.

Tal como lo veo, el uso de animales en la investiga-

ción es imprescindible, tanto en el plano científico como

en el plano ético. En el plano científico porque no se

puede estudiar la fisiología de la visión, la hemodinámi-

ca del hígado o la enfermedad de Parkinson, sin recurir

a los animales. En el plano ético porque la ciencia no

puede renunciar al uso de modelos animales y conde-

nar así a quienes sufren de glaucoma, diabetes, lepra o

hipertensión. Para que quede claro: en 1957, un año

después de que se les diagnosticaba una leucemia, en

el Primer Mundo morían 85 de cada 100 niños. Veinte

años después y gracias a los conocimientos obtenidos

estudiando animales, sólo moría un quince por ciento.
M A R C E L I N O  C e r e i j i d o

©
 X

im
en

a 
Be

re
co

ch
ea

|}~~���



�

� � ��� �-�����$��� �	�$�-�����

Los piojos y las pulgas que transmiten la peste, y los

mosquitos Anopheles vectores de la malaria, son tan

animales como los monos antropoides. Con todo, no

le volaríamos de un balazo la cabeza a un chimpancé

con la misma indiferencia que le daríamos un palme-

tazo a una mosca. Por eso, hoy los países promulgan

leyes que van disminuyendo su rigor en la medida en

que en vez de usar monos se usan perros, en vez de

usar perros se usan gatos, y así hasta llegar a ratas,

ratones e invertebrados. Al llegar a los unicelulares el

rigor legal se ha desvanecido totalmente; por eso hoy

los investigadores tienden a usar cultivos celulares

que no tienen neuronas y no pueden sufrir.

Pero hay campos en los que no se puede evitar

el uso de animales, porque los cultivos celulares no

tienen aorta, ni cerebelo, ni sistema extrapiramidal,

ni hipotálamo. Los investigadores que utilizan ani-

males para investigar estas cosas lo hacen con sumo

cuidado, empleando anestésicos, antibióticos, gran-

jas de animales confortables, con temperatura

regulada, comidas balanceadas y evitan todo sufri-

miento. Los científicos siguen el consejo de Jeremy

Bentham quien, en 1780, tras asociar la caza con

los derechos de los animales y también con la es-

clavitud, puntualizó que no se debe preguntar si

pueden hablar o si pueden razonar, sino si pueden

sufrir. Es bueno tener en cuenta además que los

científicos no sólo evitan el sufrimiento con base en

un sentimiento de piedad y dignidad, sino además,

porque el sufrimiento pondría en juego mecanismos

que distorsionarían totalmente los resultados.

Es imprescindible que se promuevan campañas

de esclarecimiento como la que ahora plantea Ele-

mentos, pues la necesidad del uso de animales de

la ciencia moderna está trascendiendo en mucho la

antigua vivisección y la actual experimentación sin

sufrimiento. Así, ante la falta de donantes de órga-

nos y la frecuente incompatibilidad inmunológica, se

está recurriendo a modificar genéticamente a los

animales para que sean ellos quienes provean de

órganos. Más aun: ya se está desarrollando la capa-

cidad de producir fetos y niños anencefálicos que podrían ser donan-

tes de órganos verdaderamente humanos. De modo que la sociedad

debe capacitarse para entender el planteo técnico, las consecuencias

morales y la base sobre la cual se va a legislar. De lo contrario,

quienes tengan un hijo a punto de perder la vida por carecer de

donantes comenzarán a viajar a lugares del planeta en que esas

técnicas sean toleradas.

���B� ��� �	���-� �-������� � �B�� �¡	¢�£ ¤�¥�¤�¦g§-¨ª©	«�©	¬�­�¬¯®B°�±³²�´�µ�²�¶�· ¸	²�¹�º2»½¼ · ¾	¹

La mayoría lo hace porque conocen casos extremos, que por regla

general son antiguos, o actuales pero a cargo de investigadores chapu-

ceros y, con toda razón, quieren que esas repugnancias se prohíban. Así

y todo, no suelen tener objeción alguna a que se le salve la vida a su hijo

inyectándole un suero antiofídico, o la suya propia con una inyección

antitetánica, ambas perfeccionadas y preparadas en animales. Esta in-

consistencia se prolonga cuando acaso esa misma persona venera a un

Dios “todopoderoso y todo-amor-y-bondad” que, según la mitología, per-

mitió que su hijo fuera clavado en una cruz. Luego otorgan derecho a la

vida a un embrión de un mes (y por lo tanto se oponen a que la madre

decida qué hacer con su propio cuerpo y su destino) pero no le recono-

¿�ÀÂÁEÃ Ä�ÅÂÆ$Ç7ÈEÉ Ê$Ç7À Æ^ÃËÆ@È�Æ^ÌEÍEÆ^Î É Ê Æ^ÈEÏ ÇUÐUÉ Ñ�È�ÐÒÉ Æ@È@Ï Ó Ô É ÐUÇ

©
 X

im
en

a 
Be

re
co

ch
ea

ÕÖ××Ø�Ù



Ú½Û

cen un derecho similar a un toro cuando es perversamente torturado a la

vista de miles de fanáticos que sólo buscan una diversión morbosa. De

modo que el análisis debe trascender “las prácticas de laboratorio” y

enfocarse inevitablemente sobre las bases de nuestra cultura.

Ü�Ý�Þ ß�à�á�â�ã�â	ä å�ß�à�á�æ ç-è	â�éÂêËë-ì	í�ì�îÂï�ð�ñ�ñ�ò ó�ô̂ õHöB÷�ø ù-ú�û�ü

La información que acabamos de discutir nos hace claro que, a finales

del siglo XX, para hablar del “honor” que siente un toro de lidia y “su

preferencia” a no morir como un “villano granjero” sino “como un guerre-

ro” se necesita algo más que una ignorancia supina: se requiere tener

una moral que permita adorar dioses filicidas. Pero debemos reconocer

que quienes tuvieron mayor éxito en disuadir el trato cruel con los

animales no fueron los educadores ni los sacerdotes, sino autores como

Esopo y Perrault, que en sus fábulas hicieron “hablar” a osos, monos,

perros y lobos e hicieron que la gente los sintiera “humanos”. La situa-

ción mejoró enormemente en las décadas del treinta y del cuarenta

cuando gente como Walt Disney produjo al Ratón Mikey y luego a

Bambi, basado en la novela de Felix Salten de 1924. También mejoró

enormemente cuando los parques zoológicos comenzaron a contar con

instalaciones infantiles, en las que los niños pueden acariciar y alzar en

brazos cachorros de animales y bichos adultos inofensivos. La conjun-

ción de estos sentimientos con la labor esclarecedora de la ciencia

puede llevarnos a disminuir la carga de prejuicios ancestrales y prácticas

degradantes, y el bienestar de los animales y la salud habrán de mejorar.

ý�þ̄ ÿ�����������	

No tenemos una razón biológica para distinguirnos de los animales, ni

podemos excluirlos ni excluirnos de las cadenas tróficas mucho más

antiguas que el nacimiento de la ética. Pero eso no nos da derecho a

provocarles sufrimiento, aunque tengamos una religión que los sata-

niza y sacerdotes que no consiguen que su feligrecía abandone esas

prácticas degradantes. La ciencia actual necesita estudiar a los ani-

males, pero lo hace recurriendo a métodos que les evitan todo

sufrimiento. Es más, puesto que existe una ciencia veterinaria, ellos

mismos se benefician de los conocimientos conseguidos.

Los científicos deben señalarle a su sociedad la tremenda hipocresía

involucrada en promulgar leyes que traban o impiden el desarrollo de la

ciencia, mientras que excluyen de la legislación al toreo, las riñas de gallo, el

boxeo y las peleas de perros. Realmente se necesita un nivel muy grande

de estupidez para “justificar” esas perversiones sobre el supuesto de que así

es nuestra cultura, sin darnos cuenta de que, precisamente, eso demuestra

que hay que cambiarla para no caer en la ignorancia y la indignidad.


���
����

1 ����� ��� ��� ����� ������ !�#" $��!��$���%�&!������� ��$������!' " (� �����)����!' ' ��%!�� �*
%���+�%�" &� ,$���'-���� !$��/.0�!'-' ��%!1 �!�����,+��!��$��,��2���$�����%��! �3���� ���! �$��,%��! 
�� ���$�" %!1 �,��'�1 ��� �!������' �!��� " 4��!�5$���(���' ' ����%!1 �!��' �!��687� �� ���!' " $���$9.8' ���
�� �1 " (����!�:��� �� ;���� ��!�:%��! �$��� ��!<�' ����.�+��!���:�� ;��)����!' ' �!�:1 " ����+����
" (� ���� �!<��! #)�����' �!��1 ��� ����2,' ���,(��!' ' �!��1 " �� !�� �� �!%���+�1 ��� �!��.=3�> ���, ���� *
3�" �����!�52����� !1 " $���$���'�$���' ������" ��" ' ��� ������' �!�5 !������1 � ����6
2 ?�@�A!B�C D�E�F GIH�J�G�K B:F B!@�L!B�M�E�K G!@�N!@�D�E�D�A:G�O�D!P�C D�M�G�A!C G:G!F�M�Q @�M�B
F R�O�Q P�B�J�D�K D�K G�S G�K Q K @�G�D�@�N�C K D!C B�P!B�A�F D�@�M�N�T G!K G!@�U
3 VXW!Y Y Z![ W�\^]X_�\�Z�`!_�[ W�\#a8b!c�c9d d d a8e�f�g9h8i!j�k�l i!j/m�h

npoqnprsoqtvuxwzy�{s|}y

~X� ���!����� ���!� ��� � � ���/������������� �!� � � ���I���:� �
 ���������!� � ��� ���!��¡���¢!� �0£ ����¤¥�¦�§!¨�¦�¨�©�ª�«!¬ ­ «�® ¯�°�±�¦!§�²�³�´ ±�¯/µ!¶8·�·!¸/¹

ºX»�® ¼�©/µ!½I¹ µX¾�¿�À�Á Â�Á Ã�À�Ä!ÅÆÂ!Á À�Ç!È ÃÉÇ!Â�Ê;Ë�Ì�Á ¿�Â�Ì!¿�ÍÏÎ�Ð!Ñ:Ò�Ó�Ô�Õ Ö!×;Ø�ÙIÚ Ð�Ñ
Û�Ü Ñ�Ý5Þàß�á�â!ã�ä�ã!å æ�â�ç è�å é ê5ë�ç â�è�è�Þíì0î�î!ï/ð
ñ�ò ç é ó�å ô ô Þ�õ:ð Þ�öø÷�ù ú�ûýü þ ÿ���ú�ÿ!ü � ù � ü �!ú�����þ�� ��ù ��	�

������ü ù ��	 ÿ����
��ÿ�ü ��� ú������ þ���	�����ù ��ü þ�� ��������� �����  "!�#�$ ��%�� &�$ ' (*)�� %�&�&+��,�-�-�.�/
0 %�� %�$ 1 $  �2��+34/ ��576 8�9�:�;*9�<�=�> ? > @�6 > ACBD8�9�E�9�<�=�> ? > @�6 > A�;GF�H�I J K�L I M�N�H�OPN M
Q�R�I S�O�L T�I H�M�HVUGW�J X�R�K�Y�M�H�O�Z�M�[�M�J O�[�M�T+\�]_^�^�`ba
c�M�R�R�I R�d
\eUfagM�R�Hih�O�L j�O�N N \ek+agl O�Hma no\�pfq�r s�t�u v"t�q�wyxmz�s�t�q|{�}�~�r ��� �+�
��� t�q���r q��V����� v �m��~�� r ����v����G����� � �������b�����������
� ��� ������� ��������� ���4�g  ���
� ¡o�£¢�¤�¥C¦V§ ¨ ©�¥�ª «�¥�¬�¬®­�¯�«�©�§ ° § ¯�«�±+² ³�´ µ�¶�·4¸�¹ º�³�³+±
»¼µ�³�½�¾ ¶�¿�À Á�¶b±�Â�Ã�Ã�Ä�Å
ÆG¾ Ç È�¾ ¶�±gÉ+Å ±�ÊGË�Ì+Í�Î�ÏyÊGË�Ë�Ð ÑÓÒ�Ô�ËCÕGÖ ×�ËÙØ�Î�ÏyÚ�Ø�Û Û�Í�ÐÓÜ Ô�ËÙÝ�Ø�Ü Ü Û ËÙÝ�Þ�Û Ü Þ�ß Ë�à
á�â�ã ä�å�ã�æ�ç�è è é ê�ë+à�ì�í�í�îbï
ð é ê�ñ�å�ã à�ò�ï à ófô�õ ö�÷�ø�ù�õ ú�û�ü ÷�ý õ þ�ô�ÿ�����������	�
���
�����ÿ����������
� ��� ����� � ÿ���� ÿ! �"�# $&%�')(&# "�*�+,%�"�*.-�/�$&%�"0(&1�2 %�' +�354�6�70892 # :�# "�+,1�;=< 6�7
>07�+�< 7�2 "&?�7�@5%�< 7�A�BDC�E F�G�H H�I�F�J K�G�E L�J M N9O�E G�L�LPA�Q�R�R�S�T

Marcelino Cereijido es investigador del Centro de
Investigaciones y Estudios Avanzados del IPN.

F IGURA  1. U�VXW�Y�W�Z�[ \^]�_�\�`�a b�V [ Z�\^ced�f b�W�[ g&\ih�f [ j�[ \�W�dikml�Y�f d�V [ \
h5n�f d�oPp�q�[ Z�d�_5f d�`�[ r�d�W�a dmr5dmstd�V d�q�[ `�]Xp�]�a d�W�a \�`u]vV \mw�Y�dv_�]�`�]md�Wmd�V
f Y�d�r5\ir5diV ]xh�V ]�o�]xy&n�z�[ Z�\�{�|�}i~���� ��}��5}��=� �����������x���x������� �x���
��������������� ������� � ��� �&�9����� � ���






