
47

Los hermanos de

Ju an  Ru i z  de  Al a rcón :
Ortodoxia y judaísmo

Margarita
  P e ñ a

Aun cuando no me voy a referir a textos de carácter propiamente

literario anexos a procesos inquisitoriales –de los cuales existe una

variada muestra en el Ramo Inquisición del Archivo General de la

Nación– pongo la mira en un documento inquisitorial relativo a un

miembro de la familia del dramaturgo Juan Ruiz de Alarcón, a su

hermano Hernando. Poco se sabe de él (que escribió un Tratado de las

supersticiones y costumbres gentílicas que oy viuen entre los indios

naturales de esta Nueua España, 1629, y que pronunciaba sermones

en náhuatl, lengua en la que también escribía versos), por lo que

algunos documentos localizados a lo largo de una investigación que se

centra en el dramaturgo novohispano resultan piedras de toque para la

reconstrucción del núcleo familiar que arrancara, en la Nueva España,

de los abuelos Hernán Hernández de Cazalla y María de Mendoza,

primeros pobladores y mineros en la región de Tlachco, o Taxco el

Viejo. De acuerdo con pesquisas de Dorothy Schons  retomadas por

W. F. King,1 el abuelo Hernando tuvo problemas con el Santo Oficio en

su calidad de judío converso, o descendiente de judíos conversos, y

por haber vivido amancebado con una joven india. El connato de

© Mihael Dalla Valle, de la serie La pared. E l e m e n t o s  4 3 ,  2 0 0 1 ,  p p .  4 7 - 5 1



48

proceso inquisitorial fue acallado, seguramente gracias a la

preminencia de Hernán Cazalla dentro de su comunidad, pero

en la zona y sus moradores quedó la impresión de que un

ancestro de los Ruiz de Alarcón había sido un “herege”. Este

sentimiento aflorará en una denuncia contra Gaspar Ruiz de

Alarcón por “proposiciones”, que he revisado en otro lugar.2 El

documento de que me ocuparé aquí es una denuncia presen-

tada por Hernando Ruiz de Alarcón ante el Tribunal del Santo

Oficio, contra aquéllos que ya sea con granos de maíz, o bajo

el influjo de la ingestión de las semillas de la  planta llamada

“ololiuqui”, se entregan a la adivinación. Esta denuncia se

inscribe en el renglón de la lucha contra las supersticiones

que ocupó gran parte de la vida del hermano del dramaturgo,

y que dio lugar a un extenso tratado que él dedica al arzobispo

Francisco de Manso y Zúñiga, en cuya redacción “gastó” cin-

co años, atendiendo a la sugerencia que le hiciera el arzobis-

po Pérez de la Serna, que antecedió a Manso y Zúñiga en el

cargo de arzobispo de la Nueva España. Aun cuando se trata

de una obra realizada aparentemente por encargo, traduce las

obsesiones de Hernando –es decir, su personal ortodoxia–

relativas a la persecución de la idolatría en un territorio al que

Willard King se refiere cuando dice:

El Tratado de Hernando le revela eficazmente al

lector de hoy lo que fue ese mundo vasto y comple-

jo, extraño, impenetrable, tan lejano de lo occiden-

tal europeo, en que vino a insertarse la exigua

colonia española de Taxco-Iguala.3

King, también, indica que dos hermanos de Alarcón regresa-

ron en edad adulta (la familia se había trasladado a la ciudad

de México hacia 1580, 1581) a la región de Taxco. De Hernan-

do afirma que fue nombrado cura de San Juan Atenango del

Río. Respecto a Gaspar indica que “no se sabe nada posterior

a la matrícula universitaria” y “que estudió artes y teología”.4 El

documento que he trabajado en otro lugar, y al que me referí

antes, aporta luces sobre actividades de Gaspar como cura

en Tetícpac, y junto con el firmado por Hernando contribuye a

configurar lo que podríamos llamar el mapa ideológico de una

parte de la familia, en el que Hernando ocupa el lugar del

ortodoxo recalcitrante, y Gaspar, el del clérigo laxo con ribetes

de heterodoxo. Dejo fuera del “mapa” a Pedro y Juan, aparen-

temente dos intelectuales predominantemente urbanos, y a

García, el quinto hermano, del que no se sabe más que lo

asentado por W. F. King: que estudió “artes y derecho canóni-

co”, es decir, que también fue cura (King, loc.cit.).

El documento relativo a Hernando Ruiz de Alarcón (agn,

Inq. Vol. 303, 1a. Pte., DS, 96-99)  es una denuncia-relación

de puño y letra del bachiller Alarcón del año 1624, sobre

casos de indios supersticiosos que adivinaron el paradero de

unos caballos perdidos, propiedad del español Rodrigo Gar-

cía, residente en Tlalquiltenango, echando granos de maíz

(equivalente a la adivinación con habas que se acostumbra-

ba en España). También denuncia la predicción que algunos

solían hacer del futuro mediante la bebida preparada con

semillas de la planta “ololiuqui” (“manto de la virgen”, en

términos vulgares). Recibida por el Tribunal con fecha 13 de

septiembre de 1624, la relación dice como sigue:

Andando los días pasados por las Amilpas/ de Tlal-

quiltenango en prosecusión de lo que su Ilustrísima/

me tiene cometido (que es lo perteneciente al juz-

gado de Inquisición ordinario de los indios) y auien-

do des-/ cubierto muchas y varias supersticiones,

embustes, sortilegios y muchas invocaciones y di-

versas/ palabras que inducen pacto expreso o táci-

to con/ el demonio (de todo lo qual están llenos los

indios)/ pareció ante mí Rodrigo García, español

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

M A R G A R I T A  P e ñ a



49

residen-/te en aquella jurisdicsión y depuso de sier-

ta india/ que desía de cosas perdidas y que lo

sabía porque abiéndo-/ sele perdido a él unos ca-

ballos le aconsejó un /indio principal que acudiese

a la dicha india, que ella le diría dellos como abía

dicho de otros muchos./ Y que con aflicsión, por ser

caballos de mucho precio,/ abía acudido a ella, no

reparando, o no consi-/derando si era cosa prohibi-

da o lícita, hasta que  a/ biéndole contado su de-

manda y concertado en que/ le daría un tostón

porque le dijese dellos. Viendo/ (f.2) que [en] la

diligencia a que auía hecho para decirle dellos

auía[n] sido/ hechas unas suertes con unos mayses

hablando/ entre dientes, lo que él no pudo enten-

der, pareciéndole/ que todo aquello era disparate,

se auía ydo a su casa sin / tener por cierto lo que

ella le auía respondido. Y que esto auía venido a

declarar ante mí porque auía sabido que yo hacía

pesquiça entre los indios de semejantes casos/ y

[de] esto. En Tlalquiltenango, en el monasterio de

los/ religiosos este domingo a dies de abril de seis-

cientos y vein-/ te y dos años, ante Gaspar Ruiz, mi

dicho testigo nombrado.//

No di esto noticia a Vuestra Señoría, si bien me

acuerdo por parecer-/ me que él acudiría a ello, y

por parecerme cosa lebe y que/ sus confesores le

dirían lo que le conuenía fuera de lo que yo le/

aconsejara/. Élo referido agora por aberse offreci-

do/ el caso siguiente:/...

Me detengo aquí, en donde concluye la primera parte de

la denuncia, concerniente a la adivinación por medio de gra-

nos de maíz a que recurre Rodrigo García, español, para

averiguar el paradero de caballos de gran precio extraviados

o robados, superstición que califica Hernando como “cosa

lebe”. Asimismo queda dicho, de modo explícito, el cometido

que le había asignado Su Ilustrísima, posiblemente para en-

tonces, todavía el arzobispo Pérez de la Serna: lo pertene-

ciente, o tocante, “al juzgado de Inquisición ordinario de los

indios”, cargo de fiscal, que él desempeñará con gran celo,

como queda demostrado en esta denuncia, y en general, en

el Tratado que apareció impreso en 1629. En su conjunto la

relación –de la que participa la segunda parte de la denun-

cia, que veremos a continuación– permite apreciar el papel

que Hernando desempeñó como perseguidor de indios, mu-

latos, negros, y mestizos, en su calidad de cura, alguacil,

familiar, delator, o soplón al servicio del arzobispo. Asimismo

nos asomamos a su preocupación por las supersticiones

diversas, en la que la referente al ololiuqui tiene un lugar

destacado. Es un perseguidor obsesionado por el objeto de

la persecución, por la planta mágica que ocasionalmente

podía usarse para curar enfermedades tales como el reuma-

tismo. Resulta curioso confirmar a lo largo de la denuncia el

uso extendido de aquélla, ya que prácticamente todos los

personajes del relato la consumen (salvo el cura Hernando,

claro está). El indio viejo, o espíritu del ololiuqui, que se dice

que se aparece al que ingiere las semillas de la planta,

mediador entre el hombre y los dioses, y mencionado en una

parte de la relación, me parece, en cierto sentido, un equiva-

lente del “genio” de los ríos y los bosques del folklore tradi-

cional. La redacción apresurada, plagada de abreviaturas,

revela al hombre con poco tiempo para sentarse a escribir,

que recorre incansablemente los caminos al filo de sus cin-

cuenta años, cabalgando sobre una mula, todo ojos y oídos

a delaciones diversas; la mirada escrutadora y recelosa, aflo-

jando las riendas para detenerse ante una choza, o en una

milpa; apretando los ijares de su cabalgadura en seguimien-

to ansioso del infractor, que será brujo o mero supersticioso.

Pone también al descubierto el entramado social hecho de

murmuraciones, rumores, rencillas y venganzas en una co-

munidad étnicamente heterogénea;  región cuyos puntos cla-

ves son los pueblos de Tepeapulco e Iguala, además de

poblados entonces pequeños como Huitzoco (hoy Huitzuco

de Figueroa), Pololtzinco, y otros.

La segunda parte de la denuncia es amplia e intrincada, y

tiene rasgos de texto paraliterario. Se nos va dando como un

relato en el que se pueden distinguir varios personajes: el

mulato Alvarado, don Niculás (sic), Agustín Aguado; un tema

(la adivinación bajo los efectos del ololiuqui); una trama (la

sucesión de hechos que se encadenan en torno a la adivina-

ción), y atmósferas física y psicológica. Presidido por la ma-

gia, el “caso siguiente”, o relación, empieza con un  “Andando

(yo) en...” que recuerda la fórmula convencional: “Érase una

vez...” de los cuentos tradicionales. Vayamos a ella:

Andando en Tepecuaculco del corregimient de Iguala

deste Ar/ çobispado, a los onze días del mes de julio

L o s  h e r m a n o s  d e  J u a n  R u i z  d e  A l a r c ó n :  O r t o d o x i a  y  j u d a í s m o



50

deste año de/ veinte y quatro para la aueriguación de

un yndio que auía/ beuido el ololiuqui haziéndose

adiuino, afirmando que/ otro auía enhechizado a un

mulato, Agustín de Albarado/. Fue necessario tomarle

su declaración al dicho Abarado, (sic) por aber él

embrujado de hecho a una negra su muger, por el

yano de don Nicolás al lado del pie de Mayanala, del

mesmo benefficio,/ y traydola a que le cure fundándo-

se en aquella adiuinan/ sa (lo qual fue parte ,a lo que

parece, para que el dicho don Niculás/ muriese muy

en brebe porque dijo aber lastimado mucho/ que lo

llebaron y boluieron a caballo) yasiendo ya dél. / (fol.

3)  Que era así que un indio Juan, capitán de la labor

(del licenciado Agus-/ tín Aguado) de Pololtzinco, del

mesmo benefficio de Tepecualculco/ abía beuido de

el ololiuqui a su pedimiento para saber si era el dicho /

don Niculás el que lo auía enhechizado y que le auía

respondido/ que sí, que él era y que él solo le podía

curar del hechiço y otro/ no, que acudiese a él y

auiendo concluído su declaración/ y queriéndonos sa-

lir, vino a pedir que le oyésemos y refirió/ que él mes-

mo le auía bebido también tres y quatro beses y/ que

auía visto un indio anciano (que es quien ellos y los/

indios creen que es la persona del ololiuqui) y que le

auía / dicho ¿que para que lo buscaba? ¿Que qué era

lo que quería? I que si era por su mal/ y enfermedad:

que supiese que era así que aquel don Niculás/ le

auía enhechizado y que él sólo lo podía curar, etcéte-

ra. Y que visto/ esto y lo que el indio de atrás hauía

respondido auía acudido a pedir/ al dicho don Niculás

le curase y que entendía que lo haría si no lo uuiese

impedido el tenente de la jurisdicsión que teniendo

noticia/ de que el dicho  Albarado auía embiado por el

dicho teniente, y de su benefficiado, acudió a quererlo

pren-/der por no aberlo mandado, y mandó al dicho

enfermo don Niculás/ que se boluiese luego a su casa

(que abía de allí cosa de 4 leguas) y que ahí se auía él

quedado muy malo sin poder acabar con el dicho

don / Niculás que lo curase. Esto pasó estando pre-

sente por mi notario nombrado el Bachiller Alonso

Sánches Holgado, sacerdote que auía sido vicario en

aquéllos/ partidos. Y yo le dije la obligaçión que tenía

de siempre de parecer/ a acusarse ante Vuestra Se-

ñoría y que pues estaba en tanto peligro que/ mien-

tras no podía (enpesar) que auisase a dicho licenciado

Agustín/ (fol. 4) Aguado que al presente estaba (y aun

agora entiendo que está) en esa ciudad, y le dije

cómo yo también abía de acudir por/ lo que era de mi

parte a dar auiso dello a Vuestra Señoría...//

La relación, que no transcribo en su totalidad por ser

demasiado extensa, y que fue resumida en la redacción final

del Tratado (apartado 121, capítulo VII),5 termina como sigue:

...todo lo qual e referido por parecerme necessario

para po/ der con claridad dar a Vuestra [Ilustrísima]

la noticia que tengo obli-/ gación según los casos

que me concurren en que no qu-/ isiera hacer ningu-

na falta más antes quisiera poder a-/ yudar en algo a

ese Santo Officio que lo a que toca a los indios ay/

tantas cosas y tantas ignorancias, y tantas cosas

por/  saber que ay mucho que trabajar con ellos y en

especial/ lo que tangencialmente afirman que corre

entre ellos de que se transforman en muchas espe-

cies de animales a lo qual/ muchos se persuaden

por lo que prefieren que la experiencia les/  muestra.

Y quisiera mucho consultar a Vuestra Ilustrísima para

saber lo/ que pasa entre los españoles en este géne-

ro para poder proceder/ contra los tales. Y lo haré

personalmente o por escrito/ dándome Vuestra Ilus-

trísima licencia, y mi enfermedad lugar para ello. Be/

sando sus pies como/ su humilde sieruo./ Bachiller

Hernando Ruiz de Alarcón.

La denuncia da idea de la manera en que el bachiller

Ruiz de Alarcón vivía sumergido en un ambiente rural de

© Mihael Dalla Valle, de la serie El proceso.

M A R G A R I T A  P e ñ a



51

brujería, pactos, nahuales, adivinación, hierbas alucinóge-

nas, en todo lo cual él –autor de un tratado que hoy puede

ser visto como obra antropológica, y en su época, como

auténtico “martillo contra los indios”, semejante a los “marti-

llos contra las brujas” de Martín del Río, Jacobo Sprenger, o

Francesco Guazzo– veía la presencia del demonio, en el

que creía a pie juntillas. Da cuenta asimismo, de su celo y

ortodoxia cristiana irrefutables. No era, por lo demás, el úni-

co. En su Tratado cita a un “vicario Girón” como informante

en el caso de una india que muere súbitamente a las puertas

de la iglesia al recibir su “nahual” –un caimán–, en un paraje

distante, dos balas de arcabuz. Y dice Hernando:

Lo mesmo me testificó el padre Andrés Girón, sa-

cerdote que sabe bien la lengua mexicana. ministro

amigo de indios, y digno de todo crédito, y que al

presente reside y administra en la comarca de las

minas de Taxco (H. Alarcón, p. 27).

El empeño con que el autor del Tratado perseguía y

torturaba psicológicamente a los indios “dilinquientes” (su-

puestamente, en celoso cumplimiento de la misión que le

había conferido el arzobispo Pérez de la Serna), porque

rendían culto al alucinógeno ololiuqui, repetían conjuros, ocul-

taban ídolos en lugares secretos, curaban mediante magia

indígena, derivaría en una aparatosa y empecinada manifes-

tación de ortodoxia cristiana. Y quizás también, revelaría un

afán angustiado por ocultar, disimular, borrar, los anteceden-

tes judíos del abuelo minero que habían permanecido vivos

durante largo tiempo en la memoria colectiva de los habitan-

tes de la zona que mediaba entre el mineral de Taxco y las

montañas verdes, oscuras, densas, de Iguala y Atenango del

Río. Porque hay que puntualizar que la denuncia formulada

por ese Andrés Girón (el mismo que cita Alarcón en su

Tratado) hacia 1619 contra Gaspar Ruiz de Alarcón –herma-

no también de Hernando y de Juan, el dramaturgo–, cura

beneficiado de Tetícpac, por proposiciones malsonantes, que

transcribo en  Juan Ruiz de Alarcón ante la crítica...,6 denun-

cia a la que me referí al principio, termina diciendo: “Demás

de que por ay se dize públicamente ubo en/ su linaje un

fulano ‘Cassalla’ que por ereje lo/ quemaron...”. Supuesto

“hereje” del que no consta que fuera quemado, pero de

quien con certeza se sabe que era, nada más ni nada menos

que Hernán Hernández de Cazalla, primer poblador y minero

en Taxco, padre de Leonor de Mendoza, y abuelo materno

de los hermanos Ruiz de Alarcón.

Quede la relación anterior y lo que de ella se infiere,

como evidencia de la ortodoxia cristiana, superstición, y tra-

zas de judaísmo que convivieron, seguramente en conflicto,

en el interior de ese cura de pueblo con puntas de escritor,

especie de “fiscal” del Santo Oficio  que fue Hernando de

Alarcón, hermano del dramaturgo novohispano.

N O T A S

1 King, F.W., Juan Ruiz de Alarcón, letrado y dramaturgo. Su mundo mexica-
no y español, traducción  de Antonio Alatorre, El Colegio de México, 1989.
2 Peña, M., Juan Ruiz de Alarcón ante la crítica, en las colecciones y en los
acervos documentales, M.A. Porrúa, ed., BUAP, UAM, México, 2000.
3 King, W.F., op. cit., p. 34.
4 Ibid., p. 27.
5 Alarcón, H. de, Tratado de las supersticiones y costumbres gentílicas que
oy uiven entre los indios naturales desta Nueva España, 1629; segunda
edición, Ediciones Fuente Cultural, México, 1953, p. 49.
6 En el apartado que se titula “Miscelánea Alarconiana”, pp. 261-265.

Margarita Peña es investigadora de la Facultad de Filosofía y
Letras de la UNAM.

© Mihael Dalla Valle, de la serie Paredes© Mihael Dalla Valle, de la serie Paredes




