
Decía Enrique Florescano, ese magnífico historiador y 
excelente amigo, que proveer a un pueblo de un pasado 
común y fundar en ese origen una identidad colectiva, es 
quizá la más antigua y la más constante función social de 
la historia. Sin memoria no hay ser, identidad o pasado que 
arraigue a los pueblos y a los individuos en el presente.

Hace 73 años, en noviembre de 1951, Octavio Paz es-
cribió un breve texto sobre Cuauhtémoc, en él decía que la 
voluntad de futuro pone de pie a los muertos e impone un 
orden a sus obras. Ese es justamente el propósito de este 
libro de Jorge Veraza: volver con los pasos de la maestra 
Eulalia Guzmán a la tumba de Ixcateopan y desenterrar 
nuevamente, con sus argumentos, los restos del último 
Tlatoani mexica para colocarlos a la luz del análisis y la 
razón contemporáneas. Las tesis de la maestra Guzmán 
han sido desechadas con cierta ligereza en favor de teorías 
oficiales que se han venido repitiendo durante décadas. 
El paciente y minucioso análisis que lleva a cabo Veraza 
tanto de los argumentos de Eulalia Guzmán y el equipo de 
investigación que la acompañó, como de sus detractores, 
no puede ser más preciso y convincente, de modo que este 
libro es también una forma de honrar la memoria de la maes-
tra Guzmán, de Alonso Quirós Cuarón y del rigor científico 
con el que llevaron a cabo sus investigaciones, tan injusta 
y superficialmente descalificadas. Reivindicar su trabajo 
es la palabra justa, pues ella fue difamada, menospreciada 
y ofendida hasta lograr su desvanecimiento en la memo-
ria académica. La reparación de esa injusticia ideológica 

Julio Glockner

Cuauhtémoc*

E l e m e n t o s  1 3 5 ,  2 0 2 4 ,  p p .  1 4 1 - 1 4 4
* Presentación en la Feria del libro de Minería, 

2 de marzo de 2024.

Cuauhtémoc negado

Análisis de la negación de los restos

de Cuauhtémoc: 

epistemología y método

Jorge Veraza

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla

México, 2023

141

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m xGlockner J. Cuauhtémoc. 
Elementos 135 (2024) 141-144

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


cometida contra una mujer ejemplar es el motivo cen-
tral de las páginas que el lector tiene en sus manos.

Jorge Veraza ha puesto el dedo en la llaga de 
la credibilidad científica cuando afirma que el te-
ma del entierro de Cuauhtémoc en Ixcateopan no 
se reduce a un asunto de “huesos”, sino del rigor 
científico con el que los restos y su entorno fueron 
examinados, y aún más, nos remite a la historia pa-
tria, la resistencia indígena y la identidad colectiva 
de los pueblos originarios. Es muy probable, en 
eso confío, que este libro estimule nuevamente 
un debate que no por haber sido hábilmente so-
terrado, ha sido definitivamente sepultado.

Nos acercamos al quinto centenario del vil asesi-
nato del joven guerrero que fue ahorcado en la selva 
de Campeche. A propósito de este crimen Bernal 
Díaz del Castillo escribió lo siguiente en la Historia 
verdadera de la conquista de la Nueva España:

Verdaderamente yo tuve gran lástima de Guate-

muz y de su primo, por haberles conocido tan 

grandes señores, y aun ellos me hacían honra en 

el camino en cosas que se me ofrecían, en espe-

cial darme algunos indios para traer yerba para 

mi caballo. Fue esta muerte que les dieron muy 

injusta, y pareció mal a todos los que íbamos.

Retomo las palabras de Octavio Paz para decir 
que Cuauhtémoc y Cortés están vivos en nuestra 
imaginación como mexicanos y no dejan de luchar 
en el interior de cada uno de nosotros: negar a uno 
es negar al otro y negarnos a nosotros mismos.

Nosotros, los mexicanos contemporáneos, so-
mos los que tenemos que decir las palabras fina-
les del diálogo mortal que iniciaron Cuauhtémoc y 
Hernán Cortés. El libro de Veraza es una aportación 
más a la configuración de ese diálogo. 

No podemos reducir la historia al tamaño de 
nuestros rencores, dice con razón Octavio Paz, pero 
tampoco podemos reducirla al tamaño de los prejui-
cios racistas y clasistas que se han venido repitiendo 
durante siglos, atendiendo casi exclusivamente a 
fuentes hispanistas. 

Permítanme detenerme un momento en el con-
cepto del hispanismo:

¿Qué quiere decir eso de hispanismo? El historia-
dor Ricardo Pérez Montfort nos lo explica en su libro 
Hispanismo y Falange. Los sueños imperiales de la 
derecha española, diciendo que el hispanismo es 
la combinación de las ideas imperiales de la época 
de Carlos V con los fundamentos de una supuesta 
cultura madre, que dan por resultado la creencia de 
una “gran familia”, “comunidad” o “raza” trasatlánti-
ca, que distingue a los pueblos que en su momento 
pertenecieron a la Corona Española. Julio  Glockner

© Gabriela Torres Ruiz. Sin título. Fotografía digital, 2013.

142



para decir tonterías y repetir argumentos falsos que 
son examinados cuidadosamente en el este libro 
de Jorge Veraza. La perspectiva hispanista se ha 
confrontado una y otra vez con una perspectiva 
indigenista que busca valorar y equilibrar las apor-
taciones de las dos grandes corrientes civilizatorias 
que se enfrentaron desde el siglo XVI: la mesoa-
mericana, que Guillermo Bonfil llamó del México 
profundo, y la que hoy denominamos Occidental. 
Sabemos que con la independencia de España sur-
gió la necesidad de construir una historia patria que 
revalorara el pasado indígena ignorado o difamado 
durante el periodo virreinal. Pero la construcción 
de la narrativa histórica de la Conquista española, 
disponía únicamente de los textos escritos por los 
propios cronistas españoles, ya fuesen soldados, 
como Hernán Cortés o Bernal Díaz de Castillo, o 
religiosos como Bernardino de Sahagún o Toribio 
de Benavente, Motolinía. Es decir, la historia de la 
Conquista estaba profundamente influenciada por 
la cosmovisión judeocristiana y se expresaba en un 
discurso salvífico que relataba la intervención de la 
Divina Providencia, es decir, la intervención de Dios 
en los asuntos humanos, guiando paso a paso a los 
invasores españoles en su empresa de sometimiento 
material y espiritual de las poblaciones indígenas 

De ahí se deriva la idea de una “patria espiritual” 
y de una jerarquía en la que los pueblos colonizados 
deben reconocer a España como la creadora de 
su propio ser. Esta pretensiosa idea se sostiene 
a partir del siguiente razonamiento: los territorios 
conquistados y colonizados por los españoles 
obtuvieron su “definición espiritual” gracias a su 
contacto con España a través de conquistadores, 
colonizadores y evangelizadores peninsulares y por 
lo tanto deben ver a la generadora de su humanidad 
como “la madre patria”. 

De modo que, según los hispanistas, España 
nunca ha abandonado un tutelaje espiritual con los 
que fueron sus territorios, y aun después de la in-
dependencia de estos, su presencia espiritual se 
mantiene intacta, dándole a España una especie de 
autoridad moral sobre las naciones independientes. 
De esta manera, el hispanismo rechaza prácticamen-
te todas las contribuciones de los pueblos originarios 
a la conformación de las nuevas naciones. En buena 
medida estas ideas predominaron y continúan predo-
minando en algunos sectores intelectuales y en la his-
toriografía de la época en que la maestra Eulalia Guz-
mán realizó el hallazgo de los restos de Cuauhtémoc. 

Estas ideas hispanocentristas están expuestas, 
por ejemplo, en un video difamatorio elaborado por 
una autodenominada “Sociedad Cervantina”, que 
se monta sobre el prestigio del creador del Quijote Cuauhtémoc

© Gabriela Torres Ruiz. Sin título. Fotografía digital, 2019.

143



con la espada y la cruz. Con toda razón dice Guy 
Rozat que los supuestos relatos indígenas de la 
conquista no son textos históricos, sino textos teo-
lógicos que deben ser leídos y tratados como tales. 

La historiografía mexicana, siempre sustentada 
en los textos hispanistas, se ha permitido algunas 
libertades producto de una imaginación que con-
fronta al heroico Cuauhtémoc con la figura retorcida 
que nos han entregado de un Moctezuma cobarde, 
temeroso y supersticioso. Tal es el caso de Alfredo 
Chavero quien elogia a “el joven y valeroso Cuau-
htémoc que excitó a los guerreros a no obedecer 
a Moctezuma llamándolo con soberbio desprecio 
manceba de los españoles”.1 

En agosto de 1887 se inaugura el monumento a 
Cuauhtémoc en el Paseo de la Reforma y el mismo 
Alfredo Chavero equipara a Porfirio Díaz con el he-
roico mexica en su discurso diciendo lo siguiente:

Señor presidente, ha más de tres y media cen-

turias que el gran Cuauhtemotzin caía en la ciu-

dad de México en poder de Hernando Cortés, 

capitán del emperador austriaco Carlos V; y 

hace veinte años que, tras cruenta lucha con 

uno de los descendientes del mismo Carlos V, 

recobráis para la patria la ciudad de México, y 

se os entregaban presos en el palacio nacional 

los soldados austriacos. Vos le habéis dado la 

revancha a Cuauhtémoc; de derecho os toca 

descubrir su estatua. (Ibid., p. 26)

Josefina García Quintana hace un recuento de 
la creciente importancia de Cuauhtémoc en el siglo 
XIX, que llegó al grado de fundar una cervecería con 
su nombre y los dueños, empresarios de Monterrey, 
enviaron una estatua del héroe a la exposición indus-
trial de Chicago en 1893; Porfirio Díaz, por su parte, 
adquirió en Nueva York un vapor al que bautizó con 
el nombre de Cuauhtémoc para enviarlo a combatir, 
no a invasores extranjeros, sino a los indios meyas 
que se rebelaron contra la esclavitud en que los 
mantenían los hacendados descendientes de es-
pañoles en la península de Yucatán.

Quiero decir con esto que Cuauhtémoc es un 
complejo simbólico de carácter polivalente que 
puede ser utilizado en un amplio campo semánti-
co, según soplen los vientos ideológicos para un 
lado o para otro. De ahí la importancia del libro de 
Jorge Veraza, cuyo análisis, además de reivindicar 
las investigaciones de la maestra Eulalia Guzmán y 
su equipo, posiciona la figura de Cuauhtémoc como 
símbolo de la resistencia indígena de ayer y de hoy. 

Este propósito no es un asunto menor ni exclusi-
vamente académico: el hecho es que tenemos un es-
queleto expuesto en Ixcateopan y se debe decidir si 
son o no los restos de Cuauhtémoc. La disputa, cien-
tífica e ideológica se prolongará seguramente por 
tiempo indefinido. Es cada periodo histórico de esta 
disputa hubo y habrá un posicionamiento político 
que respalda lo que ese esqueleto representa simbó-
licamente: La persistente resistencia indígena, por un 
lado, o, por el otro, la derrota definitiva de los indios. 
Es decir, estamos ante un caso de eficacia simbólica:  

1. En el primer caso, la resistencia encuentra 
en estos restos un sostén material que refuerza la 
memoria colectiva y reafirma su cobarde e injusto 
asesinato en lo profundo de la selva. Pero simultá-
neamente reivindica la actuación rebelde e intransi-
gente de Cuauhtémoc ante el invasor y se convierte 
en un emblema de la resistencia de los pueblos 
originarios en la lucha por sus legítimos derechos. 

2. En el segundo caso, negar que los restos son 
de Cuauhtémoc apuesta al olvido, al desvanecimien-
to de la memoria colectiva y, por lo tanto, a una de-
rrota simbólica que subestima, implícitamente, la re-
sistencia y la secular lucha de los pueblos indígenas. 
Sin dejar de atender a la veracidad de los argumen-
tos y las pruebas, sobre todo las pruebas científi-
cas, el nuevo periodo histórico en que vivimos de-
berá asumir la responsabilidad de reconocer si ese 
esqueleto es o no el del último emperador azteca. 

N O T A S

1	 García Quintana Josefina, Cuauhtémoc en el siglo XIX, IIH-UNAM, 

México, 1977, p. 22.

Julio Glockner
julioglockner@yahoo.com.mxJulio  Glockner144

mailto:julioglockner@yahoo.com.mx



