De Haro Romo V. La espiritualidad en el espacio.
Elementos 132 (2023) 15-21

La espiritualidad en el espacio

Vicente de Haro Romo

El primer reto de este texto estriba en definir “espirituali-
dad”. Intentemos al menos una aproximacion, que sera
necesariamente breve y relativa. Espiritualidad es la con-
dicién de lo espiritual, dice el diccionario de la RAE, y lo
espiritual remite a un ser inmaterial dotado de razén, a
un alma racional, a un principio generador, un caracter
intimo, esencia o sustancia de algo; pero también al vigor,
el &nimo, la vivacidad, el ingenio... e incluso a los vapo-
res que exhalan ciertos licores y a ciertos fluidos sutiles
que en la Edad Media se asumia que determinaban los
movimientos del cuerpo (Cf. RAE, 2011).

Evidentemente, con tantas y tan diversas acepciones,
el diccionario no nos resulta de especial ayuda en este
caso. Y es que la palabra espiritu, procedente del latin
spiritus y equivalente al griego pneuma, tiene una historia
de transformaciones interesantes; historia en la cual por
distintos motivos el término pasé de referir a algo material
(un “vapor formado de aire y fuego”, decian los antiguos
estoicos, por ejemplo) a denotar lo mas inmaterial y divino
(en las escrituras judeocristianas, cruciales en la resig-
nificacién del término, pneuma es “el principio de la vida
superior segun Dios”, en oposicion a las pasiones del
cuerpo; Dios mismo es espiritu que esta sobre las aguas
en Génesis 1, 2y espiritu de libertad en la segunda carta a
los corintios de Pablo, entre otras menciones importantes,
como la muy destacada sobre el Espiritu Santo, agios
pneuma) (Cf. Fabro, 1982).


www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org

!

’

iy

o ;
o
‘_-‘d"“.-‘
=y
L
=
=

© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2009.

LO ESPIRITUAL EN FILOSOFIA

Recogeremos algunos elementos de esta acepcion
de “espiritu” cuando tratemos de la experiencia
extrema que se ofrece a los astronautas y en al-
guna medida también a otros participantes de la
exploracion espacial. Pero acerquémonos a ello
paulatinamente. También podriamos aprovechar
la mediacién que ofrecen algunos de los grandes
filésofos de la historia que han utilizado el con-
cepto de espiritu. Seguramente el que lo ha hecho
de modo mas sistematico y notorio es el célebre
pensador aleman Georg Wilhelm Friedrich Hegel
(que vivié de 1770 a 1831), autor de uno de los libros
mas importantes y mas obscuros en la historia de la
filosofia: la Fenomenologia del espiritu, de 1807. Sin
pretender agotar el tema, lo cual seria llanamente
imposible, quiero dejar anotado que, para Hegel, el
espiritu es Dios, pero es también la esencia misma

16

del universo considerada tanto en su dinamismo
como en su unidad y también -y esto quiero sub-
rayarlo- el espiritu en Hegel es la comunidad de
los seres humanos, la humanidad en si. Dejemos
de lado el debate sobre el discutido panteismo de
Hegel. Quiero més bien con esto enmarcar una de
sus frases mas bellas, aquella donde afirma que el
espiritu es "el yo que es el nosotros y el nosotros
que es el yo”. (PG 147) Espiritu, para este gran fil6-
sofo, significa al mismo tiempo a Dios y lo divino en
el ser humano y también a la comunidad humana.

LO ESPIRITUAL EN LA EXPLORACION ESPACIAL

¢Qué tiene qué ver todo esto con los viajes al espa-
cioy con la exploracion espacial? Frank White, en un
influyente texto del 2014, The Overview Effect: Space
Exploration and Human Evolution, publicado por el
American Institute of Aeronautics and Astronautics,
afirmé que ver el planeta Tierra desde el espacio
genera usualmente un sentimiento de conexién con



Dios y con la Humanidad que él bautiz6 precisa-
mente como overview effect (suele traducirse como
“efecto perspectiva”).

El astronauta experimenta, segun lo que White
pudo aprender de una serie de entrevistas, de ma-
nera acentuada su conexion con la vida del planeta;
aprecia especialmente la belleza de la esfera azul
y su cardcter Unico y se siente comprometido a
protegerla. Igualmente, sugiere este autor (que se
autodenomina, por cierto, un “filésofo del espacio”)
el astronauta percibe como absurdas las divisiones
y conflictos entre nacionalidades y grupos humanos
y tiene una particular apreciacién de la humanidad
como un todo (Cf. White, 2014). Desde el espacio
no se ven fronteras ni banderas, como es sabido
que admitié el coronel Worden cuando se le dio
una bienvenida oficial gubernamental como parte
de la tripulacién del Apolo XV.

La primera relacién que quiero establecer es
ahora evidente: lo que en la tradicion religiosa cen-
tral de Occidente —y por tanto también en Hegel-
quiere decir “espiritu” (conexién con la divinidad,
con el cosmos y entre los seres humanos) no queda
nada lejos del efecto sefnalado por White. Que el
espiritu es un yo que es un nosotros y un nosotros
que es un yo es particularmente cierto en la persona
del astronauta, que viaja al espacio en nombre de
la humanidad y a la vez percibe la unidad de esta
misma humanidad de una manera extraordinaria.

En esta misma linea de pensamiento, Mahdu
Thangavelu, director del Space Exploration Archi-
tecture Concept Synthesis Studio en la Universidad
del Sur de California, ha escrito que

[...] laactividad humana en el espacio ofrece un
lugar importante para explorar el potencial de
las relaciones significativas entre la cienciay la
religion —o al menos la cienciay la espiritualidad.
(Thangavelu, 2011)

y agrega que puede llamarse espiritualidad con
pleno derecho el asombro que los exploradores
espaciales “sienten cuando se exponen a los se-
cretos de la naturaleza y a nuevas dimensiones
de la experiencia humana”. Thangavelu se refiere

reiteradamente de la experiencia en el espacio co-
mo “un despertar espiritual” (Thangavelu, 2011).

Esta dimensién de la experiencia espacial es
tan interesante y tan fecunda que hoy existen or-
ganismos como The Overview Institute, institucion
dedicada a tratar de transmitir ese sentimiento de
unidad generado por los viajes al espacio para
mejorar las relaciones sociales. Este instituto es-
ta particularmente inspirado por el testimonio de
Jake Garn, que orbit6 la Tierra en el transbordador
Discovery en 1985 y ha insistido en los cambios
espirituales que le suscité mirar el planeta entero
suspendido en el espacio.

En este sentido existen también testimonios de
Edgar Mitchell (tripulante del Apolo), Rusty Schweic-
kart (que orbito la Luna), Gene Cernan (undécimo
hombre en la Luna) y el particularmente enfatico
de James Irwin (octavo hombre en la Luna), entre
otros. Todos ellos hablan de conversiones espiri-
tuales a partir de la experiencia espacial. Como
es comprensible y esperable, algunos de ellos
interpretaron la experiencia desde sus creencias
religiosas previas y han dirigido sus discursos y
activismo en ese sentido; algunos incluso se han
radicalizado. Todos, sin embargo, han afirmado
que la experiencia en el espacio les ha hecho mas
humildes y reflexivos.

Es en busca de esta clase de testimonios que,
mas recientemente, la antropéloga social Deana L.
Weibel emprendio una serie de entrevistas: sostuvo
14 con nueve astronautas, y 37 mas con diversos
participantes en el programa espacial, todo ello
entre 2004 y 2020. A partir de este trabajo, Wei-
bel confirmd el “efecto perspectiva” del que habia
tratado White: ella lo relaciona con el hecho de
que el espacio mismo, las estrellas y los planetas,
forman parte de lo que Timothy Morton ha llamado
“hiperobjetos”, objetos de percepcion que por sus
dimensiones y rasgos espaciotemporales se pre-
sentan como inabarcables, indomenables, ante el
juicio del ser humano (Cf. Weibel, Deana L., 2020).
Weibel también recoge la idea de Valerie Olson de
que, de alguna manera, el ambiente del espacio



exterior es no-natural para el ser humano; es, in-
cluso, en cierto sentido sobrenatural y por ello la
connotacién de lo sagrado es inevitable (Cf. Olson,
Valerie, 2018).

Weibel evoca finalmente a los linguistas George
Lakoff y Mark Johnson, que en su célebre trabajo
Metaphors We Live by (el libro se publicé en cas-
tellano como Metaforas de la vida cotidiana) (Cf.
Lakoff, George and Mark Johnson, 1981), explican
como insuperable la relacién metonimica entre, por
un lado, lo sagrado y divino, y por otro, el espacio
exterior, metonimia fundada en el concepto mismo
del “cielo”.

Todo ello, argumenta Weibel, consolida la di-
mensién espiritual del overview effect. Pero ella
incluso se atreve a proponer que debemos distin-
guir otro efecto espiritual de la experiencia espacial:
ella habla del ultraview effect, que se distingue del
anterior porque este suscita ante todo un senti-
miento de limitacién, de incomprension e incluso
de autodisminucion ante la vastedad del universo.
(Cf. Weibel, Deana L., 2020).

Podriamos relacionar esto, agrego yo, con lo
que en la tradicion filoséfica llamamos “ignorancia
socratica”, que es a la vez una forma de “sabiduria
socratica”; la sabiduria que consiste en reconocer
que no se sabe casi nada. Weibel sugiere que, si el
efecto perspectiva se da usualmente ante la mirada
del planeta Tierra suspendido en el espacio, el efec-
to de “ultravista” es mas comun ante el espectaculo
de conglomerados de estrellas, sin la distorsién y
titilacién que provoca la atmésfera terrestre, como
cuando se mira la Via Lactea desde la 6rbita de la
Luna. Weibel dice que, en las condiciones adecua-
das, se pueden mirar desde el espacio diez veces
mas estrellas con colores diez veces mas brillantes
(Cf. Weibel, Deana L., 2020), y que es esto lo que
genera esa reaccion de incomprensioén, de ano-
nadamiento, que ella propone distinguir del efecto
espiritual antes tematizado por White.

Me pregunto si no contamos en la tradicién
filoséfica y cientifica con algun concepto que
pueda resumir lo que pasa espiritualmente en los

astronautas en ambos contextos —el del overview
effecty el del ultraview effect. Quiero sugerir que si,
y que se trata del concepto filoséfico de lo sublime.

LO SUBLIME EN EL ESPACIO

El concepto de lo sublime se remonta a un tra-
tado del retérico griego Longino, en el que refiere
mas bien a un cierto estilo elevado en el lenguaje.
Obsérvese que un lenguaje muy elevado puede
ser bello, pero al mismo tiempo es doloroso, en
tanto generaincomprensién. Después, el concepto
de lo sublime pasaria por una asimilaciéon mistica
en la tradicion posterior. Hacia el siglo XVlII, en el
empirismo, se retomd con particular profundidad
el concepto, se separd de la belleza y se aplicé el
apelativo de sublime de modo muy particular a la
infinitud de la naturaleza.

Esto nos lleva hasta Immanuel Kant (1724-1804),
que es en quien quiero detenerme por unos mo-
mentos, porque es el que mas luz puede arrojarnos
para estos efectos. La especial referencia a Kant
puede quedar también justificada si recordamos
que, ademas de ser el mayor filésofo de la Edad
Moderna, este autor hizo también aportes a la as-
tronomia, en cuanto en su libro de juventud de 1755
titulado Historia general de la naturaleza y teoria del
cielo propuso la teoria explicativa de la formacién
de sistemas planetarios a partir de nebulosas que
después confirmarian Herschel y Laplace. Se trata
de un autor, pues, que fue capaz de aportar al co-
nocimiento astronémico.

Para Kant, lo sublime se distingue claramente
de lo bello, pues si lo bello es aquello arménico
que suscita en nosotros un libre juego de nuestras
facultades, una particular sensacion de la plenitud
de la propia vida, en cambio el sentimiento de lo
sublime implica una disarmonia, una desproporcion,
un contraste o incomodidad inevitable.

Ante un espectaculo natural sublime (como una
tormenta en el mar, una montafa enorme, un gran
acantilado) la imaginacion se constata incapaz de
abarcar la grandeza en magnitud y en poder de la
naturaleza, que por tanto resulta abrumadora, y ello
choca con el alcance de la razén, que nos permite



© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2007.

a pesar de todo pensar y tematizar la naturaleza 'y
experimentarnos libres y Unicos ante ella. El senti-
miento de lo sublime es, para Kant, un sentimiento
complejo, pues implica a la vez el displacer de la
inadecuacion entre la naturaleza y nuestras facul-
tades cognoscitivas y, por otro lado, el placer de
ser una criatura dotada de una razén que se hace
cargo de esa inadecuacion como ninguna otra fuerza
de la naturaleza misma puede hacerlo (Cf. Kant,
Immanuel, 2011).

Por ese contraste o caracter doble de lo subli-
me, que suscita a la vez dolor y placer, lo sublime

es también estructuralmen-
te analogo del respeto, que
para Kant es el sentimien-
to moral que debe regir so-
bre las relaciones entre los
seres humanos. El respeto
también complejo y ambi-
valente: la dignidad de las
personas tiene un efecto ele-
vador, en tanto somos capa-
ces de determinarnos auté-
nomamente a respetarla, y a
la vez uno doloroso, en tanto
humilla nuestras inclinacio-
nes egoistas (Cf. Kant, Im-
manuel, 2005a). Asi, el sen-
timiento de lo sublime no es
solo lo correspondiente a la
vastedad del universo ma-
terial, sino también una re-
ferencia indirecta a nuestro
universo moral.

Pienso que el sentimien-
to de lo sublime, asi expli-
cado, resume lo que Wei-
bel proponia desglosar en
dos efectos distintos. Porun
lado, decir que el especta-
culo del espacio exterior es
sublime refleja nuestra in-
comprension y limitacion
ante lainfinitud y el misterio
del universo (ahi el ultraview
effect), y por otro, esa experiencia de sublimidad
también hace justicia a nuestra capacidad racional,
a través de la cual nos sentimos conectados con
el cosmos, con nuestra propia especie, con nues-
tro propio planeta y también usualmente con una
dimensién trascendente o divina (ahi tenemos el
overview effect). Esta relacion que propongo entre
los efectos ultraview y overview y el sentimiento de
lo sublime enlaza otras experiencias (como las ya
mencionadas ante una tormenta o una majestuosa
montana) con las de mirar el planeta o la galaxia
desde el espacio, sin perder lo especifico de estas



© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2016.

ultimas, que mantienen un caracter extraordinario,
no solo a nivel emocional, sino en cuanto al conte-
nido que ofrecen a la reflexion.

EL CIELO ESTRELLADO SOBRE Mi

Quiza el pasaje mas bello y mas citado del extenso
corpus filoséfico de Kant (de hecho, de este pasaje
hay una frase transcrita en su epitafio) se refiere ala
experiencia de lo sublime haciendo alusién preci-
samente a la vision del cielo estrellado. Se trata de
las primeras lineas de las conclusiones de la Critica
de la razén practica, de 1788.

Citoalgunaslineas paracomentarlas brevemente:

Dos cosas llenan el animo de admiracién y ve-
neracion siempre nuevas y crecientes, cuan ma-
yor es la frecuencia y persistencia con que re-
flexionamos en ellas: el cielo estrellado sobre
mi y la ley moral dentro de mi [...] La primera
comienza en el lugar que ocupo en el mundo
externo de los sentidos y extiende la conexion
en que me encuentro hacia dimensiones inmen-

sas con mundos sobre mundos y de sistemas

20

de sistemas, y ademas hacia los tiempos ilimi-
tados de su movimiento periédico y de su co-
mienzo y duracién. La segunda comienza en
mi yo invisible, en mi personalidad y me exhi-
be en un mundo que tiene verdadera infinitud
pero que solo el entendimiento puede percibir
y con el cual (y por tanto también con todos
esos mundos visibles) me reconozco en una
conexién no soélo accidental, como en aquel,
sino universal y necesaria.” (Kant, Immanuel,
2005; la referencia canonica de este texto, se-
gun la numeracion de la Academia Alemana de

las Ciencias, es KpV 161-162).

Aca aparece la relacion entre los sentimientos
de, por un lado, lo sublime (generado por el cielo
estrellado sobre mi) y por el otro, del respeto (por
laley moral en mi). Y puede entenderse cémo Kant
contempla que las dimensiones y conexién inter-
na del Universo, el caracter que hoy llamamos de
“hiperobjetos” de los astros y las magnitudes del
espacio y el tiempo anonadan al individuo humano,
que se siente en una conexién solo accidental y
contingente en semejante escenario, pero a la vez,
en este ser humano se reconoce un valor especial
porque él puede pensar ese cosmos.



Sigo citando:

El primer espectaculo de una cantidad incon-
table de mundos anula, por asi decirlo, mi im-
portancia como criatura animal que tiene que
restituir al planeta (un mero punto en el universo)
la materia de la que se formd, después de haber
estado provista por un breve tiempo (no se sabe
cémo) de fuerza vital. El segundo espectéaculo,
en cambio, eleva infinitamente mi valor como
inteligencia mediante mi personalidad [...] (Kant,
Immanuel, 2005b; KpV 161-162).

Me parece que el contraste que se describe en
estas lineas es precisamente el marco de la expe-
riencia espiritual que ofrecen la contemplacion del
universo y, concretamente y de modo intensificado,
las experiencias en el espacio exterior de aquellos
representantes de la humanidad que pueden ac-
ceder aellas. El astronauta puede, como diria otro
filbsofo destacado de la modernidad, Blaise Pascal,
experimentar al maximo la miseria y la grandeza
del ser humano, que es tan solo una cafna, pero
una cana pensante. Cito brevemente a Pascal: “En
cuanto al espacio, el universo me comprende y
devora como un punto. Pero, por el pensamiento,
yo comprendo al universo.” (Pascal, Blaise, 2015,
No. 348).

Creo que no es exagerado afirmar que esta ex-
periencia de contraste es al menos una de las puer-
tas de acceso alo que conocemos como espiritua-
lidad humana. Ciencia y espiritualidad no estan,
pues, divorciadas; de hecho, nunca lo han estado
en las mentes de los grandes pensadores o cien-
tificos. Elimpulso a la exploracién espacial puede
mostrarse, asi como humanamente enriquecedor
en multiples sentidos, y entre ellos estan sin duda
también el sentido espiritual y otros que el sentido
espiritual necesariamente abarca e interpela, como
el psicoldgico, el moral y el social.

N OTAS

1 Este articulo surge de una ponencia que el autor impartié en el 82.

Congreso Internacional de Medicina y Salud Espacial, organizado

por la Facultad de Medicina de la UNAM, la Academia Nacional de

Medicinay la Agencia Espacial Mexicana.

REFERENCIAS

Dallas K (2019). Astronaut Jake Garn and the Spiritual Effects of
Viewing Earth from Outer Space. Recuperado de: https://www.
deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-
space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-
of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-space-
craft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
Esch M (1972). Spiritual Impacts of the Space Program on the World.
Recuperado de: https://ntrs.nasa.gov/citations/19730005109.

Fabro C (1982). Introduccién al problema del hombre (la realidad
del alma). Madrid: Rialp.

Hegel GWF (2017). Fenomenologia del espiritu. Traduccién de W.

Roces, reeditada por Gustavo Leyva. México: FCE.

Kant | (2005). Critica de la razén practica. Traduccion de Dulce Ma.
Granja. México: FCE-UAM-UNAM.

Kant | (2007). Critica del Juicio. Traduccién de Manuel Garcia Mo-

rente. Madrid: Tecnos.

Kant | (2011). Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo su-
blime. Traduccion de Dulce Ma. Granja. México: FCE-UAM-UNAM.

Real Academia Espariola (2011). Espiritu. Recuperado de: https://
dle.rae.es/esp%C3%ADritu, consultado el 17 de octubre de 2022.

Lakoff G and Johnson M (1981). Metaphors We Live By. Chicago:

University of Chicago Press.

Olson V (2018). Into the Extreme U.S. Environmental Systems and

Politics beyond Earth. Minneapolis: University of Minnesota Press.

O’Neill | (2008). The Human Brain in Space: Euphoria and the “Over-
view Effect” Experienced by Astronauts. Recuperado de: https://www.
universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-

the-overview-effect-experienced-by-astronauts/.
Pascal B (2015). Pensamientos. México: Porrua, No. 348.

Thangavelu M (2011). Opinién: Los viajes al espacio son una ex-
periencia espiritual. Recuperado de: https://expansion.mx/opi-
nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-
cia-espiritual.

Weibel DL (2020). “The Overview Effect and the Ultraview Effect:
How Extreme Experiences in/of Outer Space Influence Religious

Beliefs in Astronauts”, Religions 11(8):418.

White F (2014). The Overview Effect: Space Exploration and Human

Evolution. Reston: American Institute of Aeronautics and Astronautics.

Vicente de Haro Romo
Universidad Panamericana, campus México
vharo@up.edu.mx


https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://ntrs.nasa.gov/citations/19730005109
https://dle.rae.es/esp%C3%ADritu
https://dle.rae.es/esp%C3%ADritu
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual
mailto:vharo@up.edu.mx
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual

© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2006.






