
El primer reto de este texto estriba en definir “espirituali-
dad”. Intentemos al menos una aproximación, que será 
necesariamente breve y relativa. Espiritualidad es la con-
dición de lo espiritual, dice el diccionario de la RAE, y lo 
espiritual remite a un ser inmaterial dotado de razón, a 
un alma racional, a un principio generador, un carácter 
íntimo, esencia o sustancia de algo; pero también al vigor, 
el ánimo, la vivacidad, el ingenio... e incluso a los vapo-
res que exhalan ciertos licores y a ciertos fluidos sutiles 
que en la Edad Media se asumía que determinaban los 
movimientos del cuerpo (Cf. RAE, 2011). 
	 Evidentemente, con tantas y tan diversas acepciones, 
el diccionario no nos resulta de especial ayuda en este 
caso. Y es que la palabra espíritu, procedente del latín 
spiritus y equivalente al griego pneuma, tiene una historia 
de transformaciones interesantes; historia en la cual por 
distintos motivos el término pasó de referir a algo material 
(un “vapor formado de aire y fuego”, decían los antiguos 
estoicos, por ejemplo) a denotar lo más inmaterial y divino 
(en las escrituras judeocristianas, cruciales en la resig-
nificación del término, pneuma es “el principio de la vida 
superior según Dios”, en oposición a las pasiones del 
cuerpo; Dios mismo es espíritu que está sobre las aguas 
en Génesis 1, 2 y espíritu de libertad en la segunda carta a 
los corintios de Pablo, entre otras menciones importantes, 
como la muy destacada sobre el Espíritu Santo, agios 
pneuma) (Cf. Fabro, 1982).

Vicente de Haro Romo

La espiritualidad en el espacio

E l e m e n t o s  1 3 2 ,  2 0 2 3 ,  p p .  1 5 - 2 1 15

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m xDe Haro Romo V. La espiritualidad en el espacio. 
Elementos 132 (2023) 15-21

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


LO ESPIRITUAL EN FILOSOFÍA

Recogeremos algunos elementos de esta acepción 
de “espíritu” cuando tratemos de la experiencia 
extrema que se ofrece a los astronautas y en al-
guna medida también a otros participantes de la 
exploración espacial. Pero acerquémonos a ello 
paulatinamente. También podríamos aprovechar 
la mediación que ofrecen algunos de los grandes 
filósofos de la historia que han utilizado el con-
cepto de espíritu. Seguramente el que lo ha hecho 
de modo más sistemático y notorio es el célebre 
pensador alemán Georg Wilhelm Friedrich Hegel 
(que vivió de 1770 a 1831), autor de uno de los libros 
más importantes y más obscuros en la historia de la 
filosofía: la Fenomenología del espíritu, de 1807. Sin 
pretender agotar el tema, lo cual sería llanamente 
imposible, quiero dejar anotado que, para Hegel, el 
espíritu es Dios, pero es también la esencia misma 

del universo considerada tanto en su dinamismo 
como en su unidad y también –y esto quiero sub-
rayarlo– el espíritu en Hegel es la comunidad de 
los seres humanos, la humanidad en sí. Dejemos 
de lado el debate sobre el discutido panteísmo de 
Hegel. Quiero más bien con esto enmarcar una de 
sus frases más bellas, aquella donde afirma que el 
espíritu es ”el yo que es el nosotros y el nosotros 
que es el yo”. (PG 147) Espíritu, para este gran filó-
sofo, significa al mismo tiempo a Dios y lo divino en 
el ser humano y también a la comunidad humana.

LO ESPIRITUAL EN LA EXPLORACIÓN ESPACIAL

¿Qué tiene qué ver todo esto con los viajes al espa-
cio y con la exploración espacial? Frank White, en un 
influyente texto del 2014, The Overview Effect: Space 
Exploration and Human Evolution, publicado por el 
American Institute of Aeronautics and Astronautics, 
afirmó que ver el planeta Tierra desde el espacio 
genera usualmente un sentimiento de conexión con Vicente  de  Haro  Romo

© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2009.

16



Dios y con la Humanidad que él bautizó precisa-
mente como overview effect (suele traducirse como 
“efecto perspectiva”). 
	 El astronauta experimenta, según lo que White 
pudo aprender de una serie de entrevistas, de ma-
nera acentuada su conexión con la vida del planeta; 
aprecia especialmente la belleza de la esfera azul 
y su carácter único y se siente comprometido a 
protegerla. Igualmente, sugiere este autor (que se 
autodenomina, por cierto, un “filósofo del espacio”) 
el astronauta percibe como absurdas las divisiones 
y conflictos entre nacionalidades y grupos humanos 
y tiene una particular apreciación de la humanidad 
como un todo (Cf. White, 2014). Desde el espacio 
no se ven fronteras ni banderas, como es sabido 
que admitió el coronel Worden cuando se le dio 
una bienvenida oficial gubernamental como parte 
de la tripulación del Apolo XV.

La primera relación que quiero establecer es 
ahora evidente: lo que en la tradición religiosa cen-
tral de Occidente –y por tanto también en Hegel– 
quiere decir “espíritu” (conexión con la divinidad, 
con el cosmos y entre los seres humanos) no queda 
nada lejos del efecto señalado por White. Que el 
espíritu es un yo que es un nosotros y un nosotros 
que es un yo es particularmente cierto en la persona 
del astronauta, que viaja al espacio en nombre de 
la humanidad y a la vez percibe la unidad de esta 
misma humanidad de una manera extraordinaria. 

En esta misma línea de pensamiento, Mahdu 
Thangavelu, director del Space Exploration Archi-
tecture Concept Synthesis Studio en la Universidad 
del Sur de California, ha escrito que 

[...] la actividad humana en el espacio ofrece un 

lugar importante para explorar el potencial de 

las relaciones significativas entre la ciencia y la 

religión –o al menos la ciencia y la espiritualidad. 

(Thangavelu, 2011)

y agrega que puede llamarse espiritualidad con 
pleno derecho el asombro que los exploradores 
espaciales “sienten cuando se exponen a los se-
cretos de la naturaleza y a nuevas dimensiones 
de la experiencia humana”. Thangavelu se refiere 

reiteradamente de la experiencia en el espacio co-
mo “un despertar espiritual” (Thangavelu, 2011).
	 Esta dimensión de la experiencia espacial es 
tan interesante y tan fecunda que hoy existen or-
ganismos como The Overview Institute, institución 
dedicada a tratar de transmitir ese sentimiento de 
unidad generado por los viajes al espacio para 
mejorar las relaciones sociales. Este instituto es-
tá particularmente inspirado por el testimonio de 
Jake Garn, que orbitó la Tierra en el transbordador 
Discovery en 1985 y ha insistido en los cambios 
espirituales que le suscitó mirar el planeta entero 
suspendido en el espacio. 
	 En este sentido existen también testimonios de 
Edgar Mitchell (tripulante del Apolo), Rusty Schweic-
kart (que orbitó la Luna), Gene Cernan (undécimo 
hombre en la Luna) y el particularmente enfático 
de James Irwin (octavo hombre en la Luna), entre 
otros. Todos ellos hablan de conversiones espiri-
tuales a partir de la experiencia espacial. Como 
es comprensible y esperable, algunos de ellos 
interpretaron la experiencia desde sus creencias 
religiosas previas y han dirigido sus discursos y 
activismo en ese sentido; algunos incluso se han 
radicalizado. Todos, sin embargo, han afirmado 
que la experiencia en el espacio les ha hecho más 
humildes y reflexivos.
	 Es en busca de esta clase de testimonios que, 
más recientemente, la antropóloga social Deana L. 
Weibel emprendió una serie de entrevistas: sostuvo 
14 con nueve astronautas, y 37 más con diversos 
participantes en el programa espacial, todo ello 
entre 2004 y 2020. A partir de este trabajo, Wei-
bel confirmó el “efecto perspectiva” del que había 
tratado White: ella lo relaciona con el hecho de 
que el espacio mismo, las estrellas y los planetas, 
forman parte de lo que Timothy Morton ha llamado 
“hiperobjetos”, objetos de percepción que por sus 
dimensiones y rasgos espaciotemporales se pre-
sentan como inabarcables, indomeñables, ante el 
juicio del ser humano (Cf. Weibel, Deana L., 2020). 
Weibel también recoge la idea de Valerie Olson de 
que, de alguna manera, el ambiente del espacio 

La espiritualidad en el espacio 17



exterior es no-natural para el ser humano; es, in-
cluso, en cierto sentido sobrenatural y por ello la 
connotación de lo sagrado es inevitable (Cf. Olson, 
Valerie, 2018). 
	 Weibel evoca finalmente a los lingüistas George 
Lakoff y Mark Johnson, que en su célebre trabajo 
Metaphors We Live by (el libro se publicó en cas-
tellano como Metáforas de la vida cotidiana) (Cf. 
Lakoff, George and Mark Johnson, 1981), explican 
como insuperable la relación metonímica entre, por 
un lado, lo sagrado y divino, y por otro, el espacio 
exterior, metonimia fundada en el concepto mismo 
del “cielo”.
	 Todo ello, argumenta Weibel, consolida la di-
mensión espiritual del overview effect. Pero ella 
incluso se atreve a proponer que debemos distin-
guir otro efecto espiritual de la experiencia espacial: 
ella habla del ultraview effect, que se distingue del 
anterior porque este suscita ante todo un senti-
miento de limitación, de incomprensión e incluso 
de autodisminución ante la vastedad del universo. 
(Cf. Weibel, Deana L., 2020). 
	 Podríamos relacionar esto, agrego yo, con lo 
que en la tradición filosófica llamamos “ignorancia 
socrática”, que es a la vez una forma de “sabiduría 
socrática”: la sabiduría que consiste en reconocer 
que no se sabe casi nada. Weibel sugiere que, si el 
efecto perspectiva se da usualmente ante la mirada 
del planeta Tierra suspendido en el espacio, el efec-
to de “ultravista” es más común ante el espectáculo 
de conglomerados de estrellas, sin la distorsión y 
titilación que provoca la atmósfera terrestre, como 
cuando se mira la Vía Láctea desde la órbita de la 
Luna. Weibel dice que, en las condiciones adecua-
das, se pueden mirar desde el espacio diez veces 
más estrellas con colores diez veces más brillantes 
(Cf. Weibel, Deana L., 2020), y que es esto lo que 
genera esa reacción de incomprensión, de ano-
nadamiento, que ella propone distinguir del efecto 
espiritual antes tematizado por White. 
	 Me pregunto si no contamos en la tradición 
filosófica y científica con algún concepto que 
pueda resumir lo que pasa espiritualmente en los 

astronautas en ambos contextos –el del overview 
effect y el del ultraview effect. Quiero sugerir que sí, 
y que se trata del concepto filosófico de lo sublime. 

Lo sublime en el espacio

El concepto de lo sublime se remonta a un tra-
tado del retórico griego Longino, en el que refiere 
más bien a un cierto estilo elevado en el lenguaje. 
Obsérvese que un lenguaje muy elevado puede 
ser bello, pero al mismo tiempo es doloroso, en 
tanto genera incomprensión. Después, el concepto 
de lo sublime pasaría por una asimilación mística 
en la tradición posterior. Hacia el siglo XVIII, en el 
empirismo, se retomó con particular profundidad 
el concepto, se separó de la belleza y se aplicó el 
apelativo de sublime de modo muy particular a la 
infinitud de la naturaleza. 
	 Esto nos lleva hasta Immanuel Kant (1724-1804), 
que es en quien quiero detenerme por unos mo-
mentos, porque es el que más luz puede arrojarnos 
para estos efectos. La especial referencia a Kant 
puede quedar también justificada si recordamos 
que, además de ser el mayor filósofo de la Edad 
Moderna, este autor hizo también aportes a la as-
tronomía, en cuanto en su libro de juventud de 1755 
titulado Historia general de la naturaleza y teoría del 
cielo propuso la teoría explicativa de la formación 
de sistemas planetarios a partir de nebulosas que 
después confirmarían Herschel y Laplace. Se trata 
de un autor, pues, que fue capaz de aportar al co-
nocimiento astronómico.
	 Para Kant, lo sublime se distingue claramente 
de lo bello, pues si lo bello es aquello armónico 
que suscita en nosotros un libre juego de nuestras 
facultades, una particular sensación de la plenitud 
de la propia vida, en cambio el sentimiento de lo 
sublime implica una disarmonía, una desproporción, 
un contraste o incomodidad inevitable. 
	 Ante un espectáculo natural sublime (como una 
tormenta en el mar, una montaña enorme, un gran 
acantilado) la imaginación se constata incapaz de 
abarcar la grandeza en magnitud y en poder de la 
naturaleza, que por tanto resulta abrumadora, y ello 
choca con el alcance de la razón, que nos permite Vicente  de  Haro  Romo18



a pesar de todo pensar y tematizar la naturaleza y 
experimentarnos libres y únicos ante ella. El senti-
miento de lo sublime es, para Kant, un sentimiento 
complejo, pues implica a la vez el displacer de la 
inadecuación entre la naturaleza y nuestras facul-
tades cognoscitivas y, por otro lado, el placer de 
ser una criatura dotada de una razón que se hace 
cargo de esa inadecuación como ninguna otra fuerza 
de la naturaleza misma puede hacerlo (Cf. Kant, 
Immanuel, 2011). 

Por ese contraste o carácter doble de lo subli-
me, que suscita a la vez dolor y placer, lo sublime 

es también estructuralmen-
te análogo del respeto, que 
para Kant es el sentimien-
to moral que debe regir so-
bre las relaciones entre los 
seres humanos. El respeto 
también complejo y ambi-
valente: la dignidad de las 
personas tiene un efecto ele-
vador, en tanto somos capa-
ces de determinarnos autó-
nomamente a respetarla, y a 
la vez uno doloroso, en tanto 
humilla nuestras inclinacio-
nes egoístas (Cf. Kant, Im-
manuel, 2005a). Así, el sen-
timiento de lo sublime no es 
solo lo correspondiente a la 
vastedad del universo ma-
terial, sino también una re-
ferencia indirecta a nuestro 
universo moral.

Pienso que el sentimien-
to de lo sublime, así expli-
cado, resume lo que Wei-
bel proponía desglosar en 
dos efectos distintos. Por un 
lado, decir que el espectá-
culo del espacio exterior es 
sublime refleja nuestra in-
comprensión y limitación 
ante la infinitud y el misterio 
del universo (ahí el ultraview 

effect), y por otro, esa experiencia de sublimidad 
también hace justicia a nuestra capacidad racional, 
a través de la cual nos sentimos conectados con 
el cosmos, con nuestra propia especie, con nues-
tro propio planeta y también usualmente con una 
dimensión trascendente o divina (ahí tenemos el 
overview effect). Esta relación que propongo entre 
los efectos ultraview y overview y el sentimiento de 
lo sublime enlaza otras experiencias (como las ya 
mencionadas ante una tormenta o una majestuosa 
montaña) con las de mirar el planeta o la galaxia 
desde el espacio, sin perder lo específico de estas 

© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2007.



últimas, que mantienen un carácter extraordinario, 
no solo a nivel emocional, sino en cuanto al conte-
nido que ofrecen a la reflexión.

EL CIELO ESTRELLADO SOBRE MÍ

Quizá el pasaje más bello y más citado del extenso 
corpus filosófico de Kant (de hecho, de este pasaje 
hay una frase transcrita en su epitafio) se refiere a la 
experiencia de lo sublime haciendo alusión preci-
samente a la visión del cielo estrellado. Se trata de 
las primeras líneas de las conclusiones de la Crítica 
de la razón práctica, de 1788. 
	 Cito algunas líneas para comentarlas brevemente:

Dos cosas llenan el ánimo de admiración y ve-

neración siempre nuevas y crecientes, cuan ma-

yor es la frecuencia y persistencia con que re-

flexionamos en ellas: el cielo estrellado sobre 

mí y la ley moral dentro de mí [...] La primera 

comienza en el lugar que ocupo en el mundo 

externo de los sentidos y extiende la conexión 

en que me encuentro hacia dimensiones inmen-

sas con mundos sobre mundos y de sistemas 

de sistemas, y además hacia los tiempos ilimi-

tados de su movimiento periódico y de su co-

mienzo y duración. La segunda comienza en 

mi yo invisible, en mi personalidad y me exhi-

be en un mundo que tiene verdadera infinitud 

pero que sólo el entendimiento puede percibir 

y con el cual (y por tanto también con todos 

esos mundos visibles) me reconozco en una 

conexión no sólo accidental, como en aquel, 

sino universal y necesaria.” (Kant, Immanuel, 

2005; la referencia canónica de este texto, se-

gún la numeración de la Academia Alemana de 

las Ciencias, es KpV 161-162).

	 Acá aparece la relación entre los sentimientos 
de, por un lado, lo sublime (generado por el cielo 
estrellado sobre mí) y por el otro, del respeto (por 
la ley moral en mí). Y puede entenderse cómo Kant 
contempla que las dimensiones y conexión inter-
na del Universo, el carácter que hoy llamamos de 
“hiperobjetos” de los astros y las magnitudes del 
espacio y el tiempo anonadan al individuo humano, 
que se siente en una conexión solo accidental y 
contingente en semejante escenario, pero a la vez, 
en este ser humano se reconoce un valor especial 
porque él puede pensar ese cosmos. Vicente  de  Haro  Romo

© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2016.

20



	 Sigo citando:

El primer espectáculo de una cantidad incon-

table de mundos anula, por así decirlo, mi im-

portancia como criatura animal que tiene que 

restituir al planeta (un mero punto en el universo) 

la materia de la que se formó, después de haber 

estado provista por un breve tiempo (no se sabe 

cómo) de fuerza vital. El segundo espectáculo, 

en cambio, eleva infinitamente mi valor como 

inteligencia mediante mi personalidad [...] (Kant, 

Immanuel, 2005b; KpV 161-162).

Me parece que el contraste que se describe en 
estas líneas es precisamente el marco de la expe-
riencia espiritual que ofrecen la contemplación del 
universo y, concretamente y de modo intensificado, 
las experiencias en el espacio exterior de aquellos 
representantes de la humanidad que pueden ac-
ceder a ellas. El astronauta puede, como diría otro 
filósofo destacado de la modernidad, Blaise Pascal, 
experimentar al máximo la miseria y la grandeza 
del ser humano, que es tan solo una caña, pero 
una caña pensante. Cito brevemente a Pascal: “En 
cuanto al espacio, el universo me comprende y 
devora como un punto. Pero, por el pensamiento, 
yo comprendo al universo.” (Pascal, Blaise, 2015, 
No. 348).
	 Creo que no es exagerado afirmar que esta ex-
periencia de contraste es al menos una de las puer-
tas de acceso a lo que conocemos como espiritua-
lidad humana. Ciencia y espiritualidad no están, 
pues, divorciadas; de hecho, nunca lo han estado 
en las mentes de los grandes pensadores o cien-
tíficos. El impulso a la exploración espacial puede 
mostrarse, así como humanamente enriquecedor 
en múltiples sentidos, y entre ellos están sin duda 
también el sentido espiritual y otros que el sentido 
espiritual necesariamente abarca e interpela, como 
el psicológico, el moral y el social.

N O T A S

1	 Este artículo surge de una ponencia que el autor impartió en el 8º. 

Congreso Internacional de Medicina y Salud Espacial, organizado

por la Facultad de Medicina de la UNAM, la Academia Nacional de 

Medicina y la Agencia Espacial Mexicana. 

R E F E R E N C I A S

Dallas K (2019). Astronaut Jake Garn and the Spiritual Effects of 

Viewing Earth from Outer Space. Recuperado de: https://www.

deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-

space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-

of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-space-

craft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet.

Esch M (1972). Spiritual Impacts of the Space Program on the World. 

Recuperado de: https://ntrs.nasa.gov/citations/19730005109.

Fabro C (1982). Introducción al problema del hombre (la realidad 

del alma). Madrid: Rialp. 

Hegel GWF (2017). Fenomenología del espíritu. Traducción de W. 

Roces, reeditada por Gustavo Leyva. México: FCE.

Kant I (2005). Crítica de la razón práctica. Traducción de Dulce Ma. 

Granja. México: FCE-UAM-UNAM.

Kant I (2007). Crítica del Juicio. Traducción de Manuel García Mo-

rente. Madrid: Tecnos.

Kant I (2011). Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo su-

blime. Traducción de Dulce Ma. Granja. México: FCE-UAM-UNAM. 

Real Academia Española (2011). Espíritu. Recuperado de: https://

dle.rae.es/esp%C3%ADritu, consultado el 17 de octubre de 2022. 

Lakoff G and Johnson M (1981). Metaphors We Live By. Chicago: 

University of Chicago Press.

Olson V (2018). Into the Extreme U.S. Environmental Systems and 

Politics beyond Earth. Minneapolis: University of Minnesota Press.

O’Neill I (2008). The Human Brain in Space: Euphoria and the “Over-

view Effect” Experienced by Astronauts. Recuperado de: https://www.

universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-

the-overview-effect-experienced-by-astronauts/.

Pascal B (2015). Pensamientos. México: Porrúa, No. 348.

Thangavelu M (2011). Opinión: Los viajes al espacio son una ex-

periencia espiritual. Recuperado de: https://expansion.mx/opi-

nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-

cia-espiritual.

Weibel DL (2020). “The Overview Effect and the Ultraview Effect: 

How Extreme Experiences in/of Outer Space Influence Religious 

Beliefs in Astronauts”, Religions 11(8):418.

White F (2014). The Overview Effect: Space Exploration and Human 

Evolution. Reston: American Institute of Aeronautics and Astronautics.

Vicente de Haro Romo
Universidad Panamericana, campus México
vharo@up.edu.mx

La espiritualidad en el espacio 21

https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://ntrs.nasa.gov/citations/19730005109
https://dle.rae.es/esp%C3%ADritu
https://dle.rae.es/esp%C3%ADritu
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual
mailto:vharo@up.edu.mx
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.deseret.com/2015/7/24/20568940/jake-garn-sutherland-institute-space-astronauts#last-monday-nasa-released-its-newest-photo-of-the-earth-from-outer-space-taken-july-6-by-the-dscovr-spacecraft-which-is-located-1-million-miles-away-from-our-planet
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://www.universetoday.com/14455/the-human-brain-in-space-euphoria-and-the-overview-effect-experienced-by-astronauts/
https://expansion.mx/opi-nion/2011/07/07/opinion-los-viajes-al-espacio-son-una-experien-cia-espiritual


© Enrique Soto. Serie “Mofles”, 2006.




