
La investigación científica acerca de las plantas y hongos 
con propiedades psicoactivas ha estado caracterizada 
por la carencia de integración de las formas tradiciona-
les de uso que las culturas indígenas han conservado. 
Estos pueblos originarios tienen sus propias vías de co-
nocimiento, una compleja comprensión epistemológica y 
ontológica que subyace tras sus prácticas tradicionales, 
así como procedimientos rigurosos en los procesos de 
construcción del conocimiento, de los que forman parte 
plantas, hongos y semillas psicoactivas.

En este texto presentamos un ejercicio de reflexión 
conjunta acerca de la investigación de los hongos psilo-
cibios en clave intercultural y transdisciplinaria. Tras las 
primeras visitas a la región mazateca de algunos de los 
estudiantes asociados al proyecto para la realización de 
trabajo de campo antropológico, nos reunimos y conver-
samos acerca de sus experiencias. En algunos casos, los 
estudiantes habían decidido por iniciativa propia participar 
de forma activa en las veladas que estaban investigando. 
Abrimos el espacio de diálogo para elaborar en conjunto 

Jesús M. González Mariscal
Ariane Spitalier
Alan Suárez

La velada mazateca como vía 
de conocimiento en los 

procesos de construcción 
de investigación científ ica

E l e m e n t o s  1 3 1 ,  2 0 2 3 ,  p p .  8 3 - 9 2 83

González Mariscal J. M. et al. La velada mazateca como vía de conocimiento 
en los procesos de construcción de investigación científica. 
Elementos 131 (2023) 83-92

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


dichas experiencias e integrarlas al propio proceso 
de investigación, surgiendo la pregunta: ¿cómo se 
relaciona mi experiencia personal de la ingesta de 
hongos, en el marco de una velada mazateca, con 
mi proyecto de investigación académica?

Con ello queríamos realizar un ejercicio explo-
ratorio de poner en diálogo las dos epistemologías 
que confluyen en nuestro campo de investigación, 
la científica y la mazateca, asumiendo que nuestros 
cuerpos constituyen el primer territorio para este 
diálogo de saberes. De esta manera, este texto ofre-
ce una primera aproximación colectiva a nuestra 
particular manera de entender lo transdisciplina-
rio e intercultural, en la expresión concreta de la 
articulación de los procedimientos del quehacer 
antropológico con los propios de la medicina tradi-
cional mazateca, considerando ambas como vías 
legítimas de conocimiento para la comprensión del 
mundo de los hongos sagrados.

Es importante señalar como punto de partida 
que cuando nos acercamos como investigadores 
a los especialistas rituales del mundo mazateco 
para conocer las formas de uso tradicionales de 
los hongos psilocibios, solemos encontrar un lugar 
común: la invitación a participar en una velada ingi-
riendo los hongos que son objeto de nuestro inte-
rés. Así lo viví con doña Paulina E. Sosa. A lo largo 
de algo más de tres años fui a casa de la anciana 
en numerosas ocasiones con diferentes motivos. 
Al comenzar el proyecto de documentación de sus 
saberes, el registro de las veladas y sus diversas 
prácticas para la restauración de la salud fueron 
los motivos principales de las visitas. De la mano 
siempre estuvo presente la participación activa en 
las veladas. Podría decir, incluso, que este fue el 
territorio principal de trabajo del que posteriormente 
surgió el proyecto de investigación que nos reúne 
en esta publicación.

De esta manera, aprendimos con doña Paulina 
que el papel de la sabia en la ingesta de los hongos 
sagrados mazatecos forma parte inherente del rito 
de la velada. No se pueden entender las potenciali-
dades terapéuticas de esta clase de hongos sin la 

interacción y participación necesaria del especialis-
ta ritual. La velada mazateca conforma un sistema 
complejo en el que cada parte tiene una función 
necesaria para que el dispositivo de curación tenga 
los resultados completos. Si aislamos alguna de sus 
partes, el resultado cambiará radicalmente. No son 
los hongos los que curan, sino el trabajo que hace 
el sabio con los hongos. En ello reside la principal 
diferencia entre una experiencia psicodélica y una 
experiencia de curación, aprendizaje y conocimien-
to, entre la ingesta de una sustancia psicoactiva o 
de los pequeños que brotan, los niñitos santos, las 
cositas, el remedio indígena.

Si bien la velada está conformada por elemen-
tos constantes que definen y estructuran el rito (la 
noche, el copal, el pisiete, las flores, la vela, la mesa 
de trabajo, el sabio, los hongos...), lo que fundamen-
talmente la define es su capacidad de interacción 
por lo que acontece, siendo su constante principal 
el cambio, la variación permanente de su dinámica. 
No hay dos veladas iguales. No solo entre diferentes 
sabios, sino en la práctica del mismo sabio. Cada 
velada es siempre diferente.

Doña Paulina podía pasar media noche cantan-
do y rezando sin parar. En otras ocasiones, perma-
necía en absoluto silencio, preguntaba a los pacien-
tes, invitaba a cantar, a rezar, a sacudir el cuerpo... 
Algunas veces, hablaba acerca de lo que los hon-
gos le mostraban de los participantes, sus vidas, sus 
problemas. Rameaba con plantas, esparcía perfu-
mes, untaba con pisiete, masajeaba, percutía, rom-
pía a carcajadas u oraba con solemnidad. Jesús  M.  González Mariscal   et  al

Fotografía de Joan Souder

84



Las veladas eran la expresión más explícita y su-
blime de su arte de la curación. En ella desplegaba 
todos sus recursos, desde el trance inducido por 
los hongos, en un acto de improvisación magistral, 
desde la escucha íntima y delicada a cada uno de 
los procesos internos de los presentes. 

Conocer la velada a través de las palabras de 
la sabia es presentar el rostro visible del rito. La 
especialidad de la sabia es el lenguaje. Un len-
guaje entendido siempre de forma dialógica. El del 
diálogo entre los diferentes niveles de realidad y 
percepción. La sabia dice lo que le dicen los hon-
gos que diga. La sabia escucha a los hongos para 
hablar, para cantar. Por ello, los cantos enunciados 
en las partes más inspiradas de la velada están 
intercalados siempre por la palabra mazateca tso: 
dice. Porque es el hongo el que habla a través del 
lenguaje de la sabia, porque es el hongo el que dice 
las palabras que pronuncia la sabia, porque su cuer-
po es tomado por el hongo para la manifestación 
de lo sagrado, del lenguaje que cura. Pero no solo 
es esta la dimensión que la sabia atiende para ir 
construyendo el devenir del rito desde el contacto 
íntimo con la experiencia del hongo, sino que en 
ello acontece una delicada escucha del proceso 
subjetivo, el proceso interno que cada paciente está 
experimentando en la embriaguez generada por 
la ingesta. Los elementos principales del lenguaje 
de la sabia son la escucha y la lectura. La sabia 
escucha lo que el hongo le dice. La sabia escucha 
lo que el paciente le dice. Pero también lo que no 
le dice, porque su arte es escuchar el silencio, lo 

inefable, los sonidos que nacen de niveles de rea-
lidad donde el alfabeto no existe. Así, la sabia reza 
y canta en contacto íntimo con lo que está aconte-
ciendo en el interior de cada una de las personas 
que han ingerido los hongos. De esta manera va 
componiendo la velada, como un acto de improvisa-
ción creativa, escuchando y leyendo las diferentes 
dimensiones que se despliegan bajo los efectos 
del hongo sagrado. La sabia es la especialista en 
leer cada uno de los símbolos que aparecen en el 
transcurso del rito. Es la especialista del lenguaje 
simbólico. Lee el llanto del consultante, su risa y 
quejido. Lee el ladrido del perro, el frío en el cuerpo 
y el viento que toca la puerta. Lee la cadencia de la 
noche, su silencio. Lee la vela, el humo del copal, 
los granos de maíz esparcidos sobre la mesa y el 
huevo abierto en el vaso de agua. Es en la comunión 
de la lectura y la escucha donde nace su palabra.

Por ello la sabia puede nombrar lo no dicho, 
mirar lo que no se ve, lo escondido, las tramas ocul-
tas de la enfermedad. Por ello encuentra lo que se 
perdió, lo que se robó. Por ello conoce las causas 
subyacentes del mal, del desequilibro que lleva a la 
persona a solicitar su atención. Por ello desenreda 
los nudos vitales, las dolencias existenciales, hace 
visible lo invisible, hace que nazca la salud y la vida 
de la enfermedad y la muerte. La sabia penetra 
los mundos del misterio para revelar la verdad, la 
palabra que es vida.

En el inicio estuvo doña Paulina. Ella es la primera 
responsable y autora del “Proyecto teonanácatl”. 
Yo llegué a su casa en el año 2016, gracias al doc-
tor Juan Campos Flores, a preguntarle si me podía 
atender, si podía ayudarme en la difícil situación vital 
que atravesaba en ese momento. Fue muy gene-
rosa. Chucho, su nieto, preguntó en aquellos días 
si me gustaría grabar con el celular cómo curaba 
su abuela. Con ello, estaba abriendo las puertas 
al registro de los hondos conocimientos de la an-
ciana. A lo largo de más de tres años nos permitió 
acompañarla en la intimidad de su vida, en su casa 
de adobe y techo de lámina de zinc, en medio de 
la abrupta y escarpada sierra mazateca, donde las 

La velada mazateca como vía de conocimiento...

Fotografía de Joan Souder

85



la respuesta de Nutt fue argumentar elegantemente 
por qué esa pregunta, en el contexto de esa en-
trevista, era totalmente irrelevante. La ciencia se 
fundamenta en un estudio objetivo del mundo, y, 
por lo tanto, las experiencias personales, creencias 
u opiniones de un investigador deben mantenerse 
al margen de su labor científica. 

 Evidentemente, el contexto en el que yo recibí 
mi pregunta era totalmente diferente. Primero, la 
pregunta fue hecha en el marco de un proyecto 
transdisciplinario que pretende estudiar el uso y 
potencialidades terapéuticas de los hongos que 
contienen psilocibina, usando como marco concep-
tual el diálogo de saberes, el pensamiento complejo 
y la transdisciplina. Segundo, a diferencia de las 
investigaciones dirigidas por Nutt, mi contribución 
al proyecto pretende ser de orden antropológico, es 
decir, fundamentada desde una disciplina en la que 
el posicionamiento del investigador es relevante. Y, 
finalmente, la pregunta fue hecha por una persona 
mazateca a una persona ajena a esta cultura, pero 
que pretende estudiarla.

Donna Haraway (1988) formula el concepto de 
conocimiento situado para demostrar que todo 
punto de vista a partir del cual sea posible gene-
rar conocimiento, es siempre encarnado, parcial y 
por lo tanto situado. Desde esta perspectiva queda 
claro que, a pesar de ser una pregunta personal, 
esta no era solamente relevante, sino sumamente 
importante. Lo que hizo esta pregunta fue situarme 
y hacer evidente que, desde lo alto del panóptico, 
no es posible establecer un diálogo. 

Ese intercambio durante la ronda de preguntas 
me recordó vagamente al famoso koan zen, que di-
ce algo así: cuando el sabio señala la Luna, el necio 
se queda mirando al dedo. Las veladas (desde la 
variedad de formas que cada una pueda tomar) son 
un todo que no puede ser reducido a un análisis 
de las interacciones o elementos rituales que la 
conforman, ya que las experiencias subjetivas de 
los participantes son una parte fundamental del 
rito nocturno. Estudiar “la velada” sin atender esta 
última parte, sería como analizar detenidamente 
al sabio y al dedo del sabio, pero en el proceso, 
desdibujar la silenciosa presencia de la Luna. 

luces de las casas en el horizonte se confunden con 
las constelaciones de estrellas.

El encuentro con doña Paulina me condujo a 
retomar el trabajo de investigación en torno a los 
hongos y el mundo mazateco, así como ir conocien-
do el panorama actual a nivel internacional respecto 
a la psilocibina. Inspirado en los trabajos pioneros 
de Nieto (1959), Roquet (1981), Yensen (1998), Grof 
(2004), Almendro (2018) y Mabit (2013), consideré 
que sería sumamente valiosa la integración de los 
estudios acerca de los conocimientos tradicionales 
de los hongos en el renovado interés por las poten-
cialidades terapéuticas de la psilocibina. Comencé a 
reunir un colectivo de investigadores con experiencia 
en los ámbitos de la medicina tradicional indígena, la 
historia, la psicología, la neurociencia, la fotografía, 
el cine y la biología con el propósito de producir 
investigación de frontera desde el prisma de los 
estudios transdisciplinarios y el diálogo intercultural 
acerca del uso ritual de los hongos sagrados y los 
procesos de sanación implicados, de manera que 
nuestro trabajo pudiera contribuir al nuevo campo 
de estudio de la psilocibina. Después, llegó la con-
vocatoria “Ciencia de frontera 2019 del CONAHCYT”.

LA VELADA MAZATECA

Durante uno de los seminarios organizados en el mar-
co del proyecto, tuve la oportunidad de presentar mi 
propuesta de investigación intitulada La velada ma-
zateca: un estudio fenomenológico interpretativo. Al 
concluir la presentación y abrir espacio para pregun-
tas, la primera vino por parte de un investigador origi-
nario de Huautla de Jiménez. Su pregunta fue algo así 
como: “¿A mí me gustaría preguntarle a la compañera 
si ya tuvo la oportunidad de participar en una velada”.

  Debo admitir que en un primer instante la pre-
gunta me pareció un poco intrusiva. Recuerdo haber 
escuchado en una entrevista hecha al neurofarma-
cólogo David Nutt, eminente investigador en el cam-
po de la ciencia psicodélica, una pregunta similar. 
¿Tenía Nutt experiencia personal con las sustancias 
que estudiaba? Dejando la cuestión legal de lado, 

Jesús  M.  González Mariscal   et  al86



al involucrarse demasiado con las comunidades 
que estudian, y por lo tanto, perder la objetividad y 
distancia requeridas. Sin embargo, poniendo énfa-
sis en las limitantes metodológicas de la observa-
ción participante a la hora de abordar sistemas de 
conocimiento basados en la subjetividad, Tresch 
(1998) propone “volverse nativo” como una meto-
dología en la que el investigador cruza deliberada-
mente “la línea de la objetividad” para aprender a 
percibir y experimentar el mundo desde la perspec-
tiva de las personas a quienes se estudia. Lo que 
puede obtenerse de tal investigación es entonces 
una comprensión en primera persona, de un modo 
de subjetividad diferente. En palabras de Tresch:

If one undergoes an “initiation” by which one ac-

quires the phenomenal world of a local knowled-

ge, the aim of understanding an alien worldview 

“in its own terms” is obtained to the furthest ex-

tent possible: one becomes both informant and 

analyst, subject and object.

[Si uno se somete a una “iniciación” mediante 

la cual adquiere el mundo fenoménico de un co-

nocimiento local, el objetivo de comprender una 

cosmovisión ajena “en sus propios términos” se 

Extrapolando esta idea al contexto de la vela-
da, podría decirse, por ejemplo, que una de las 
funciones primordiales del altar es actuar como 
significante de otro altar que se encuentra en el 
mundo espiritual, y que solo puede ser percibido a 
través de la participación en una velada. Uno de los 
significados a los que apunta el altar es entonces 
una experiencia subjetiva que surge a partir de un 
estado alterado de consciencia. 

Volviendo a la pregunta acerca de mi expe-
riencia personal, esta no solo tuvo la función de 
situarme, sino también de evidenciar los límites 
metodológicos de la investigación antropológica 
a la hora de estudiar el ámbito de lo subjetivo. En 
efecto, la antropología interpretativa reduce los 
fenómenos al estado de un texto o sistema sim-
bólico, dejando de lado la experiencia subjetiva o 
mundo fenoménico del sujeto. Este acercamiento 
epistemológico contrasta con la manera en la que 
los y las sabias mazatecas adquieren su conoci-
miento. La suya es una epistemología encarnada 
y relacional. El chjota o la chjon chiné obtiene su 
conocimiento a través de la experiencia subjetiva. 
Entonces, ¿cómo establecer puentes de diálogo 
entre epistemes tan distintas?

Usualmente el término “volverse nativo” (going 
native) se refiere al peligro que corren los etnógrafos La velada mazateca como vía de conocimiento...

Fotografía de Joan Souder

87



logra en la mayor medida posible: uno se con-

vierte en informante y analista, sujeto y objeto.] 

(Traducción del editor).

 Si bien se conoce que los efectos subjetivos 
de sustancias enteógenas son mediados tanto por 
el entorno, como por el bagaje personal y cultural 
de quien los consume (Langlitz, 2012; Hartogsohn, 
2017), estudios comparativos del usos de enteóge-
nos (Dobkin de Rios, 1984; Shannon, 2002), mues-
tran que algunas características de las experiencias 
inducidas por su consumo son similares entre cultu-
ras, y que el uso ritual de dichas sustancias funciona 
como vector de transmisión cultural (Lifshitz et al., 
2018; Dupuis, 2021). La propuesta de Tresch implica 
entonces desarrollar cierto escepticismo hacia las 
propias creencias y una adopción pragmática del 
mundo fenoménico de los colaboradores, adqui-
rido a través de la participación en las actividades 
rituales estudiadas.

A Florencia la conocimos en su casa. Nos re-
cibió a cada uno con un licor de pastora que ella 
misma había macerado unos días antes. Nos habló 
de su labor como partera, del deseo que tenía de 
poder transmitir sus conocimientos y sobre todo 
de la importancia de “luchar la vida”; es decir, de 
mostrar resiliencia y perseverancia frente a la ad-
versidad. Después, nos invitó a participar en una 
velada y aceptamos su invitación.

Llegó la noche de la velada. Florencia instaló 
un modesto altar compuesto de velas y una copa-
lera. Nos sirvió nuevamente un vasito de licor de 
pastora (probablemente para relajarnos) y mientras 
lo bebíamos, soltó una que otra broma pícara. Nos 
sentamos en el único sillón que había en la sala 
y nos repartió a cada uno la ración que minutos 
después habríamos de masticar en la oscuridad. 
Frente a nosotros, del otro lado de la habitación, 
Florencia encendió una vela.

Apagó la luz, se instaló la noche y empezaron 
los rezos. Aunque tenía la intención de permanecer 
atenta a ellos, pronto me distraje y empecé a dar 
vueltas en mi cabeza. ¿No habrá sido demasiado 

grande la dosis que me han dado? ¿Por qué me he 
puesto en esta situación? ¿Para estudiar lo que es 
una velada y de paso aprender sobre mí misma? ¿O 
será simplemente porque la curiosidad mató al gato? 
Y de pronto: Il faut arrêter de tourner autour du pot!.

El hongo me agarró por sorpresa. Me quedé 
perpleja. ¿Desde hacía cuánto estaba ahí obser-
vándome dar todas esas vueltas en mi cabeza? ¿Y 
por qué me hablaba en francés? (tal vez porque 
poco después se aparecería también mi abuela...) 
En todo caso, era obvio lo absurdos que parecían 
mis cuestionamientos desde su perspectiva, ¡evi-
dentemente es importante participar en una velada 
para poder entender lo que es una velada! Y a partir 
de ese momento, se desplegó una saga que para 
los motivos de este relato no hace falta detallar.

Entre momentos de silencio, los rezos de Floren-
cia continuaron hasta el amanecer. Cuando acabó 
la velada, Florencia nos ofreció café y pan dulce. 
Nos hizo una limpia con huevos de totola y antes 
de partir, nos dio a cada quien la vela de cera de 
abeja que nos había recomendado traer. 

Así que, ¿qué aprendí de esta velada? Aunque 
probablemente sea muy pronto para decantarlo 
todo, algo me quedó claro: observar una velada 
como participante es posicionarse en un sitio en el 
que una también es observada. Ya sea yo misma a 
través de la autopercepción que conllevan ciertos 
estados modificados de conciencia, ya sea a través 
de la mirada y rezo de la chjon chiné, ya sea a tra-
vés de la experiencia de interactuar con otros seres, Jesús  M.  González Mariscal   et  al

Fotografía de Joan Souder

88



como lo fue para mí el intercambio con lo que en 
ese momento experimenté como “la consciencia 
del hongo”. Aquí la última pregunta que me que-
da es, entonces: ¿dónde me sitúa la mirada de un 
hongo, cuando este me mira de regreso?

Me sitúa en el mundo fenoménico del animismo. 
Un mundo que hasta hace un tiempo me era com-
pletamente ajeno y que, a pesar de ahora conocerlo, 
ha dejado intacta mi capacidad de observar a tra-
vés de una visión naturalista. Es como si, con este 
audaz experimento, hubiera cruzado la supuesta 
“línea de la objetividad” para descubrir que desde el 
otro lado de la línea también es posible cruzarla de 
vuelta. Como si ahora pudiera dialogar con ambas 
maneras de ser y aprender para entenderlas un 
poco mejor, a cada una en su idioma. Siguiendo 
las ideas de Tresch, me atrevo entonces a proponer 
una posible manera de entablar puentes de diálogo 
entre epistemes tan distintos: compartiendo y culti-
vando otros mundos fenoménicos, aunque algunos 
de ellos solo puedan ser percibidos a través de la 
experiencia encarnada.

En mi última visita a la sierra tuve la oportunidad 
de conversar con René Alvarado, un joven pintor ma-
zateco. La conversación con él y con su madre fue 
larga y amena. Hablamos de su cultura, acerca de 
su conocimiento sobre la medicina y espiritualidad 
mazateca y, también, acerca de los recuerdos que 
tenía de su padre, un chjota chine que atendió en 
la zona durante varios años. Antes de despedirnos, 
René desapareció unos cuantos minutos y volvió con 

dos dibujos en las manos. Uno de ellos era para mí. 
Al sostenerlo, esto es lo que vi: un manojo de tres 
hongos conformado por decenas de hongos más, 
como si se tratase de una geometría fractal exten-
diéndose infinitamente. En la cabeza de los tres hon-
gos centrales hay un ojo abierto. Son un trío de cí-
clopes atentos devolviendo la mirada al observador.

UNA ZONA DE ALTERIDAD

La comba del cielo era oscura con estrellas disper-
sas. En el horizonte, lejos, se dilataba una lengua de 
neblina. El chjota chjine Trinidad García nos urgió a 
ingresar en su jacalito, un pequeño cuarto ubicado 
en el barrio El Fortín, en Huautla de Jiménez. Una 
vez dentro tomó de su mesa de trabajo una hoja 
de plátano con una ración de hongos “derrumbe” y 
la acercó a la copalera que despedía el humo aro-
mático. Al calor del copal enunció su rezo: “Señor 
celestial/ que hiciste el cielo y la tierra/ hiciste lo que 
está sobre el cielo y sobre la tierra/ deja que tu hijo 
San Miguel Arcángel/ San Miguel Arcángel, en esta 
noche/ recibimos tu luz/ recibimos la iluminación de 
tu espada/ Rocíanos tu espíritu/ te necesitamos”.

Fue una noche de agosto de 2018. El temporal se 
había retrasado, y cuando al fin llegó, la cantidad de 
precipitaciones era tan poca que los hongos esca-
seaban. El ciclo del agua vertebra uno de los rituales 
de mayor importancia para los mazatecos: la velada. 
Se trata de un ritual con fines terapéuticos y sacra-
mentales, en el que los participantes consumen una 
ración de hongos durante la noche, guiados por un 
sabio o una sabia mazateca. Las acciones del ritua-
lista suelen seguir una ortodoxia estricta: sahumar 
los hongos, comenzar el ritual a las nueve, rezar al 
inicio y propiciar el silencio y la oscuridad adecuados 
para la manifestación de las deidades. Enfermeda-
des, pesares y pérdidas se manifiestan y buscan 
resolverse en la velada, espacio-tiempo en donde 
“todo se muestra, pues para Dios no hay secretos”.

Mi petición de aquella velada no perseguía la cu-
ración de un mal, sino que buscaba aproximarme a la 
lógica del ritual mazateco. La relativa sequía y el alto 

La velada mazateca como vía de conocimiento...

Fotografía de Joan Souder

89



precio que pagamos por los hongos motivó a don 
Trinidad a encomendarnos a San Miguel Arcángel. A 
mi sorpresa ante la importancia del santo católico en 
una práctica de raigambre mesoamericana, le siguió 
la aceptación sin prejuicios. Esa es la única condi-
ción que me fue requerida: tener fe. Una vez hechas 
las invocaciones y luego de ingerir los hongos, don 
Trinidad apagó la luz y nos internamos en “el viaje”. 
Largos periodos de silencio se alternaron con rezos 
en español y mazateco, formando un palimpsesto 
con las imágenes que brotaban de mi interior y ma-
terializaban formas evanescentes y sonidos arcanos. 
Cada tanto abría los ojos a la noche del cuarto para 
comprobar su oscuridad hermética, pero el efecto 
de la psilocibina en mi cuerpo me atraía hacia aden-
tro. En un momento de imposible definición tempo-
ral, haces de luz surcaron la oscuridad del jacalito. 
Que todos los participantes de la velada advirtiéra-
mos la presencia lumínica sembró una sospecha. 

“Es San Miguel Arcángel”, dijo Trinidad. Fugaces 
filamentos plateados volvieron a cruzar nuestra vi-
sión. El poder de lo visto y experimentado fue ava-
sallador. Pronto nos reunimos afuera del cuarto para 
comprobar que las nubes encapotaban el cielo. Del 

territorio surgían numerosos relámpagos, salpicando 
de luz las montañas próximas. Con su luz fina los re-
lámpagos horadaron las paredes de adobe del jaca-
lito, anunciando “el espíritu” de San Miguel Arcángel.

La manifestación del santo como regidor de las 
lluvias se anunció mediante el rayo de “su espada”. 
Las lluvias venideras traerían como consecuencia 
inminente la revitalización de la tierra y la abundancia 
de hongos. También llamados sangre de cristo o pe-
queños que brotan, los honguitos son un elemento 
privilegiado en la alteridad mazateca. Permiten ver lo 
oculto –es decir, adivinar– y comprender lo disperso. 
Al ingerirlos se completa el ciclo que comienza con 
la divinidad esparciendo la fertilidad y concluye en 
la conciencia de participar de un acto sagrado. Se 
pasa de estar en el mundo a ser el mundo. Así, la 
atención en la lógica que desencadena el rezo del 
sabio fue uno de los umbrales que me permitieron 
establecer una comprensión relativa de la religiosi-
dad mazateca, teniendo siempre en mente la con-
dición de equívoco que implica toda traducción.

En este orden de ideas la alteridad, entendida 
como la relación con lo otro, adquiere una dimen-
sión privilegiada durante la velada. La ingesta de 
honguitos es un acto de comunión. En el tránsito 
de su efecto se perciben las relaciones ocultas no Jesús  M.  González Mariscal   et  al

Fotografía de Joan Souder

90



solo de los actos manifiestos, como es el caso del 
rezo a San Miguel que desencadenó la precipitación 
pluvial, sino también aquellas que vinculan al parti-
cipante con los seres que orbitan su existencia. De 
acuerdo con la cosmología mazateca, existe toda 
una geografía espiritual que se visita durante “el 
viaje” con los niños santos, ellos “te caminan” para 
visitar las distintas mesas o pisos celestes. También 
se habla de la pertinencia que tiene cada día de la 
semana para realizar el ritual, pues algunos propi-
cian la comunicación con los ancestros mientras 
otros lo hacen con las deidades.

La articulación del viaje en términos de una geo-
grafía espiritual nos muestra que la velada constituye 
un tiempo-espacio de contacto con el otro. ¿Qué o 
quién se manifiesta durante el ritual? ¿Qué conse-
cuencias tiene la ingesta de honguitos en la expe-
riencia ulterior de sus participantes? Motivados por 
estas cuestiones, en junio de 2021 cuatro investiga-
dores de distintas formaciones decidimos participar 
en una velada. En los días anteriores a ello recorri-
mos en automóvil las calles de Huautla de Jimé-
nez y las localidades vecinas de San Andrés Hidal-
go y San Miguel Huautla. En numerosas ocasiones 
nuestro camino era interrumpido por un perro que 
se mostraba impávido ante el ruido del automóvil. 
Fueron necesarias maniobras de mucho cuidado al 
volante, pues invariablemente los perros permane-
cían en medio de la calle. La interrupción marcada 
por el perro cobraría sentido a la luz de la velada.

Cuando nos disponíamos para el ritual, solamen-
te uno de nosotros manifestó su propósito ante la 
sabia mazateca que nos acompañó y condujo. Él 
quería cuestionar a los hongos si podía utilizarlos 
con propósitos específicos de curación en un con-
texto urbano. Las otras tres personas no pronuncia-
mos objetivo alguno que dirigiera nuestra velada. 
En un momento álgido del viaje, el solicitante con-
fesó haber visto la figura de un coyote. Le comentó 
esto a la sabia y ella dictaminó: “Es el nia lubo, el 
ayudante del chikon”. En la mitología mazateca el 
chikon tokoxo es la deidad más relevante. Gracias 
a su paso por la sierra los humanos recibieron su 
“espíritu” y abandonaron la vida rudimentaria de 
las cavernas. Se habla de él como un hombre rubio La velada mazateca como vía de conocimiento...

montado en un caballo blanco flanqueado por dos 
perros guardianes. En una versión probablemente 
más antigua, va montado en un burro y lo acompa-
ñan dos coyotes.

El diagnóstico de la sabia continuó: “el nia lubo 
del chikon te acompaña, eso que tú quieres saber, 
los está cuidando”. Entonces el grupo entero evocó 
la presencia de los perros en el camino, y lo que 
inicialmente interpretamos como indolencia canina, 
se tornó en nuestro protector durante la estancia 
en territorio mazateco. La manifestación del chikon 
y San Miguel Arcángel es una muestra de la forma 
en que los hongos permiten la relación con lo no 
manifiesto. Y en la anécdota aquí referida se vuelve 
interesante el proceso de diálogo intercultural a 
través del cual se generó el diagnóstico a partir de 
las visiones de un participante externo.

En otro momento de la velada, mi viaje me lle-
vó al interior del cuarto de un familiar ya fallecido. 
Comencé a murmurar oraciones que suscitaron la 
respuesta de otro participante. A pesar de que mi 
discurso obedecía a la realidad interna que experi-
mentaba, provocó un diálogo fragmentario que pos-
teriormente comentamos. Entonces el resto del equi-
po recordó las oraciones que yo enuncié. Reconocí 
con sorpresa que no provenían de mi experiencia 
personal y concluí que un dolor más antiguo se pro-
nunció a través de mi voz. Yo serví para empalabrar 
a mis ancestros. En respuesta a mi interpretación, 
el participante que dialogó con mi discurso confesó 
que al escucharme reconoció la voz de un pariente 
ya fallecido. Nuestros respectivos viajes se imbrica-
ron por efecto de una voz que no era solo mía, de 
mi linaje o el suyo, sino acaso una síntesis de todas.

Esta breve compilación de vivencias pretende 
manifestar, por un lado, la flexibilidad que adquieren 
las nociones de identidad y alteridad en el contexto 
de la velada mazateca, lo que perfila una estrate-
gia ritual para encarar la relación con el cosmos. Al 
mismo tiempo, pone de relieve la importancia de la 
participación por parte de investigadoras e intere-
sados profesionalmente en los usos tradicionales 
de los hongos.

91



PARTICIPACIÓN DE LOS AUTORES

Introducción, JMG; La velada Mazateca, AS; Una 
zona de alteridad, AS. 

R E F E R E N C I A S

Almendro M (2018). El laberinto de la ayahuasca. Investigaciones 
sobre el chamanismo y las medicinas indígenas. Barcelona: Kairós.

Dobkin de Rios M (1984). Hallucinogens: Cross-cultural perspecti-
ves. University of New Mexico Press.

Dupuis D (2022). The socialization of hallucinations: Cultural priors, so-

cial interactions, and contextual factors in the use of psychedelics. Trans-
cultural Psychiatry.59(5):625-637. doi:10.1177/13634615211036388 .

Grof S (2004). La psicología del futuro. Lecciones de la investiga-
ción moderna de la consciencia. Barcelona: La Liebre de Marzo.

Haraway D (1988). Situated Knowledges: The Science Question in 

Feminism and the Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies 

14(3):575-599. https://doi.org/10.2307/3178066.

Hartogsohn I (2017). Constructing drug effects: A history of set 

and setting. Drug Science, Policy and Law 3:2050324516683325.

Langlitz N (2011). Delirious brain chemistry and controlled culture: explo-

ring the contextual mediation of drug effects. En Critical neuroscience: A 
handbook of the social and cultural contexts of neuroscience (pp. 253-262).

Lifshitz M, Sheiner E and Kirmayer LJ (2018). Cultural Neurophe-

nomenology of Psychedelic Thought: Guiding the “Unconstrained” 

Mind Through Ritual Context. En Kalina Christoff and Kieran CR Fox 

(ed.s), The Oxford Handbook of Spontaneous Thought: Mind-Wande-
ring, Creativity, and Dreaming, Oxford Library of Psychology (online 

ed, Oxford Academic, 5 Apr. 2018). https://doi.org/10.1093/oxford

hb/9780190464745.013.4.

Mabit J y González J (2013). Hacia una medicina transcultural. Re-

flexiones y propuestas a partir de la experiencia en Takiwasi. Jour-
nal of Transpersonal Research 5(2):49-76.

Nieto D (1959). Psicosis experimentales. Efectos psíquicos del hongo Stro-
pharia cubensis de Oaxaca. Neurología, Neurocirugía, Psiquiatría 1:6-16.

Roquet S y Favreau P (1981). Los alucinógenos: de la concepción 

indígena a una nueva psicoterapia. México: Ediciones Prisma.

Tresch J (2001). On Going Native: Thomas Kuhn and Anthropo-

logical Method. Philosophy of the Social Sciences 31(3):302-322. 

https://doi.org/10.1177/004839310103100302.

Shanon B (2002). The Antipodes of the Mind: Charting the Phenomeno-

logy of the Ayahuasca Experience. Oxford, UK: Oxford University Press.

Yensen R (1998). Hacia una medicina psiquedélica. Reflexiones sobre el uso 

de enteógenos en psicoterapia. Barcelona: Los libros de la liebre de marzo.

Jesús M. González Mariscal
BUAP, CONAHCYT
Instituto de Medicina Intercultural, Nierika, A. C.
kinkunse@gmail.com

Ariane Spitalier
Universidad Autónoma de Barcelona
arispitalier@gmail.com

Alan Suárez 
Posgrado en Estudios Mesoamericanos, UNAM 
alan.suarez.ortiz@gmail.comJesús  M.  González Mariscal   et  al

Fotografía de Joan Souder

92

https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190464745.013.4
https://doi.org/10.1177/004839310103100302
mailto:kinkunse@gmail.com
mailto:arispitalier@gmail.com
mailto:alan.suarez.ortiz@gmail.com
doi:10.1177/13634615211036388
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190464745.013.4



