Gonzalez Mariscal J. M. et al. La velada mazateca como via de conocimiento
en los procesos de construccion de investigacion cientifica.
Elementos 131 (2023) 83-92

La velada mazateca como via
de conocimiento en los
pProcesos de construccion
de Investigacion cientifica

Jesus M. Gonzalez Mariscal
Ariane Spitalier
Alan Suarez

La investigacién cientifica acerca de las plantas y hongos
con propiedades psicoactivas ha estado caracterizada
por la carencia de integracion de las formas tradiciona-
les de uso que las culturas indigenas han conservado.
Estos pueblos originarios tienen sus propias vias de co-
nocimiento, una compleja comprension epistemolégicay
ontoldgica que subyace tras sus practicas tradicionales,
asi como procedimientos rigurosos en los procesos de
construccién del conocimiento, de los que forman parte
plantas, hongos y semillas psicoactivas.

En este texto presentamos un ejercicio de reflexion
conjunta acerca de la investigacion de los hongos psilo-
cibios en clave intercultural y transdisciplinaria. Tras las
primeras visitas a la regién mazateca de algunos de los
estudiantes asociados al proyecto para la realizacion de
trabajo de campo antropolégico, nos reunimos y conver-
samos acerca de sus experiencias. En algunos casos, los
estudiantes habian decidido por iniciativa propia participar
de forma activa en las veladas que estaban investigando.
Abrimos el espacio de dialogo para elaborar en conjunto


www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org

dichas experiencias e integrarlas al propio proceso
de investigacion, surgiendo la pregunta: {como se
relaciona mi experiencia personal de la ingesta de
hongos, en el marco de una velada mazateca, con
mi proyecto de investigacién académica?

Con ello queriamos realizar un ejercicio explo-
ratorio de poner en didlogo las dos epistemologias
que confluyen en nuestro campo de investigacion,
la cientifica y la mazateca, asumiendo que nuestros
cuerpos constituyen el primer territorio para este
didlogo de saberes. De esta manera, este texto ofre-
ce una primera aproximacién colectiva a nuestra
particular manera de entender lo transdisciplina-
rio e intercultural, en la expresién concreta de la
articulacion de los procedimientos del quehacer
antropolégico con los propios de la medicina tradi-
cional mazateca, considerando ambas como vias
legitimas de conocimiento para la comprension del
mundo de los hongos sagrados.

Es importante senalar como punto de partida
que cuando nos acercamos como investigadores
a los especialistas rituales del mundo mazateco
para conocer las formas de uso tradicionales de
los hongos psilocibios, solemos encontrar un lugar
comun: lainvitacién a participar en una velada ingi-
riendo los hongos que son objeto de nuestro inte-
rés. Asilo vivi con dofa Paulina E. Sosa. A lo largo
de algo mas de tres anos fui a casa de la anciana
en numerosas ocasiones con diferentes motivos.
Al comenzar el proyecto de documentacién de sus
saberes, el registro de las veladas y sus diversas
practicas para la restauracion de la salud fueron
los motivos principales de las visitas. De la mano
siempre estuvo presente la participacion activa en
las veladas. Podria decir, incluso, que este fue el
territorio principal de trabajo del que posteriormente
surgio el proyecto de investigaciéon que nos retine
en esta publicacion.

De esta manera, aprendimos con dofa Paulina
que el papel de la sabia en laingesta de los hongos
sagrados mazatecos forma parte inherente del rito
de lavelada. No se pueden entender las potenciali-
dades terapéuticas de esta clase de hongos sin la

Fotografia de Joan Souder

interaccién y participacion necesaria del especialis-
taritual. La velada mazateca conforma un sistema
complejo en el que cada parte tiene una funciéon
necesaria para que el dispositivo de curacion tenga
los resultados completos. Si aislamos alguna de sus
partes, el resultado cambiara radicalmente. No son
los hongos los que curan, sino el trabajo que hace
el sabio con los hongos. En ello reside la principal
diferencia entre una experiencia psicodélicay una
experiencia de curacion, aprendizaje y conocimien-
to, entre la ingesta de una sustancia psicoactiva o
de los pequenos que brotan, los ninitos santos, las
cositas, el remedio indigena.

Si bien la velada esta conformada por elemen-
tos constantes que definen y estructuran el rito (la
noche, el copal, el pisiete, las flores, la vela, lamesa
de trabajo, el sabio, los hongos...), lo que fundamen-
talmente la define es su capacidad de interaccién
por lo que acontece, siendo su constante principal
el cambio, la variaciéon permanente de su dinamica.
No hay dos veladas iguales. No solo entre diferentes
sabios, sino en la practica del mismo sabio. Cada
velada es siempre diferente.

Dona Paulina podia pasar media noche cantan-
doy rezando sin parar. En otras ocasiones, perma-
necia en absoluto silencio, preguntaba a los pacien-
tes, invitaba a cantar, a rezar, a sacudir el cuerpo...
Algunas veces, hablaba acerca de lo que los hon-
gos le mostraban de los participantes, sus vidas, sus
problemas. Rameaba con plantas, esparcia perfu-
mes, untaba con pisiete, masajeaba, percutia, rom-
pia a carcajadas u oraba con solemnidad.



Fotografia de Joan Souder

Las veladas eran la expresion mas explicita y su-
blime de su arte de la curacion. En ella desplegaba
todos sus recursos, desde el trance inducido por
los hongos, en un acto de improvisaciéon magistral,
desde la escucha intima y delicada a cada uno de
los procesos internos de los presentes.

Conocer la velada a través de las palabras de
la sabia es presentar el rostro visible del rito. La
especialidad de la sabia es el lenguaje. Un len-
guaje entendido siempre de forma dialégica. El del
dialogo entre los diferentes niveles de realidad y
percepcion. La sabia dice lo que le dicen los hon-
gos que diga. La sabia escucha a los hongos para
hablar, para cantar. Por ello, los cantos enunciados
en las partes més inspiradas de la velada estan
intercalados siempre por la palabra mazateca tso:
dice. Porque es el hongo el que habla a través del
lenguaje de la sabia, porque es el hongo el que dice
las palabras que pronuncia la sabia, porque su cuer-
po es tomado por el hongo para la manifestacion
de lo sagrado, del lenguaje que cura. Pero no solo
es esta la dimensién que la sabia atiende para ir
construyendo el devenir del rito desde el contacto
intimo con la experiencia del hongo, sino que en
ello acontece una delicada escucha del proceso
subjetivo, el proceso interno que cada paciente esta
experimentando en la embriaguez generada por
laingesta. Los elementos principales del lenguaje
de la sabia son la escucha y la lectura. La sabia
escuchalo que el hongo le dice. La sabia escucha
lo que el paciente le dice. Pero también lo que no
le dice, porque su arte es escuchar el silencio, lo

inefable, los sonidos que nacen de niveles de rea-
lidad donde el alfabeto no existe. Asi, la sabiareza
y canta en contacto intimo con lo que esta aconte-
ciendo en el interior de cada una de las personas
que han ingerido los hongos. De esta manera va
componiendo la velada, como un acto de improvisa-
cién creativa, escuchando y leyendo las diferentes
dimensiones que se despliegan bajo los efectos
del hongo sagrado. La sabia es la especialista en
leer cada uno de los simbolos que aparecen en el
transcurso del rito. Es la especialista del lenguaje
simbdlico. Lee el llanto del consultante, su risa y
quejido. Lee el ladrido del perro, el frio en el cuerpo
y el viento que toca la puerta. Lee la cadenciadela
noche, su silencio. Lee la vela, el humo del copal,
los granos de maiz esparcidos sobre la mesay el
huevo abierto en el vaso de agua. Es enla comunién
de lalecturay la escucha donde nace su palabra.

Por ello la sabia puede nombrar lo no dicho,
mirar lo que no se ve, lo escondido, las tramas ocul-
tas de la enfermedad. Por ello encuentra lo que se
perdid, lo que se robo. Por ello conoce las causas
subyacentes del mal, del desequilibro que lleva a la
persona a solicitar su atencion. Por ello desenreda
los nudos vitales, las dolencias existenciales, hace
visible lo invisible, hace que nazca la salud y la vida
de la enfermedad y la muerte. La sabia penetra
los mundos del misterio para revelar la verdad, la
palabra que es vida.

En el inicio estuvo dona Paulina. Ella es la primera
responsable y autora del “Proyecto teonanacat/”.
Yo llegué a su casa en el aho 2016, gracias al doc-
tor Juan Campos Flores, a preguntarle si me podia
atender, si podia ayudarme en la dificil situacion vital
que atravesaba en ese momento. Fue muy gene-
rosa. Chucho, su nieto, pregunté en aquellos dias
si me gustaria grabar con el celular cémo curaba
su abuela. Con ello, estaba abriendo las puertas
al registro de los hondos conocimientos de la an-
ciana. A lo largo de mas de tres anos nos permitié
acompanarla en la intimidad de su vida, en su casa
de adobe y techo de lamina de zinc, en medio de
la abrupta y escarpada sierra mazateca, donde las

83



luces de las casas en el horizonte se confunden con
las constelaciones de estrellas.

El encuentro con dofa Paulina me condujo a
retomar el trabajo de investigacién en torno a los
hongos y el mundo mazateco, asi como ir conocien-
do el panorama actual a nivel internacional respecto
a la psilocibina. Inspirado en los trabajos pioneros
de Nieto (1959), Roquet (1981), Yensen (1998), Grof
(2004), Almendro (2018) y Mabit (2013), consideré
que seria sumamente valiosa la integracién de los
estudios acerca de los conocimientos tradicionales
de los hongos en el renovado interés por las poten-
cialidades terapéuticas de la psilocibina. Comencé a
reunir un colectivo de investigadores con experiencia
en los ambitos de la medicina tradicional indigena, la
historia, la psicologia, la neurociencia, la fotografia,
el cine y la biologia con el propésito de producir
investigacion de frontera desde el prisma de los
estudios transdisciplinarios y el didlogo intercultural
acerca del uso ritual de los hongos sagrados y los
procesos de sanaciéon implicados, de manera que
nuestro trabajo pudiera contribuir al nuevo campo
de estudio de la psilocibina. Después, llegé la con-
vocatoria “Ciencia de frontera 2019 del CONAHCYT”.

LA VELADA MAZATECA

Durante uno de los seminarios organizados en el mar-
co del proyecto, tuve la oportunidad de presentar mi
propuesta de investigacion intitulada La velada ma-
zateca: un estudio fenomenoldgico interpretativo. Al
concluir la presentacion y abrir espacio para pregun-
tas, la primera vino por parte de un investigador origi-
nario de Huautla de Jiménez. Su pregunta fue algo asi
como: “6A mi me gustaria preguntarle a la companera
si yatuvo la oportunidad de participar en una velada”.

Debo admitir que en un primer instante la pre-
gunta me parecié un poco intrusiva. Recuerdo haber
escuchado en una entrevista hecha al neurofarma-
c6logo David Nutt, eminente investigador en el cam-
po de la ciencia psicodélica, una pregunta similar.
¢Tenia Nutt experiencia personal con las sustancias
que estudiaba? Dejando la cuestion legal de lado,

la respuesta de Nutt fue argumentar elegantemente
por qué esa pregunta, en el contexto de esa en-
trevista, era totalmente irrelevante. La ciencia se
fundamenta en un estudio objetivo del mundo, vy,
por lo tanto, las experiencias personales, creencias
u opiniones de un investigador deben mantenerse
al margen de su labor cientifica.

Evidentemente, el contexto en el que yo recibi
mi pregunta era totalmente diferente. Primero, la
pregunta fue hecha en el marco de un proyecto
transdisciplinario que pretende estudiar el uso y
potencialidades terapéuticas de los hongos que
contienen psilocibina, usando como marco concep-
tual el didlogo de saberes, el pensamiento complejo
y la transdisciplina. Segundo, a diferencia de las
investigaciones dirigidas por Nutt, mi contribucién
al proyecto pretende ser de orden antropolégico, es
decir, fundamentada desde una disciplina en la que
el posicionamiento del investigador es relevante. Y,
finalmente, la pregunta fue hecha por una persona
mazateca a una persona ajena a esta cultura, pero
que pretende estudiarla.

Donna Haraway (1988) formula el concepto de
conocimiento situado para demostrar que todo
punto de vista a partir del cual sea posible gene-
rar conocimiento, es siempre encarnado, parcial y
por lo tanto situado. Desde esta perspectiva queda
claro que, a pesar de ser una pregunta personal,
esta no era solamente relevante, sino sumamente
importante. Lo que hizo esta pregunta fue situarme
y hacer evidente que, desde lo alto del panéptico,
no es posible establecer un dialogo.

Ese intercambio durante laronda de preguntas
me record6 vagamente al famoso koan zen, que di-
ce algo asi: cuando el sabio sefalala Luna, el necio
se queda mirando al dedo. Las veladas (desde la
variedad de formas que cada una pueda tomar) son
un todo que no puede ser reducido a un andlisis
de las interacciones o elementos rituales que la
conforman, ya que las experiencias subjetivas de
los participantes son una parte fundamental del
rito nocturno. Estudiar “la velada” sin atender esta
Ultima parte, seria como analizar detenidamente
al sabio y al dedo del sabio, pero en el proceso,
desdibujar la silenciosa presencia de la Luna.



Fotografia de Joan Souder

Extrapolando esta idea al contexto de la vela-
da, podria decirse, por ejemplo, que una de las
funciones primordiales del altar es actuar como
significante de otro altar que se encuentra en el
mundo espiritual, y que solo puede ser percibido a
través de la participacion en una velada. Uno de los
significados a los que apunta el altar es entonces
una experiencia subjetiva que surge a partir de un
estado alterado de consciencia.

Volviendo a la pregunta acerca de mi expe-
riencia personal, esta no solo tuvo la funcién de
situarme, sino también de evidenciar los limites
metodoldgicos de la investigacion antropoldgica
a la hora de estudiar el ambito de lo subjetivo. En
efecto, la antropologia interpretativa reduce los
fendmenos al estado de un texto o sistema sim-
bdlico, dejando de lado la experiencia subjetiva o
mundo fenoménico del sujeto. Este acercamiento
epistemologico contrasta con la manera en la que
los y las sabias mazatecas adquieren su conoci-
miento. La suya es una epistemologia encarnada
y relacional. El chjota o la chjon chiné obtiene su
conocimiento a través de la experiencia subjetiva.
Entonces, écémo establecer puentes de didlogo
entre epistemes tan distintas?

Usualmente el término “volverse nativo” (going
native) se refiere al peligro que corren los etndgrafos

al involucrarse demasiado con las comunidades
que estudian, y por lo tanto, perder la objetividad y
distancia requeridas. Sin embargo, poniendo énfa-
sis en las limitantes metodoldgicas de la observa-
cion participante a la hora de abordar sistemas de
conocimiento basados en la subjetividad, Tresch
(1998) propone “volverse nativo” como una meto-
dologia en la que el investigador cruza deliberada-
mente “la linea de la objetividad” para aprender a
percibir y experimentar el mundo desde la perspec-
tiva de las personas a quienes se estudia. Lo que
puede obtenerse de tal investigacion es entonces
una comprensién en primera persona, de un modo
de subjetividad diferente. En palabras de Tresch:

If one undergoes an “initiation” by which one ac-
quires the phenomenal world of a local knowled-
ge, the aim of understanding an alien worldview
“in its own terms” is obtained to the furthest ex-
tent possible: one becomes both informant and
analyst, subject and object.

[Si uno se somete a una “iniciacion” mediante
la cual adquiere el mundo fenoménico de un co-
nocimiento local, el objetivo de comprender una

cosmovision ajena “en sus propios términos” se

81



logra en la mayor medida posible: uno se con-
vierte en informante y analista, sujeto y objeto.]

(Traduccion del editor).

Si bien se conoce que los efectos subjetivos
de sustancias entedgenas son mediados tanto por
el entorno, como por el bagaje personal y cultural
de quien los consume (Langlitz, 2012; Hartogsohn,
2017), estudios comparativos del usos de entedge-
nos (Dobkin de Rios, 1984; Shannon, 2002), mues-
tran que algunas caracteristicas de las experiencias
inducidas por su consumo son similares entre cultu-
ras, y que el uso ritual de dichas sustancias funciona
como vector de transmision cultural (Lifshitz et al.,
2018; Dupuis, 2021). La propuesta de Tresch implica
entonces desarrollar cierto escepticismo hacia las
propias creencias y una adopcién pragmatica del
mundo fenoménico de los colaboradores, adqui-
rido a través de la participacién en las actividades
rituales estudiadas.

A Florencia la conocimos en su casa. Nos re-
cibié a cada uno con un licor de pastora que ella
misma habia macerado unos dias antes. Nos habl6
de su labor como partera, del deseo que tenia de
poder transmitir sus conocimientos y sobre todo
de la importancia de “luchar la vida”; es decir, de
mostrar resiliencia y perseverancia frente a la ad-
versidad. Después, nos invit6 a participar en una
velada y aceptamos su invitacion.

Llego la noche de la velada. Florencia instalé
un modesto altar compuesto de velas y una copa-
lera. Nos sirvié nuevamente un vasito de licor de
pastora (probablemente para relajarnos) y mientras
lo bebiamos, solt6 una que otra broma picara. Nos
sentamos en el Unico sillén que habia en la sala
y nos repartié a cada uno la racién que minutos
después habriamos de masticar en la oscuridad.
Frente a nosotros, del otro lado de la habitacion,
Florencia encendi6 una vela.

Apagb la luz, se instal6 la noche y empezaron
los rezos. Aunque tenia la intencién de permanecer
atenta a ellos, pronto me distraje y empecé a dar
vueltas en mi cabeza. ¢éNo habra sido demasiado

88

Fotografia de Joan Souder

grande la dosis que me han dado? {Por qué me he
puesto en esta situaciéon? {Para estudiar lo que es
una veladay de paso aprender sobre mi misma? (O
sera simplemente porque la curiosidad maté al gato?
Y de pronto: /l faut arréter de tourner autour du pot!.

El hongo me agarré por sorpresa. Me quedé
perpleja. {Desde hacia cuanto estaba ahi obser-
vandome dar todas esas vueltas en mi cabeza? ¢Y
por qué me hablaba en francés? (tal vez porque
poco después se apareceria también mi abuela...)
En todo caso, era obvio lo absurdos que parecian
mis cuestionamientos desde su perspectiva, ievi-
dentemente es importante participar en una velada
para poder entender lo que es unavelada! Y a partir
de ese momento, se desplegd una saga que para
los motivos de este relato no hace falta detallar.

Entre momentos de silencio, los rezos de Floren-
cia continuaron hasta el amanecer. Cuando acabé
la velada, Florencia nos ofrecié café y pan dulce.
Nos hizo una limpia con huevos de totola y antes
de partir, nos dio a cada quien la vela de cera de
abeja que nos habia recomendado traer.

Asi que, équé aprendi de esta velada? Aunque
probablemente sea muy pronto para decantarlo
todo, algo me quedé claro: observar una velada
como participante es posicionarse en un sitio en el
que una también es observada. Ya sea yo misma a
través de la autopercepcion que conllevan ciertos
estados modificados de conciencia, ya sea a través
de la mirada y rezo de la chjon chiné, ya sea a tra-
vés de la experiencia de interactuar con otros seres,



Fotografia de Joan Souder

como lo fue para mi el intercambio con lo que en
ese momento experimenté como “la consciencia
del hongo”. Aqui la Ultima pregunta que me que-
da es, entonces: {donde me situa la mirada de un
hongo, cuando este me mira de regreso?

Me sitia en el mundo fenoménico del animismo.
Un mundo que hasta hace un tiempo me era com-
pletamente ajeno y que, a pesar de ahora conocerlo,
ha dejado intacta mi capacidad de observar a tra-
vés de una visién naturalista. Es como si, con este
audaz experimento, hubiera cruzado la supuesta
“linea de la objetividad” para descubrir que desde el
otro lado de la linea también es posible cruzarla de
vuelta. Como si ahora pudiera dialogar con ambas
maneras de ser y aprender para entenderlas un
poco mejor, a cada una en su idioma. Siguiendo
las ideas de Tresch, me atrevo entonces a proponer
una posible manera de entablar puentes de dialogo
entre epistemes tan distintos: compartiendo y culti-
vando otros mundos fenoménicos, aunque algunos
de ellos solo puedan ser percibidos a través de la
experiencia encarnada.

En mi Ultima visita a |a sierra tuve la oportunidad
de conversar con René Alvarado, un joven pintor ma-
zateco. La conversacién con ély con su madre fue
larga y amena. Hablamos de su cultura, acerca de
su conocimiento sobre la medicina y espiritualidad
mazateca y, también, acerca de los recuerdos que
tenia de su padre, un chjota chine que atendié en
la zona durante varios anos. Antes de despedirnos,
René desaparecio unos cuantos minutos y volvié con

dos dibujos en las manos. Uno de ellos era para mi.
Al sostenerlo, esto es lo que vi: un manojo de tres
hongos conformado por decenas de hongos mas,
como si se tratase de una geometria fractal exten-
diéndose infinitamente. En la cabeza de los tres hon-
gos centrales hay un ojo abierto. Son un trio de ci-
clopes atentos devolviendo la mirada al observador.

UNA ZONA DE ALTERIDAD

La comba del cielo era oscura con estrellas disper-
sas. En el horizonte, lejos, se dilataba una lengua de
neblina. El chjota chjine Trinidad Garcia nos urgi¢ a
ingresar en su jacalito, un pequefo cuarto ubicado
en el barrio El Fortin, en Huautla de Jiménez. Una
vez dentro tomé de su mesa de trabajo una hoja
de platano con unaracién de hongos “derrumbe” y
la acerc6 a la copalera que despedia el humo aro-
matico. Al calor del copal enuncio su rezo: “Sefor
celestial/ que hiciste el cielo y la tierra/ hiciste lo que
esta sobre el cielo y sobre la tierra/ deja que tu hijo
San Miguel Arcangel/ San Miguel Arcangel, en esta
noche/ recibimos tu luz/ recibimos la iluminacién de
tu espada/ Rocianos tu espiritu/ te necesitamos”.
Fue una noche de agosto de 2018. El temporal se
habia retrasado, y cuando al fin llegd, la cantidad de
precipitaciones era tan poca que los hongos esca-
seaban. El ciclo del agua vertebra uno de los rituales
de mayor importancia para los mazatecos: la velada.
Se trata de un ritual con fines terapéuticos y sacra-
mentales, en el que los participantes consumen una
racion de hongos durante la noche, guiados por un
sabio o una sabia mazateca. Las acciones del ritua-
lista suelen seguir una ortodoxia estricta: sahumar
los hongos, comenzar el ritual a las nueve, rezar al
inicio y propiciar el silencio y la oscuridad adecuados
para la manifestacion de las deidades. Enfermeda-
des, pesares y pérdidas se manifiestan y buscan
resolverse en la velada, espacio-tiempo en donde
“todo se muestra, pues para Dios no hay secretos”.
Mi peticién de aquella velada no perseguia la cu-
racion de un mal, sino que buscaba aproximarme ala
I6gica del ritual mazateco. La relativa sequia y el alto

89



Fotografia de Joan Souder

precio que pagamos por los hongos motivé a don
Trinidad a encomendarnos a San Miguel Arcangel. A
mi sorpresa ante la importancia del santo catélico en
una practica de raigambre mesoamericana, le siguié
la aceptacion sin prejuicios. Esa es la Unica condi-
cién que me fue requerida: tener fe. Una vez hechas
las invocaciones y luego de ingerir los hongos, don
Trinidad apagd la luz y nos internamos en “el viaje”.
Largos periodos de silencio se alternaron con rezos
en espanol y mazateco, formando un palimpsesto
con las imagenes que brotaban de miinterior y ma-
terializaban formas evanescentes y sonidos arcanos.
Cada tanto abria los ojos a la noche del cuarto para
comprobar su oscuridad hermética, pero el efecto
de la psilocibina en mi cuerpo me atraia hacia aden-
tro. En un momento de imposible definicion tempo-
ral, haces de luz surcaron la oscuridad del jacalito.
Que todos los participantes de la velada advirtiéra-
mos la presencia luminica sembré una sospecha.

“Es San Miguel Arcangel”, dijo Trinidad. Fugaces
filamentos plateados volvieron a cruzar nuestra vi-
sién. El poder de lo visto y experimentado fue ava-
sallador. Pronto nos reunimos afuera del cuarto para
comprobar que las nubes encapotaban el cielo. Del

90

territorio surgian numerosos reldmpagos, salpicando
de luz las montanas préximas. Con su luz fina los re-
lampagos horadaron las paredes de adobe del jaca-
lito, anunciando “el espiritu” de San Miguel Arcangel.
La manifestacion del santo como regidor de las
lluvias se anuncié mediante el rayo de “su espada”.
Las lluvias venideras traerian como consecuencia
inminente la revitalizacién de la tierra y la abundancia
de hongos. También llamados sangre de cristo o pe-
quenos que brotan, los honguitos son un elemento
privilegiado en la alteridad mazateca. Permiten ver lo
oculto —es decir, adivinar- y comprender lo disperso.
Alingerirlos se completa el ciclo que comienza con
la divinidad esparciendo la fertilidad y concluye en
la conciencia de participar de un acto sagrado. Se
pasa de estar en el mundo a ser el mundo. Asi, la
atencién en la ldgica que desencadena el rezo del
sabio fue uno de los umbrales que me permitieron
establecer una comprension relativa de la religiosi-
dad mazateca, teniendo siempre en mente la con-
dicién de equivoco que implica toda traduccién.
En este orden de ideas la alteridad, entendida
como la relacién con lo otro, adquiere una dimen-
sién privilegiada durante la velada. La ingesta de
honguitos es un acto de comunién. En el transito
de su efecto se perciben las relaciones ocultas no



solo de los actos manifiestos, como es el caso del
rezo a San Miguel que desencadeno la precipitacion
pluvial, sino también aquellas que vinculan al parti-
cipante con los seres que orbitan su existencia. De
acuerdo con la cosmologia mazateca, existe toda
una geografia espiritual que se visita durante “el
viaje” con los nifios santos, ellos “te caminan” para
visitar las distintas mesas o pisos celestes. También
se habla de la pertinencia que tiene cada dia de la
semana para realizar el ritual, pues algunos propi-
cian la comunicacién con los ancestros mientras
otros lo hacen con las deidades.

La articulacion del viaje en términos de una geo-
grafia espiritual nos muestra que la velada constituye
un tiempo-espacio de contacto con el otro. éQué o
quién se manifiesta durante el ritual? {Qué conse-
cuencias tiene la ingesta de honguitos en la expe-
riencia ulterior de sus participantes? Motivados por
estas cuestiones, en junio de 2021 cuatro investiga-
dores de distintas formaciones decidimos participar
en una velada. En los dias anteriores a ello recorri-
mos en automovil las calles de Huautla de Jime-
nezy las localidades vecinas de San Andrés Hidal-
goy San Miguel Huautla. En numerosas ocasiones
nuestro camino era interrumpido por un perro que
se mostraba impavido ante el ruido del automavil.
Fueron necesarias maniobras de mucho cuidado al
volante, pues invariablemente los perros permane-
cian en medio de la calle. La interrupcién marcada
por el perro cobraria sentido a la luz de la velada.

Cuando nos disponiamos para el ritual, solamen-
te uno de nosotros manifest6 su propdsito ante la
sabia mazateca que nos acompand y condujo. El
queria cuestionar a los hongos si podia utilizarlos
con propésitos especificos de curacién en un con-
texto urbano. Las otras tres personas no pronuncia-
mos objetivo alguno que dirigiera nuestra velada.
En un momento algido del viaje, el solicitante con-
fesd haber visto la figura de un coyote. Le comenté
esto a la sabia y ella dictamind: “Es el nia lubo, el
ayudante del chikon”. En la mitologia mazateca el
chikon tokoxo es la deidad mas relevante. Gracias
a su paso por la sierra los humanos recibieron su
“espiritu” y abandonaron la vida rudimentaria de
las cavernas. Se habla de él como un hombre rubio

montado en un caballo blanco flanqueado por dos
perros guardianes. En una version probablemente
mas antigua, va montado en un burro y lo acompa-
nan dos coyotes.

El diagnéstico de la sabia continué: “el nia lubo
del chikon te acompana, eso que tu quieres saber,
los esta cuidando”. Entonces el grupo entero evocé
la presencia de los perros en el camino, y lo que
inicialmente interpretamos como indolencia canina,
se tornoé en nuestro protector durante la estancia
en territorio mazateco. La manifestacién del chikon
y San Miguel Arcangel es una muestra de la forma
en que los hongos permiten la relacién con lo no
manifiesto. Y en la anécdota aqui referida se vuelve
interesante el proceso de dialogo intercultural a
través del cual se generé el diagnostico a partir de
las visiones de un participante externo.

En otro momento de la velada, mi viaje me lle-
v6 al interior del cuarto de un familiar ya fallecido.
Comencé a murmurar oraciones que suscitaron la
respuesta de otro participante. A pesar de que mi
discurso obedecia a la realidad interna que experi-
mentaba, provoco un didlogo fragmentario que pos-
teriormente comentamos. Entonces el resto del equi-
po recordé las oraciones que yo enuncié. Reconoci
con sorpresa que no provenian de mi experiencia
personal y conclui que un dolor més antiguo se pro-
nunci6 a través de mi voz. Yo servi para empalabrar
a mis ancestros. En respuesta a mi interpretacion,
el participante que dialogé con mi discurso confesé
que al escucharme reconocié la voz de un pariente
ya fallecido. Nuestros respectivos viajes se imbrica-
ron por efecto de una voz que no era solo mia, de
mi linaje o el suyo, sino acaso una sintesis de todas.

Esta breve compilacién de vivencias pretende
manifestar, por un lado, la flexibilidad que adquieren
las nociones de identidad y alteridad en el contexto
de la velada mazateca, lo que perfila una estrate-
gia ritual para encarar la relacién con el cosmos. Al
mismo tiempo, pone de relieve la importancia de la
participacion por parte de investigadoras e intere-
sados profesionalmente en los usos tradicionales
de los hongos.



Fotografia de Joan Souder

PARTICIPACION DE LOS AUTORES

Introduccién, JMG; La velada Mazateca, AS; Una
zona de alteridad, AS.

REFERENCIAS

Almendro M (2018). El laberinto de la ayahuasca. Investigaciones
sobre el chamanismo y las medicinas indigenas. Barcelona: Kairos.

Dobkin de Rios M (1984). Hallucinogens: Cross-cultural perspecti-
ves. University of New Mexico Press.

Dupuis D (2022). The socialization of hallucinations: Cultural priors, so-
cial interactions, and contextual factors in the use of psychedelics. Trans-
cultural Psychiatry.59(5):625-637. doi:10.1177/13634615211036388 .

Grof S (2004). La psicologia del futuro. Lecciones de la investiga-
cién moderna de la consciencia. Barcelona: La Liebre de Marzo.

Haraway D (1988). Situated Knowledges: The Science Question in
Feminism and the Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies
14(3):575-599. https://doi.org/10.2307/3178066.

Hartogsohn | (2017). Constructing drug effects: A history of set
and setting. Drug Science, Policy and Law 3:2050324516683325.

Langlitz N (2011). Delirious brain chemistry and controlled culture: explo-
ring the contextual mediation of drug effects. En Critical neuroscience: A
handbook of the social and cultural contexts of neuroscience (pp. 253-262).

Lifshitz M, Sheiner E and Kirmayer LJ (2018). Cultural Neurophe-
nomenology of Psychedelic Thought: Guiding the “Unconstrained”

92

Mind Through Ritual Context. En Kalina Christoff and Kieran CR Fox
(ed.s), The Oxford Handbook of Spontaneous Thought: Mind-Wande-
ring, Creativity, and Dreaming, Oxford Library of Psychology (online
ed, Oxford Academic, 5 Apr. 2018). https://doi.org/10.1093/oxford
hb/9780190464745.013.4.

Mabit J y Gonzalez J (2013). Hacia una medicina transcultural. Re-
flexiones y propuestas a partir de la experiencia en Takiwasi. Jour-
nal of Transpersonal Research 5(2):49-76.

Nieto D (1959). Psicosis experimentales. Efectos psiquicos del hongo Stro-
pharia cubensis de Oaxaca. Neurologia, Neurocirugia, Psiquiatria 1:6-16.

Roquet S y Favreau P (1981). Los alucindgenos: de la concepcién
indigena a una nueva psicoterapia. México: Ediciones Prisma.

Tresch J (2001). On Going Native: Thomas Kuhn and Anthropo-
logical Method. Philosophy of the Social Sciences 31(3):302-322.
https://doi.org/10.1177/004839310103100302.

Shanon B (2002). The Antipodes of the Mind: Charting the Phenomeno-
logy of the Ayahuasca Experience. Oxford, UK: Oxford University Press.

Yensen R (1998). Hacia una medicina psiquedélica. Reflexiones sobre el uso
de entedgenos en psicoterapia. Barcelona: Los libros de la liebre de marzo.

Jesus M. Gonzalez Mariscal

BUAP, CONAHCYT

Instituto de Medicina Intercultural, Nierika, A. C.
kinkunse@gmail.com

Ariane Spitalier
Universidad Auténoma de Barcelona
arispitalier@gmail.com

Alan Suarez
Posgrado en Estudios Mesoamericanos, UNAM
alan.suarez.ortiz@gmail.com


https://doi.org/10.2307/3178066
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190464745.013.4
https://doi.org/10.1177/004839310103100302
mailto:kinkunse@gmail.com
mailto:arispitalier@gmail.com
mailto:alan.suarez.ortiz@gmail.com
doi:10.1177/13634615211036388
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190464745.013.4



