
Doña Paulina Encarnación Sosa Cortés, anciana y sabia 
mazateca, tuvo la generosidad de compartir con nosotros 
los aspectos más íntimos de su vida a lo largo de algo más 
de tres años, sus últimos años de vida.. Ella era nombra-
da en su comunidad como chjota chjine o chjon chjine, 
persona de conocimiento, mujer sabia, la que sabe. Es 
la categoría dentro de los diferentes especialistas de la 
medicina tradicional mazateca que está reservada para 
aquellos que trabajan con lo sagrado como vehículo de 
curación, empleando plantas u hongos con propiedades 
psicoactivas para dicho fin. 
	 Ellos llevan a cabo diferentes tipos de rituales y son 
consultados por la comunidad para atender una amplia 
diversidad de padecimientos que podríamos denominar, 
de forma general, como problemas existenciales: no solo 
refieren a dolencias del cuerpo, sino que también atañen 
al mundo afectivo, de la psique, del alma, pero asimismo 
de lo colectivo, a la esfera relacional del ámbito humano 
e incluso del no humano, del mundo anímico de la natu-
raleza, de los territorios del mundo-otro.

La chjota chjine es la especialista del lenguaje que 
cura, de las palabras que son remedio. La parte crucial de 
la sabiduría de los sabios es el manejo del lenguaje para 
sanar a través de él (Munn, 1976). La relación con el len-
guaje es la materia prima del arte de la curación mazateca. 

Jesús M. González Mariscal
Paulina E. Sosa Cortés †

Doña Paulina
E l  a r t e  d e  l a  c u r a c i ó n  m a z a t e c a 

E l e m e n t o s  1 3 1 ,  2 0 2 3 ,  p p .  4 7 - 5 4 47

González Mariscal J. M. y Sosa Cortés P. E. †. Doña Paulina. 
El arte de la curación mazateca. Elementos 131 (2023) 47-54

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


El acto de creación de lo que se dice en los ritos 
nocturnos está mediado por la inspiración embria-
gadora de las plantas y hongos sagrados. ¿Cómo 
nombrar lo inefable? ¿Cómo poner palabra a lo que 
no se puede decir? Ese es el arte de la sabia maza-
teca, develar la verdad que cura, narrar lo ocultado, 
mencionar aquello que no es aún vocablo, hacer 
nacer las palabras que alivian las enfermedades 
escondidas en la oscuridad del silencio. La sabia 
canta, reza, silba, baila, sacude, percute, zapatea, 
vibra y tintinea atravesando la noche. Ante su altar, 
ante la mesa de trabajo entregada por lo divino para 
el bien de su gente, de su comunidad y de la vida, 
despliega su arte sacro, entona sus plegarias y 
rogativas para que acontezca la curación.

Para los mazatecos, “los que trabajan el monte, 
humildes, gente de costumbre” (López, 1944), las 
personas forman parte íntegra del universo, están 
vinculados y, por tanto, cumplen una función de 
reciprocidad con todo lo que les rodea para el man-
tenimiento del equilibrio en la vida. Cuando estas 
relaciones de correspondencia son transgredidas 
es cuando se presenta la enfermedad o malestar. 
Entonces, el sabio, el chjota chjine, técnico de lo 
sagrado, es el encargado de mediar entre el mundo 
sobrenatural y el de los seres humanos para saber 

dónde se ha quebrado este equilibrio y poder res-
taurarlo (Minero, 2012). A través del diálogo con lo 
sagrado, con Dios, los santos, los espíritus de la 
naturaleza y los ya fallecidos, el sabio negocia las 
posibles soluciones para el malestar que aqueja a 
su paciente.

Además, la chjota chjine pide por la lluvia, las 
buenas cosechas, la prosperidad económica de 
su comunidad, el regreso de las almas perdidas, 
el buen tránsito de los que fallecieron. Su voz, su 
canto, se convierte en el vehículo para que la co-
munidad conozca el mensaje del mundo espiritual. 
Ella vela por el cuidado de este sagrado vínculo, de 
manera que el mundo de lo intangible siga actuando 
a su favor y el de su gente (González, 2017). No solo 
cura el cuerpo de las enfermedades físicas, emo-
cionales y del alma, sino que cura a la sociedad, a 
su comunidad, mantiene la cohesión, la identidad 
y la práctica de las tradiciones por medio de sus 
ritos, ceremonias y la narración de su cosmovisión. 
Son una auténtica institución social y cultural en la 
región mazateca, desempeñando el papel de médi-
co, sabio, sacerdote, místico, poeta y psicopompo, 
además de participar en los asuntos políticos. Son 
instruidos en la geografía mística a través de los 
procesos de iniciación para salvaguardar el equi-
librio de la vida (Manrique, 2004).

El chamanismo mazateco es una de las más 
ricas expresiones actuales de la medicina tradicional 
indígena mexicana. Además del aspecto curativo, 
incluye contenidos de tipo agrícola, social, político, 
económico, productivo y adivinatorio. El uso de los 
hongos y plantas sagradas es la característica que 
le confiere una gran complejidad: los estados no 
ordinarios de consciencia en los que se sumergen 
tanto el sabio como los enfermos o personas que 
consultan constituyen la fuente de conocimiento 
principal para encontrar la solución a los problemas, 
a la enfermedad, para la toma de decisiones y la 
propiciación del bienestar. Las “veladas” constitu-
yen el espacio y tiempo donde se consumen los 
vehículos sagrados de forma ritual. Ha sobrevivido 
a los procesos de colonización y aculturación a lo 
largo de más de 500 años (Bueno, 2009), a todas 
las transformaciones sociales y procesos políticos, Jesús  M.  González  Mariscal  y  Paulina  E. Sosa  Cortés  †

Fotografía de Joan Souder

48



siendo un fiel reflejo del dinamismo de la cultura 
indígena mazateca y su capacidad de integración 
de lo nuevo, del diálogo entre tradición y moder-
nidad. En las veladas se cura a los enfermos, se 
retiran los daños por brujería, se predice el futuro, 
se piden buenos augurios y desempeños de las 
actividades, se localizan los objetos perdidos o 
personas desaparecidas, se conoce quién o qué 
es lo que está haciendo daño al enfermo, se esta-
blece comunicación con las personas que están 
lejos o han muerto. Los hongos (Psilocybe sp.), 
la pastora (Salvia divinorum Epling & Játiva) y las 
semillas de la Virgen (Turbina corymbosa & Ipomea 
violácea) hablan, tienen la facultad de la palabra, 
de manera que comunican al sabio las causas de la 
enfermedad (Samorini, 2001) y qué remedio utilizar 
o qué acciones deben realizarse para restaurar el 
equilibrio afectado.

El proceso de curación en la mayoría de las oca-
siones supone una toma de consciencia del enfermo 
acerca de sus conflictos internos, del estado en el 
que se encuentran sus relaciones y de la situación 
vital en un sentido amplio, de manera que acon-
tece una reorganización del orden interno, social 
y sagrado de la vida en el proceso de resolución 
de las problemáticas individuales (Flores, 2003). La 
enfermedad es parte de un entramado colectivo 
cargado simbólicamente de la realidad de la co-
munidad. Los espíritus protectores y malignos, la 
concepción del equilibrio y la salud, los daños, los 
dueños de la naturaleza... forman parte de un siste-
ma coherente en el que se sostiene la concepción 
misma del universo. Hay enfermedades que son una 
especie de castigo que los espíritus mandan sobre 
los transgresores de las normas divinas. Hay otras 
que ocurren cuando lo que se transgrede es el orden 
social, cuando no se cumplen las responsabilidades 
con la comunidad, los acuerdos tomados entre los 
integrantes del grupo de referencia.

Todo esto nos enseñó doña Paulina en su parti-
cular lenguaje de palabras de un parco castellano 
entrecortado, un mazateco inaccesible a nuestro 
entendimiento y una cálida convivencia que hablaba 
más que su lengua materna y orgánica. La sabia 
trabajaba con un amplio abanico de plantas para 

atender la diversidad de afecciones con las que lle-
gaban a su casa los pacientes. Veintiocho de ellas 
fueron recogidas por los estudiantes de la Universi-
dad de la Cañada que se dieron por tarea compilar 
un “Herbario Medicinal” de San Mateo Yoloxochitlán 
y fueron referidos con la anciana. “Lugar del Yoloxo-
chitl”, el nombre náhuatl de la Talauma mexicana. 
“Flor de corazón”. Doña Paulina vivía en esta pe-
queña comunidad indígena enclavada en la Sierra 
Madre Oriental que atraviesa Oaxaca. Su nombre, 
encierra la historia de dos diferentes conquistas. La 
denominación española sobre la azteca. Quizás lo 
que está detrás de ambas aparece simbólicamente 
cada 21 de abril en la comunidad: la fiesta a la mag-
nolia, el árbol Yoloxochitl. La comunidad se reúne 
en torno a él para tirarle sus cohetes, tocarle su 
música, rezarle, bañarlo con agua de cacao, dejarle 
su ofrenda, agradecer por el agua de manantial que 
nunca falta y celebrar la vida.

Como la fiesta, como el árbol y sus flores, con 
pétalos en forma de corazón, como el manantial y 
la música, así doña Paulina y su sabiduría. La ancia-
na, además, había sido partera y huesera. Narraba 
orgullosa cuando la habían invitado al hospital, en 
un desafío de validación de su saber médico, his-
tóricamente despreciado, y sacaba adelante a las 

Doña Paulina. El arte de la curación mazateca

Fotografía de Joan Souder

49



pacientes con partos complicados ante el asom-
bro de médicos y enfermeras. También limpiaba 
con huevo, copal y tabaco, leía la vela, leía el maíz, 
usaba el agua de cacao, el temazcal, el aguardien-
te, chupaba la enfermedad, realizaba el ritual de la 
siembra y cosecha de la milpa, de petición de llu-
vias, al árbol del Yoloxochitl y cuando tomaba el 
cargo de nuevo presidente municipal. Preparaba 
los envoltorios de huevos de guajolota, pluma de 
guacamaya, papel amate y semillas de cacao, pa-
ra la protección de su casa cada año, o en casos 
de enfermedades graves, como intercambio y pe-
tición de mediación a las fuerzas de la naturale-
za. Era el costo que había que pagar por los servi-
cios de sus “abogados”, me explicaba uno de sus 
hijos. Pero si entre todos los ingenios que para el 
arte de la curación empleaba destacaba uno, es-
te era el hongo. Los honguitos, las cositas, los ni-
ños santos, el santo remedio, la carne y la sangre 
de Cristo. Los diferentes tipos de hongos que cre-
cen en la sierra mazateca y contienen psilocibina. 
Eran su medicina predilecta, el remedio distingui-
do de su arte y oficio. Usaba para los mismos fines 
la ska pastora o las semillas de la Virgen del Rosa-
rio. Incluso nos hablaba de otra planta a la que lla-
maba Mariposa, dado que las visiones que le ge-
neraban siempre estaban acompañadas de vuelos 
de mariposas. Ya anciana y limitada en sus movi-
mientos, nunca pudimos salir al monte para su re-
conocimiento. Ninguno de sus hijos o nietos supo 
identificarla. Pero entre este parnaso de vegeta-
les sacros, los honguitos eran sus aliados preferi-
dos, sus maestros más dedicados, más elocuen-
tes y generosos.

HABLA DOÑA PAULINA, CHJON CHJINE

Lo que voy a contar es sobre un hecho por el que 
pasé, pues casi muero. Les contaré que en un lugar 
se quedó mi alma atrapada. Yo fui personalmente 
por mi alma y en ese lugar me explicaron qué debía 
hacer con mi cuerpo, que usara huevos de guajolote, 
huevos de gallina, plumas de guacamaya, papel y 

plumas de más aves. Asimismo, fui por cacao y lo 
puse todo junto. Cuidé mucho mi cuerpo. 

Yo maté y le saqué el corazón a un guajolote. Lo 
dejé junto a los huevos para llevarlo al lugar donde 
me causó daño, donde yo me había espantado y de 
donde surgió mi enfermedad. Tuve que ir a dejarlo a 
ese lugar, me dijeron que estuviera tranquila y espe-
rara mi alma porque ya me lo iban a regresar. “Te cu-
rarás de la parte que te enfermaste, de donde te hicie-
ron daño, y sabrás dónde encerraron tu alma, ya sea 
una montaña, esquina, cañada o si en ese lugar hay 
agua. Pronto sabrás sobre el lugar que te causó da-
ño, te hizo mal y te enfermó. Ve por tu alma, llévatelo”. 

Jesús  M.  González  Mariscal  y  Paulina  E. Sosa  Cortés  †

Fotografía de Joan Souder

Fotografía de Joan Souder

50



De pronto, vi a muchos duendes con unos asom-
brosos sombreros, hablé con ellos, les pedí que 
fueran amables y me hicieran el favor de desen-
volver mi alma de donde estaba.

Les pregunte: “¿Por qué encerraron mi alma? 
¿Por qué está ahí? ¿Qué hice?” Les hice la petición 
de llevarse mi enfermedad, que se fuera el mal aire 
que tengo cerca de mí, que desenvolvieran y solta-
ran mi alma. Les solicité: “les ruego que me ayuden 
y respetaré los cinco días en los que no voy a invitar 
a algún alimento a las personas que me visiten”

Cuando se cumplen los cinco días de que en-
vuelvo las semillas de cacao y los huevos ya puedo 
invitar algún alimento. Yo sé que se tiene que llevar 
este protocolo cuando hablo con las montañas, las 

curvas o esquinas, las cañadas, con montes blancos 
(volcanes), con montes malvados, con montañas 
rocosas, con los arroyos. Si es montaña, esquina 
o cañada, yo hablo con ellos y ellos me dicen qué 
hacer. Así fue como aprendí. Ellos me mostraron 
dónde estaba mi alma, en qué lugar estaba encerra-
da. Me indicaron que debía ayudar a las personas 
siempre de esta forma, pero ellos señalaron que 
primero tenían que curarme a mí de la enfermedad 
que padecía. “Para que tú puedas ayudar a muchas 
personas de la misma manera tendremos que cu-
rarte, pero tienes que pagar”.

[...] He tenido muchos pacientes en mi vida como 
sanadora de almas. He ayudado a muchas perso-
nas. Por ejemplo, aquellos que llegan con proble-
mas de desnutrición grave. También aquellos que 
se espantaron en algún lugar, a ellos se les puede 
notar porque se les hincha la cara. Eso sucede en 
la mayoría de las personas que me visitan y no hay 
distinción de edad, ni de sexo. Pueden ser niños, 
jóvenes, mujeres u hombres. El remedio para es-
ta enfermedad es que utilizo hierbas y huevos de 
guajolote. [...] 

Tengo el conocimiento de dónde y a quién le 
pido que me ayude, a quién debo adorar y a quién 
le debo pagar: así sea el día, a las montañas, a las 
esquinas de las montañas o a las cañadas.

[...] La manera en que hago los pagos es envol-
viendo en una hoja los huevos y las 100 semillas de 
cacao o la cantidad que me pidan, de igual forma 
les agrego las plumas de la guacamaya, los en-
vuelvo en una hoja de papel y lo dejo todo junto 
en una esquina. Los huevos tienen que mirar en 
una dirección. Se le pide al lugar donde se están 
enterrando todas estas cosas que cure a la persona, 
si ya no quiere recibir alimento, tortilla o comida. 
Con el cacao, se le tiene que pedir al lugar que lo 
coma, que lo saboree, que se lleve su enferme-
dad, que se lleve todas las enfermedades que hay 
en el mundo, que desaparezcan, que se esfume y 
se convierte en algo bueno. Le rezo de la misma 
manera a nuestra señora Isabel, a nuestra señora 
Lucía, quienes están en la iglesia.

Doña Paulina. El arte de la curación mazateca

Fotografía de Joan Souder

Fotografía de Joan Souder

51



[...] Les contaré sobre un paciente que es de 
un pueblo llamado Trinidad, que se encontraba 
lastimado su pie, lo tenía abierto. 

Estaba demasiado descuidado, porque las mos-
cas andaban sobre él. Le pregunté: “¿Por qué estás 
así?” Él respondió que ya había ido al médico, que 
no podía curarse y que no sabía qué le había pa-
sado. “Pues solo te diré que conozco el remedio. 
Me da mucha lástima tu situación, ¿quién puede 
soportar eso?, ya está avanzando hasta tu rodilla”. 
Él dijo: “¿Tú me podrás ayudar?, ¿me atenderás? Sé 
amable y sáname. No tengo idea de qué enfermedad 
me tocó, pues no he sanado con los médicos”. Le 
comenté que los médicos no podrían ayudarlo por-
que esta enfermedad posiblemente no la conocían. 
Entonces empecé el ritual correspondiente con los 
hongos. Asimismo, le tuve que ofrecer a ese pacien-
te. Entonces pude ver donde fue el lugar donde se 
espantó, donde le hizo mal. 

Más tarde, tuve que llevar los huevos de guajo-
lote para pagarle a ese lugar y le expresé las ins-
trucciones que debía seguir. Primero, tenía que 
bañarlo con la sangre de la gallina. Le pedí que le 
molieran las trece semillas de cacao. “Te bañare-
mos con eso y verás que te curas”. Él señaló que 
no le habían hecho eso antes, que ya tenía años 
con esa enfermedad, que había estado sufriendo 
todo este tiempo. “No tienes por qué preocuparte, 
sanarás pronto”.

Cuando estábamos en el ritual vi que su pierna 
estaba terrible. Me sorprendí cuando lo vi. Estaba 
lleno de moscas, se lo estaban comiendo, lleno 
de sangre su pie. Posteriormente de bañarlo, me 
agradeció: “Te agradezco. Que te bendiga Dios por 
ayudarme y quedarte conmigo en el ritual. Pude ver 
cómo está mi cuerpo lleno de moscas, los gusanos 
me estaban comiendo, también tenía hormigas. 
Además, tuve la dicha de ver que nuestro señor 
Jesucristo vino a limpiarme de todo eso. Sé que 
contigo sanaré”. 

Entonces, cuando escuché esas palabras tuve 
más fe. Mi paciente se curó, pudo caminar y se 
le quitó esa enfermedad. Lo que hice fue bañarlo 

Jesús  M.  González  Mariscal  y  Paulina  E. Sosa  Cortés  †

con semillas de cacao y la sangre de la gallina y de 
guajolote. Le unté en todo el cuerpo, en la cabeza, 
y se sintió bien, mejoró. 

Las semillas de cacao son muy útiles para estos 
casos. Traté a muchos pacientes con los mismos 
síntomas, algunos de espantos. En verdad sané a 
muchas personas. Así fue que poco a poco me di 
el valor de seguir curando a más personas.

Tuve mucha fe al tratarlos y cuidé mucho de mi 
cuerpo. Siempre enciendo velas, quemo inciensos y 
me hago limpias. Es necesario, porque vivo día a día. 
De esta manera agradezco a Dios: “Tú sanarás a es-
tas personas porque yo solo soy una herramienta”.

Apenas hubo un caso de una mujer, se volvió lo-
ca. Ella cortó una de las flores que eran para nuestra 
Virgen María, anduvo en muchos lugares, llevaba 
dentro de su bolsa un cuchillo. Esa mujer ya no 
sabía dónde estaba, ni lo que hacía. Sus familiares 
me la trajeron. Me pidieron el favor de ayudarla a 
que recuperara su memoria. “Ayúdanos. Mi hermana 
se ha vuelto loca. Ya no nos reconoce. Siempre 
anda con un cuchillo en su bolsillo. Estamos muy 
espantados porque podría apuñalarnos o lastimar 
a su hijo”.

Les respondí: “¿Están seguros de que ella acep-
te visitarme?” “Claro que sí aceptará”. “Ustedes 
deben acompañarla y así podré ayudarla, si ella 
quiere”. Me sorprendí cuando me la trajeron de 
noche. Le pedí que se quedara quieta y tranquila, 
que yo sabía qué es lo que le iba a dar y hacer. 

“Primero te haré una limpia, te limpiaré de los 
malos aires y te tomarás el cacao que te preparé. 
En seguida de que todo el mal aire salga de ti y todo 
lo malo que tengas dentro de ti, te daré una semilla 
de cacao para que la mastiques. Esto te ayudará a 
alejar a aquella persona que te hizo mal”.

La mujer me obedeció, se quedó tranquila. Al 
poco tiempo ella se veía mejor. Cuando estaba mas-
ticando la semilla de cacao, ella empezó a vomitar. 
“Saca todo lo que te estaba haciendo daño. Así 
podrás ver todo lo que sacaste. Te hará bien, me-
jorarás, se te quitará todo lo violento”. Se le quitó 
todo lo que le hacía daño. 

Acto continuo de devolver empecé el ritual con 
los hongos. La mujer volvió a su estado normal. 52



Se recuperó. Volvió a su trabajo. Se casó. Sanó. 
Yo le ayudé a sanar. Todos sus familiares estaban 
felices en ese momento, pues se había resuelto 
ese problema.

Otro de mis pacientes, que igualmente era mujer 
del municipio Santa María Magdalena Chilchotla, 
también tuvo el mismo problema de salud. Hice 
lo mismo. Empecé con una limpia. Igual, después 
fui a pagar con mi tributo. Envolví en una hoja los 
huevos. La limpié. Hablé con las montañas, las es-
quinas, el arroyo y las cañadas. Busqué dónde le 
hicieron daño o dónde se espantó su alma. Si fue en 
la montaña, la esquina, el arroyo o en una cañada.

Yo hablo con el dueño de los cerros. Él habla 
un idioma diferente. Sé hablar su idioma porque él 
me enseñó su idioma. Su forma de expresar es di-
ferente. Hay muchos y cada uno tiene una lengua 

Doña Paulina. El arte de la curación mazateca

diferente. Siempre les he pedido de esta manera: 
“Sé amable. Entrégame el alma de esta persona. 
Se la devolveré. Si no lo hace, el ángel de Dios 
te castigará. Hará desaparecer todo lo que estás 
usando de herramientas. Las enterrará. Pero si lo 
haces por tu voluntad serás bendecido”.

Los dueños de la tierra, de las montañas, del 
agua (chikón nangui) traen unos sombreros gran-
des parecidos a los de los hombres de charros y 
son de diferente color de piel. Son negros, güeros, 
morenos. Algunos tienen ojos claros o totalmente 
blancos. Además, el color de sus cabellos es di-
ferente. He hablado con ellos pues sé su lengua 
porque ellos me enseñaron. 

Aquí cerca, por el Puente de Fierro, hay uno. 
Tiene un idioma diferente y converso con él bien 
porque yo sé hablar ese idioma. Siempre que pla-
tico con él le digo: “¿Para qué quieren el alma? Haz 
el favor de regresármelo. Me lo tengo que llevar” 
Ellos siempre responden: “Págame. ¿Por qué te lo 
daría gratis?” “¿Cuánto dinero quieres?” “Quiero 
veinticinco semillas de cacao, un huevo de gallina, 
plumas de guacamaya y papel.

“Cuando me pagues, puedes llevarte un poco 
del agua que hay aquí. Además, te tienes que llevar 
siete diferentes plantas. Con estas plantas debes 
rezar y hervirlas para bañar a tu paciente y quitarle 
toda la enfermedad que está padeciendo. Te daré el 
alma de esta persona. Llévatela. Yo no la necesito, 
no me servirá de algo. No es necesario que me 
amenaces con un ángel”.

Le vuelvo a repetir: “Si no lo haces, el ángel de 
Dios te castigará. Hará desaparecer todo lo que 
estás usando. Tus herramientas las enterrará. Pero 
si lo haces por tu voluntad, serás bendecido y no 
te pasará nada”.

“Llévatela, llévatela, llévatela, llévatela. Espera 
hasta los diez días que vienen para ver la recupe-
ración completa de tu paciente”. Y sí, se ve la recu-
peración del paciente al pasar los diez días. Ya a los 
once, doce y trece días, el paciente está recuperado 
totalmente y realmente me siento con una gran feli-
cidad al ver estos resultados.

Fotografía de Joan Souder

53



B I B L I O G R A F Í A

Bueno A (2009). Consumo de alucinógenos entre huicholes y mazate-

cos. Tesis para obtener el grado de Licenciatura en Historia. UNAM.

Flores R (2003). Chamanismo y curación en la mazateca. México: ENAH. 

González-Mariscal J (2017). Hacia una medicina transcultural: diá-

logo con el sabio mazateco Leopoldo G. En Mabit J y Berlowitz I 

(comp.), Espiritualidad indígena y mundo occidental. Perú: Taki-

wasi y CISEI.

López E (1944). Pueblos indígenas de México: Mazatecos. México: 

INI, Secretaría de Desarrollo Social.

Manrique L (2004). Rituales de pasaje en tres comunidades maza-

tecas. México: ENAH.

Minero F (2012) Las mujeres sabias y las veladas con los “hongos 

sagrados”: el chamanismo mazateco. Tesis para optar a la Licencia-

tura en Etnología. ENAH. Munn H (1976). Los hongos del lenguaje. 

En M. Harner, Alucinógenos y chamanismo. Madrid: Guadarrama.

Samorini G (2001). Los alucinógenos en el mito. Barcelona: La Lie-

bre de Marzo.

Jesús M. González Mariscal
BUAP, CONAHCYT
Instituto de Medicina Intercultural, Nierika, A. C.
kinkunse@gmail.com

Paulina E. Sosa Cortés †
Sabia mazateca
San Mateo Yoloxochitlán

Fotografía de Joan Souder

Jesús  M.  González  Mariscal  y  Paulina  E. Sosa  Cortés  †54

mailto:kinkunse@gmail.com



