
En términos generales, los debates filosóficos actuales en 
torno a la naturaleza humana giran alrededor de nuevas 
concepciones que, en muchos aspectos, plantean una 
disolución del viejo problema mente-cuerpo (ver Rabossi, 
1995)1, y tal que, a su vez, están mediados por los hallaz-
gos de la tecnología y las ciencias, dígase la biología, la 
psicología o la neurociencia. En atención a esto último, 
ciertas concepciones, como el transhumanismo, tratan 
de dar cuenta del problema de la naturaleza humana, 
vinculándolo a la idea de información, y tal que “la natura-
leza humana se reduce a un código” (a este tenor, puede 
verse Artmann, 2008). 
	 El transhumanismo asume la posibilidad de que los 
seres humanos puedan sobrepasar su naturaleza bio-
lógica, en pos de “adquirir” una nueva, mediada por la 
tecnología. Como menciona Robinson Hanson:

El transhumanismo es la idea de que las nuevas tec-

nologías serán capaces de cambiar nuestro mundo a 

tal nivel en los próximos cien o doscientos años que 

nuestros descendientes, en muchos aspectos, no serán 

más humanos. (cit. en Aguilar García, 2008)

Lo que traería el surgimiento de un nuevo tipo de ser, 
el posthumano.

Gilberto Castrejón

Cuerpo cyborg  y subjetividades. 
Una respuesta al transhumanismo

E l e m e n t o s  1 3 0 ,  2 0 2 3 ,  p p .  2 7 - 3 4 27

Castrejón G. Cuerpo cyborg y subjetividades. Una respuesta al transhumanismo. 
Elementos 130 (2023) 27-34

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


La perspectiva posthumana se basa en la hipó-

tesis histórica de la decadencia del humanismo, 

pero va también más allá para explorar nuevas 

alternativas, sin por eso recaer en la retórica an-

tihumanista de la crisis del Hombre. Esta se em-

peña, en cambio, en elaborar modos alternati-

vos para la conceptualización de la subjetividad 

posthumana (Braidotti, 2015).

En atención a esto último, considero que la cate-
goría de cuerpo cyborg (ver Haraway, 1995) ofrece 
un espacio de análisis y crítica al transhumanismo y 
lo posthumano, pues cabe señalar que el tema de la 
subjetividad se vale de la categoría de cuerpo como 
punto nodal, y dado que, a tenor de los trabajos de 
Michel Foucault (puede verse Gutting, 2003), donde 
se habla de proceso de subjetivación, desde este 
último pretendo configurar una respuesta al trans-
humanismo y lo posthumano, en términos de que su 
idea de cuerpo cyborg no permite identificar cómo 
podría hablarse de una “subjetividad posthumana”, 
entre otros aspectos. 

En el primer apartado desarrollo los conceptos 
de transhumanismo, posthumano y cuerpo cyborg, 
ubicándolos en contraposición con la tradicional 
concepción humanista. Posteriormente, realizo una 
revisión del concepto de proceso de subjetivación, 

tomando como hilo conductor la filosofía de Fou-
cault. Finalmente, llevo a cabo una respuesta al 
transhumanismo y lo posthumano, alrededor de cier-
tos puntos controversiales: el concepto de “cuerpo 
textual”, tomado de los avances de la bioingeniería, 
y que precisamente se ve materializado en la figura 
de cuerpo cyborg; su notable reduccionismo del 
concepto de información; y la supuesta disolución 
del problema mente-cuerpo, que según la postura 
transhumana resuelve, al concentrar la idea de na-
turaleza posthumana en una especie de monismo, 
tal que la conciencia solo es información, y de ahí, 
fundamentando una concepción de subjetividad, 
que parecería superar la concepción foucaultiana.

Mi punto es que al tratar las categorías anterio-
res, la filosofía transhumanista y su concepción de 
un ser posthumano, configurado en primera instan-
cia en la figura del cyborg, tiende a forzar y reducir 
sus argumentos sobre problemáticas todavía no 
resueltas, como es el caso del concepto de infor-
mación, dado que la concepción de información en 
su sentido biológico no es la misma, por ejemplo, 
que en el ámbito de la inteligencia artificial. En este 
sentido, considero que algunos de los preceptos 
del transhumanismo podrían parecer más un mi-
to que algo objetivo. ¿Puede hablarse así de una 
“subjetividad posthumana”?

Cuerpo cyborg como modelo posthumano. 

La apuesta del transhumanismo

A partir de la crisis del humanismo, hablar de na-
turaleza humana resulta ser una empresa que de 
una u otra forma tiene que vérselas con la supues-
ta disolución del viejo problema cartesiano de la 
dicotomía mente-cuerpo. En la actualidad asis-
timos al surgimiento de posturas filosóficas que 
urgen por configurar una nueva ontología sobre 
lo humano mediada por un apogeo tecnológico, 
de tal manera que postulan el abandono de la 
categoría de “cuerpo material”, en su acepción 
biológica, para dar paso a lo que Teresa Aguilar 
García llama “cuerpo textual”: “el momento en el 
que el texto ha sido interiorizado por el cuerpo” 
(Aguilar García, 2008). Gilberto  Castrejón

© Javier Anzures Torres. Serie "Historias",
tempera/papel, 55 x 67 cm, 2002.

28



	 Por otro lado, está la concepción del cuerpo co-
mo “entidad semiótica”, y donde la naturaleza hu-
mana, si puede hablarse de tal, dependería de una 
condición social e histórica, esto es, resulta sus-
ceptible de ser constituida, y de nuevo, no habría 
necesidad para hacer la distinción entre mente y 
cuerpo. El sujeto en esta última concepción sería 
el resultado de distintas instancias. En cierto sen-
tido, el problema de la subjetividad en Foucault se 
mueve por esta segunda acepción y, aun así, es 
importante señalar sus análisis sobre la constitu-
ción del sujeto, a través de la categoría de cuerpo. 
	 Foucault entiende que el sujeto no preexiste al 
proceso que lo produce. Es decir, 

Para Foucault, es preciso estudiar “la manera 

como un ser humano se transforma en suje-

to”... El sujeto se define por un tipo de relación 

de poder, la ideología o la disciplina, que lo 

somete marcándolo corporal y mentalmente” 

(Le Blanc, 2008). 

Si el sujeto es producto de factores, dispositivos, 
relaciones, etc., ¿acaso no es menester referirse a 
“procesos de subjetivación”? No habría necesidad, 
por tanto, para hablar de naturaleza humana. El mis-
mo Foucault menciona:

	 Esto es, concebir que lo biológico, lo material 
del cuerpo humano se identifica con lo textual, el 
código. En este sentido: ¿sería el cuerpo cyborg 
el epítome de dicho momento? Así, la filosofía trans-
humanista, abanderada por pensadores como Nick 
Bostrom, postula que, efectivamente, podría ser el 
primer momento, el primer paso hacia lo posthu-
mano. Un cuerpo cyborg es un cuerpo cibernético. 
Un cuerpo que posee una condición material, pero 
asimismo es un híbrido entre una parte biológica y 
una parte artificial, un ente mitad humano y mitad 
máquina. Pero entonces: ¿dicho cuerpo permite 
seguir ubicándolo como entidad somática y como 
espacio semiótico, fenomenológico?

El transhumanismo es una corriente de pensa-
miento que plantea que la “humanidad comienza a 
ser afectada profundamente por la ciencia y la tec-
nología” (Diéguez, 2017), y tal que el ser humano, a 
través de estas, podrá sobrepasar sus capacidades 
físicas, intelectuales, perceptivas... De aquí que el 
primer paso es la condición del cyborg, del cuerpo 
cyborg como “liberación de la condición humana”, 
incluyendo su carácter finito. Con lo que emergería 
un nuevo tipo de ser: el posthumano, aquel ser “con 
una capacidad física, intelectual y psicológica sin 
precedentes, autoprogramable, autoconfigurable, 
potencialmente inmortal, ilimitado” (Aguilar García, 
2008). Dado todo lo anterior, cabría aquí la cuestión: 
¿el cuerpo cyborg permite definir nuevos modelos 
de subjetividad?

Subjetividad y subjetivación

En términos generales, el problema de la naturaleza 
humana en los debates actuales enfrenta dos tipos 
de concepciones sobre el cuerpo, enraizadas cada 
una en su propio marco epistémico (ver Guerrero 
Mc Manus, 2015). 
	 Por un lado se encuentra la visión naturalista, 
biológica, que entiende al cuerpo como una entidad 
material y causal, y donde los estados mentales 
serían asimismo producto de interacciones físicas, 
causales, lo que implicaría definir a la naturaleza 
humana sin necesariamente tener que hacer la se-
paración entre mente y cuerpo. Cuerpo cyborg y subjetividades...

© Javier Anzures Torres. Serie "Historias", 
tempera/papel, 57 x 78 cm, 2002.

29



Es cierto que desconfío un poco de la noción de 

naturaleza humana, y es por el siguiente motivo: 

creo que entre los conceptos o nociones que 

una ciencia puede utilizar no todos tienen el 

mismo grado de elaboración, y que en general 

no poseen la misma función ni el mismo tipo de 

uso posible en el discurso científico (Chomsky, 

Foucault, 2006).

Por lo que, si entendemos en un cierto senti-
do a Foucault, diríamos que echa por la borda el 
concepto clásico de la filosofía moderna, el de su-
jeto, que lleva implícita la idea de una naturaleza 
humana. Así, con Foucault, el sujeto se constituye 
mediante procesos de subjetivación, por algo la 
subjetividad es dinámica, se “somete a los cuer-
pos a procesos de subjetivación, creando cuerpos 
dóciles, disciplinados.” 

Hasta aquí, en atención al tema, cabría una cues-
tión fundamental: ¿puede hablarse de una subjetivi-
dad posthumana, atendiendo a la figura del cyborg, 
y que no se enmarque en los análisis foucaultianos? 
Entusiastas del transhumanismo y lo posthumano, 
como Rosi Braidotti, así lo creen: 

El sujeto posthumano no coincide con el postmo-

derno, porque no se apoya en ninguna premisa 

antifundacionalista. Tampoco coincide con el 

postestructuralista, puesto que no se explica 

con la inflexión lingüística y con otros métodos 

deconstructivos (Braidotti, 2015).

En términos generales, autores como Braidotti 
plantean sus reflexiones tomando como referencia 
a categorías como “cuerpo cyborg” y “lo posthuma-
no”, considerando que la “subjetividad posthuma-
na” implica tomar en cuenta que dicha subjetividad 
ya no se enmarca en contextos como los que las 
ciencias humanas han llevado a cabo, dado que tal Gilberto  Castrejón

© Javier Anzures Torres. Serie "Recuerdos", tempera/papel amate, 45 x 58 cm, 1981.

30



El transhumanismo y lo posthumano. 

Un relato que aún no puede contarse

Hagamos una recapitulación.

La desaparición de la materia, el sueño de una fi-

losofía berkeliana, es propugnada por la filosofía 

transhumanista que, nacida en los últimos años 

del siglo pasado, preludia un futuro inmaterial 

para la humanidad. Esta corriente pretende una 

abstracción real de nuestra materia orgánica 

o cuerpo a través de una descarga o transbio-

morfosis, que tradujera las redes neuronales de 

nuestras mentes a la memoria de un ordenador. 

Su objetivo es, exactamente, extraer la mente 

del cuerpo superfluo, del cuerpo obstáculo, para 

acceder al espacio líquido de las ondas elec-

tromagnéticas (Aguilar García, 2008).

Como corriente filosófica, pareciera que el trans-
humanismo constituye un relato que todavía no 
puede contarse, puesto que nos habla de un futuro 
y de ciertas posibilidades que están lejos de ser un 
hecho. Quizá, en un sentido positivo, esta postura 
es un ejemplo fehaciente de buena ideología y/o 
ciencia ficción. 

subjetividad debe atender a un ser híbrido, que se 
conforma por aspectos complementarios (materia-
les), distintos a los meramente biológicos. 

Así, dada principalmente su identificación de una 
crisis de lo humano, Braidotti afirma que el modelo 
biopolítico foucaultiano, el que resulta vital en los 
análisis de Foucault sobre la subjetivación, ya no 
alcanza a dar cuenta de la subjetividad posthumana. 

Se observa en Braidotti una marcada tecnofi-
lia y la apuesta por configurar nuevas ontologías 
del cuerpo y la conciencia, ideas mediadas por un 
conjunto de saberes producto de la euforia tecno-
lógica, que a tenor de Foucault, serían aquellos 
saberes que han triunfado en nuestra época. Cabe 
señalar que:

Los humanos no están inacabados, al contrario, 

sus técnicas, sus prótesis, los contextos de ar-

tefactos en los que evolucionaron sus ancestros 

homínidos les constituyeron como especie: no 

necesitan la técnica para completarse, son un 

producto de la técnica. Son, fueron, somos lo 

que llamaré seres cíborgs, seres hechos de ma-

teriales orgánicos y productos técnicos como el 

barro, la escritura, el fuego. (Broncano, 2009).

De aquí, parecería que somos producto de la 
técnica, y siempre hemos llevado a cuestas prótesis 
técnicas creadas por nosotros mismos, ¿será que la 
tecnología, y nuestra interrelación íntima con esta, 
no es que nos haga o hará cyborgs, cuando en un 
cierto sentido ya lo somos? 

Entonces: ¿cuál es el tipo de subjetividad post-
humana del que hablan los partidarios del transhu-
manismo, cuando finalmente, nuestra subjetividad 
ya desde siempre se ha configurado teniendo pre-
sentes aspectos materiales, dispositivos técnicos? 
Considero que autores como Braidotti no hablan 
de algo que está siendo o estará siendo, sino que 
siempre ha sido. A su vez, su análisis no necesaria-
mente atiende a una “evolución natural” de nuestra 
condición como seres vivos, es más bien, un enfo-
que, una “manera de ver” que obedece a nuestra 
misma intencionalidad, por algo su concepción está 
mediada por la euforia tecnológica. Cuerpo cyborg y subjetividades...

© Javier Anzures Torres. Serie "Historias"
tempera/papel, 56 x 78 cm, 2002.

31



sería el cyborg; sin embargo, el problema central 
radica en establecer tanto condiciones materiales 
para llevar a cabo dicha transferencia, como que 
el concepto de información en biología y en teoría 
de la información resultan controversiales. 

No es lo mismo información, en su carácter ma-
temático, algorítmico, que lo que se entiende co-
mo información genética. ¿Será realmente que los 
signos definen la vida, y no los genes o moléculas, 
por ejemplo? Tercer mito: El transhumanismo re-
definiendo el concepto de vida, fuera de su con-
texto biológico.

3) No hay algo así como ontología cyborg. Si 
bien el cuerpo cyborg, cuando es precisamente 
representado como híbrido, como potenciado a 
partir de la tecnología, puede que dé paso a nue-
vas subjetividades; sin embargo, la subjetividad 
atiende a contextos, a devenires históricos, a es-
quemas conceptuales y sociales que van subjeti-
vando a los individuos. Y si siempre hemos sido 
cyborgs, ¿no acaso la subjetividad de estos atien-
de a dicha caracterización? 

Un ser posthumano, a la sazón del transhuma-
nismo: entidad material-informacional, que po-
see un “receptáculo” a modo de cuerpo, ¿permi-
te aplicar la categoría de subjetividad a tal ser? 
Rosi Braidotti habla de una subjetividad nómada 
posthumana, que según la autora rebasa las con-
cepciones foucaultianas; sin embargo, atiende a 
una concepción monista, es meramente “textual” 
y pretende asimismo que de esta manera está di-
suelta la dicotomía mente-cuerpo, ¿cómo enton-
ces resulta nómada? Lo nómada, como categoría 
de análisis, se adapta más a una concepción tipo 
Foucault, donde el sujeto es producido, a través 
de procesos de subjetivación, asiste a un devenir, 
cambia históricamente. 

Cabe aclarar que dentro de esta última concep-
ción, la personalidad, las emociones, etc., están li-
gadas al cuerpo, y lo más seguro es que no hace 
falta hacer la separación entre la mente y el cuerpo.

Sin embargo, la posición transhumanista, basada 

en un dualismo extremo, es finalmente monista, 

ya que considera que solo el pensamiento per se 

Primer mito: el transhumanismo como relato 
del futuro.

Como hemos visto, es posible considerar la fi-
gura del cyborg como primer paso de lo que el 
transhumanismo plantea sería el futuro de un ser 
humano, el ser posthumano; en primera instancia, 
el cyborg es un ser que privilegia el factor informa-
cional, y por tanto, constituye un híbrido entre el 
cuerpo biológico y el “cuerpo máquina”, definido 
por el “cuerpo cyborg”. Y como hemos visto, ¿acaso 
no siempre hemos sido, en un cierto sentido, una 
especie de cyborgs? Segundo mito: el transhuma-
nismo afirma que seremos primeramente cyborgs, 
hasta llegar a una condición posthumana.

Quisiera concluir trayendo a colación algunos 
puntos básicos de estas concepciones, configu-
rando una respuesta, dado que considero que se 
mueven sobre terrenos bastante espinosos.

1) La filosofía transhumanista, y su concepción 
del cyborg como primer modelo del ser posthuma-
no, está directamente influenciada por una tecnofi-
lia que obedece a ciertos aspectos propios de la 
época, y no a una visión plenamente objetiva de 
la evolución del ser humano, sea esta mediada o 
no por la tecnología. De ahí que sus ideas sobre 
una nueva ontología del cuerpo, la consciencia, lo 
humano en sí, no logran su cometido, dado que se 
basan principalmente en un determinismo tecnoló-
gico, postura controversial en el ámbito de los es-
tudios sobre ciencia y tecnología. Somos cyborgs, 
seres que siempre han llevado “prótesis técnicas”, 
que inventan artefactos y entornos artificiales. Esa 
misma condición cyborg es la que nos subjetiva y 
nos va conformando. ¿Hace falta especular sobre 
una subjetividad posthumana?

2) Resulta interesante la pretensión del transhu-
manismo de concebir al ser humano como “mate-
rialidad textual”, a partir de los avances de la biolo-
gía, con el descubrimiento del código genético por 
ejemplo, y de ahí plantear que, en un futuro, pueda 
transferirse la identidad y la consciencia a un siste-
ma distinto del ser humano, materializando com-
pletamente a un ser posthumano, cuyo primer paso 

Gilberto  Castrejón32



puede constituirse en un ser humano, ya trans-

humano (García Aguilar, 2008).

¿Podría la mente existir sin el cuerpo? Cuarto 
mito: El transhumanismo afirmando que pensar no 
es una actividad biológica.

Conclusiones

Al plantear el transhumanismo del texto se represen-
ta la dimensión tangible del cyborg, solo está apos-
tando por un reduccionismo, tal que la vida no podría 
considerarse como “naturaleza animada”, es decir, 
el humano definido como separación entre mente 
y cuerpo. Uno más de los mitos del transhumanis-
mo radica en suponer que la conciencia, definida 
como información, es lo que queda y sintetiza una 
subjetividad sin necesidad de un cuerpo orgánico. 
El problema es que dicha “subjetividad informacio-
nal” requiere de un “receptáculo”, llámesele cuerpo 
cyborg o cualquier otro neologismo, ¿realmente es 
efectivo ese monismo, meramente informacional, 
con el que se pretende definir al ser posthumano? 

	 El transhumanismo deja de lado la dimensión 
de la subjetividad planteada por Foucault y otros 
pensadores, en pos de apostar por una nueva on-
tología posthumana. El ser posthumano es más 
bien una condición ideal, un mito, ya que, en cierto 
sentido, debe entenderse más como una categoría 
de análisis que como un nuevo tipo de ser. Pareciera 
que el hecho de la evolución humana, concebida 
biológicamente, resulta abruptamente interrumpi-
da por la intervención del factor tecnológico, sin 
considerar, de nuevo, que este obedece más a una 
cierta intencionalidad humana que a un verdadero 
devenir evolutivo. 
	 ¿Será que el cyborg, el posthumano, a la sa-
zón del transhumanismo, es lo que nos espera? 
“La conquista final del Hombre ha resultado ser la 
abolición del Hombre” (C. S. Lewis).

Re  f e r e n c i a s

Aguilar García T (2008). Ontología ciborg. El cuerpo en la nueva so-

ciedad tecnológica. Barcelona: Gedisa Editorial.

© Javier Anzures Torres. Serie "Historias", tempera/papel, 57 x 78 cm, 2002.

Cuerpo cyborg y subjetividades... 33



Artmann S (2008). Biological Information. En Sarkar S, Plutynski 

A (Eds.), A Companion to Philosophy of Biology (pp 22-39). U.K.: 

Blackwell Publishing Ltd.  

Bostrom N (2005). A History of Transhuman Thought. Journal of 

Evolution and Technology 1, 14:1-25.

Braidotti R (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa Editorial.

Broncano F (2009). La melancolía ciborg. Barcelona: Herder.

Chomsky N y Foucault M (2006). La naturaleza humana: justicia ver

sus poder. Un debate. Buenos Aires: Katz Editores.

Churchland PM (1999) Materia y conciencia. Barcelona: Gedisa Editorial.  

Diéguez A (2017). Transhumanismo. Barcelona: Herder.

Foucault M (1990). Tecnologías del yo. Barcelona: Ediciones Paidós. 

Foucault M (2003). Historia de la sexualidad I. México: Siglo XXI Editores. 

Guerrero Mc Manus F (2015). Cuerpo cyborg ©. Explorando los ho-

rizontes filosóficos del organismo cibernético”. Protepsis. Revista de 

filosofía 7, 8:20-45.

Gutting G (Ed.) (2003). The Cambridge Companion to Foucault. New 

York: Cambridge University Press.

Haraway D (1995). Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de 

la Naturaleza. Madrid: Cátedra.      

Le Blanc G (2008). El pensamiento Foucault. Buenos Aires: Amo-

rrortu Editores.

Berg Olsen J K et al (Eds.) (2009). A Companion to the Philosophy 

of Technology. U.K.: Blackwell Publishing Ltd. 

Rabossi E (1995). La tesis de la identidad mente-cuerpo. En Bron-

cano F (Ed.), La mente humana (pp 17-42). Madrid: Editorial.

NOTAS   

1	 Eduardo Rabossi menciona que el problema mente-cuerpo tiene tres 

aristas: 1) la naturaleza de los fenómenos mentales vs la naturaleza de 

los fenómenos corporales; 2) el estatus ontológico de los fenómenos 

mentales, en términos de si estos corresponden a fenómenos inde-

pendientes de los fenómenos físicos y; 3) la posible relación entre los 

fenómenos mentales y los físicos, de si hay una relación causal entre 

ambos. Puede también verse Churchland (1999).

Gilberto Castrejón
CICATA, Unidad Legaria
Instituto Politécnico Nacional
Ciudad de México
gcastrejon@ipn.mx

© Javier Anzures Torres. Serie "Historias", tempera/papel, 57 x 78 cm, 2002.

Gilberto  Castrejón34

mailto:gcastrejon@ipn.mx



