
La ley de Godwin y el fracaso de las discusiones

La ley de Godwin, atribuida al escritor y abogado Mike 
Godwin, establece que, si una discusión en línea se pro-
longa lo suficiente, es solo una cuestión de tiempo hasta 
que alguno de los participantes compare a otro con Adolf 
Hitler o lo llame nazi.
	 ¿Por qué resulta tan difícil dialogar con quienes no 
comparten nuestros puntos de vista? Buena parte de las 
discusiones suele terminar con descalificaciones, insul-
tos, lágrimas y, ahora que discutimos también en línea, 
con mensajes como “Fulano ha abandonado el chat” o 
“Zutano te ha bloqueado”. Los protagonistas de la dis-
cusión explican así su fracaso: “Es que no sabe nada”, 
“Es muy terco”, “No razona”. 
	 Pero en el fondo todos intuimos que el principal pro-
blema es de otra naturaleza: no es la ignorancia sobre el 
tema ni la incapacidad para seguir un argumento, lo que 
sucede es que las emociones intervienen y se apoderan 
del debate.

Conclusión: “Discutir es inútil: no tiene caso porque 
nunca se llega a nada. Las discusiones solo generan di-
visiones”. De ahí las reglas de muchas familias: “No se 
habla de religión, política ni futbol”. La idea es que convi-
vamos con nuestras diferencias sin mencionarlas nunca.
	 Pero hay un riesgo también en nunca discutir nada: es-
tamos renunciando a comprendernos. Si nunca hablamos 
sobre temas sensibles que nos definen y nos importan, 

José María Llovet Abascal

Las discusiones no son inútiles

E l e m e n t o s  1 2 8 ,  2 0 2 2 ,  p p .  1 7 - 2 2 17

Llovet Abascal J. M. Las discusiones no son inútiles.
Elementos 128 (2022) 17-22

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


¿cómo vamos a saber qué piensa el otro, por qué 
lo piensa y cómo se siente al respecto? Discutir 
puede crear divisiones, pero no hacerlo también. 

No entendemos lo que el otro piensa

El riesgo de no discutir o de discutir siempre mal, 
peleando, es que terminemos perdiendo la capa-
cidad de comunicarnos con los otros, lo cual nos 
incapacita también para convivir con ellos. Vivimos 
en tiempos de creciente polarización. En casi to-
dos los países democráticos las sociedades están 
divididas en dos grandes grupos que se detestan. 
En Estados Unidos es más difícil actualmente que 
sobreviva un matrimonio demócrata-republicano 
que otro entre personas de religiones o etnias di-
ferentes. En México la división más palpable es la 
que existe hoy entre los defensores de la Cuarta 
Transformación y sus detractores. En este contexto 
parece que lo sensato es no discutir. Pero quizá 
estemos tan divididos porque somos cada vez me-
nos capaces de comprender lo que el otro dice. 

Interrogue a cualquier persona que tiene una 
convicción fuerte sobre un asunto polémico y pí-
dale que reconstruya la postura opuesta. Quizá la 
primera vez lo haga de manera burlona y simplista, 
es normal. Pero ahora pídale que lo haga en serio. 
Por lo general la reconstrucción de la postura no 
será mucho mejor. ¿Qué es lo que defiende una 
persona pro-choice, según una persona provida, 
por ejemplo? “Su ‘supuesto’ derecho a matar be-
bés”. ¿Qué es lo que defiende una persona provi-
da, según una persona pro-choice? “Quieren ne-
garle a una mujer el derecho a decidir sobre su 
cuerpo”. De acuerdo, pero según ellos, ¿qué es lo 
que están defendiendo? Nunca he visto una pan-
carta que diga “Matar bebés es mi derecho” o “Tu 
cuerpo no es tuyo, es del Estado”.

Cuando se le pide a una persona reconstruir 
la postura del otro, por lo general no es capaz de 
hacerlo al margen de su propia opinión sobre el 
asunto. Si uno cree que el socialismo empobrece 
a las personas, entonces automáticamente cree 

que los socialistas lo que quieren es una fábrica 
mundial de pobres. ¿Por qué alguien querría multi-
plicar la pobreza? Es ridículo, pero del otro lado no 
es muy diferente: la gente de izquierda, en general, 
cree que la gente de derecha lo que quiere es un 
mundo más opresivo y desigual: quiere un mundo 
con más racismo, xenofobia, misoginia, homofobia, 
transfobia y, por supuesto, la mayor desigualdad 
posible. ¿Y por qué les resulta inspirador un mundo 
así? Pues porque son de derecha, es decir, son por 
definición ignorantes, tontos y malvados.

Si lo que acabo de describir le resulta familiar, 
quizá piense que este tipo de posturas ridículas 
están generalizadas solamente entre las personas 
con pocos estudios. Pero no es así. La iniciativa 
More in Common, surgida en Estados Unidos en 
2017, ha elaborado una serie de investigaciones 
para mostrar que la percepción que tienen los de-
mócratas de los republicanos y los republicanos de 
los demócratas no se ajusta mucho a la realidad. 
A través de encuestas han tratado de mostrar que 
existe una “brecha perceptiva” (perception gap) en 
ambos grupos. Pero una de las conclusiones más 
sorprendentes a la que han llegado es que entre 
los republicanos tener más estudios no aumenta 
ni disminuye la brecha perceptiva (que es con-
siderable), mientras que entre los demócratas la 
brecha perceptiva aumenta significativamente. Es 
decir, mientras más estudios tiene un demócrata, 
se vuelve menos capaz de describir de manera 
realista las posturas de los republicanos. 

Este efecto es tan fuerte que un demócrata sin 

un diploma de bachillerato es tres veces más 

asertivo que alguien con estudios de posgrado 

(More in Common).

Nuestra matriz moral 

está emocionalmente configurada

¿Por qué resulta tan difícil comprender lo que el 
otro dice, quiere y siente? El psicólogo social es-
tadounidense Jonathan Haidt publicó en 2012 un 
libro titulado The Righteous Mind: Why Good People 
are Divided by Politics and Religion (publicado en José María  Llovet Abascal18



2019 por Editorial Deusto como La mente de los 
justos: por qué la política y la religión dividen a la 
gente sensata). Este libro explica desde la psicolo-
gía experimental cómo funciona lo que Haidt llama 
“la mente moral”. Se trata de mostrar, con base en 
estudios realizados en los últimos 30 años, algo 
que numerosos filósofos habían ya señalado des-
de hace mucho tiempo: que, a la hora de formar 
creencias, juzgar y tomar decisiones, nuestra razón 
generalmente juega un papel menor. 
	 Son las emociones las que nos mueven y las 
que suelen tener la última palabra sobre todo. Eso 
quiere decir que en un contexto en el cual nues-
tras convicciones y valores son puestos a prueba, 
como en una discusión, los argumentos son lo 
menos importante: lo relevante es lo que sucede 
al nivel de las emociones. Antes de que seamos 
conscientes siquiera de lo que una persona está 
diciendo, ya la hemos juzgado con base en criterios 
que dependen de la emoción: sabemos si tiene 
para nosotros credibilidad, si nos cae bien o mal, 
si nos resulta atractiva, admirable e inspiradora o 

más bien detestable y censurable. Según Haidt, 
“Las intuiciones vienen primero, el pensamiento 
estratégico después” (Haidt, 2019, p. 13 y ss). Esto 
quiere decir, en pocas palabras, que decidimos qué 
creer con las emociones y luego nuestra razón se 
encarga de buscar una justificación creíble y cohe-
rente. Si nuestro interlocutor afirma algo que nos 
resulta incómodo, por más que lo argumente de 
manera magistral, por más que refute todas nues-
tras objeciones, no lo creeremos.

Aristóteles sabía hace 24 siglos que para per-
suadir a alguien sobre algo la credibilidad y la emo-
ción suelen ser recursos más poderosos que los 
argumentos racionales (pero al final tenía una con-
cepción un poco más optimista del asunto: creía 
que con los hábitos intelectuales y morales correc-
tos, es decir, con un carácter virtuoso, es posible 
vivir según la razón). El filósofo escocés David Hu-
me afirmó, por su parte, que “La razón es, y debe 
ser, solo la esclava de las pasiones, y no puede 
pretender otro papel que el de servirlas y obe-
decerlas” (Hume, 2005, 415). Consecuentemente, 

Las discusiones no son inútiles
© Emilio Salceda. Xinacates.

San Nicolás de los Ranchos, Puebla, 2017. 19



cuando discutimos, cuando confrontamos nues-
tro punto de vista con el punto de vista de otra 
persona, la razón es solamente un instrumento 
al servicio de un amo mucho más poderoso. ¿Y 
qué quiere ese amo? Tener razón, probar su pun-
to, defender una idea con la que está encariñado.

Lo que Jonathan Haidt quiere es mostrar que 
lo que ha sido llamado desde hace unos años “la 
guerra cultural”, el enfrentamiento cada vez más 
violento entre conservadores y progresistas, entre 
humanistas seculares y grupos religiosos, tiene 
un componente que no puede ser ignorado: en la 
superficie es una guerra intelectual entre cosmo-
visiones que parecen ser inconmensurables; en 
el fondo es una guerra emocional. Haidt propone, 
siguiendo parcialmente a Hume y apoyándose en 
descubrimientos recientes de la psicología expe-
rimental, que la mente moral es parecida a una 
lengua con seis receptores del gusto. Tenemos, 
por ejemplo, un receptor que hace que sintamos 
repugnancia cuando presenciamos un acto violen-
to contra una persona vulnerable. Tenemos otro 
receptor que nos predispone a juzgar positivamen-
te una acción de reverencia hacia algo sagrado. 
Siguiendo la analogía, nuestro sentido del gusto, 
tal como ha sido educado por la cultura en la que 
crecimos, constituye nuestra matriz moral. Según 
Haidt, los progresistas en Estados Unidos solo 
tienen altamente desarrollados tres receptores 
morales, lo cual hace que les importe sobre todo 
lo que tiene que ver con la equidad, el cuidado a 
los vulnerables y la defensa de la libertad frente a 
la opresión. Pero tienen prácticamente bloqueados 
los receptores mediante los cuales se aprecia lo 
sagrado y se rechaza la profanación (lo que hace 
que sean incapaces de entender el patriotismo, 
la religiosidad y el pudor). Por la educación que 
han recibido, los conservadores son capaces de 
experimentar un sentimiento de abandono de uno 
mismo y de fuerte conexión con el grupo al que se 
pertenece, lo cual explica también que sean más 
religiosos, que sean más propensos a alistarse en 
el Ejército o volverse policías y que se preocupen 

más por defender los intereses de sus familias y 
comunidades, mientras que los progresistas se 
preocupan más por los extraños y por los dere-
chos en abstracto, además de que no suelen darle 
importancia a la lealtad. Los conservadores tienen 
altamente desarrollado el sentimiento de respeto 
por la autoridad, mientras que los progresistas 
sienten aversión hacia ella (hay que aclarar que 
Haidt no es conservador, sino progresista).
	 De acuerdo con Haidt, por lo tanto, no es que 
seamos incapaces de comprendernos la mayoría 
de las veces porque en algún momento “las emo-
ciones se apoderan de la discusión”. Más bien, lo 
que sucede es que las emociones controlan la dis-
cusión desde el principio: nuestra matriz moral se 
ha configurado con base en ciertas disposiciones 
con las que nacemos, pero sobre todo con base 
en la cultura en la que nos criamos y las experien-
cias de vida que hemos tenido. Esa matriz moral 
define cómo vemos el mundo y cómo concebimos 
a los demás, especialmente a quienes poseen una 
matriz moral muy diferente. Cuando entramos en 
contacto con esas personas, nuestra razón juega 
un papel menor a la hora de comunicarnos con 
ellas, porque en realidad lo que queremos, de ma-
nera natural, es defender la matriz moral que nos 
constituye y rechazar cualquier otra (y esto incluye 
a los progresistas que tradicionalmente se consi-
deraban tolerantes y liberales, lo cual no les ha 
impedido convertirse en los principales defensores 
en el siglo XXI de la censura, el adoctrinamiento 
activo y la cancelación de todo lo que desafía abier-
tamente su matriz moral). Nuestra razón hace las 
proezas más increíbles (en México las llamamos 
coloquialmente “maromas”) para construir justifi-
caciones de las creencias que se desprenden de 
nuestra matriz moral. 
	 El planteamiento de Jonathan Haidt es intere-
sante e ilustrativo, pero limitado en sus alcances, 
pues se reduce a mostrar lo que la psicología ex-
perimental puede enseñarnos sobre el funciona-
miento de la mente moral. Yo creo, en la línea de 
cierta tradición aristotélica (que él denomina “ra-
cionalista”) que la razón sí puede configurar creen-
cias sobre asuntos morales y políticos. Es posible, José María  Llovet Abascal20



aunque extremadamente difícil, adoptar creencias 
y convicciones con base en razones y no solo en 
emociones. Para eso sirven las virtudes intelectua-
les, ahora llamadas “virtudes epistémicas”, como la 
humildad (la capacidad de aceptar nuestra ignoran-
cia, nuestra falibilidad y nuestras limitaciones) o la 
benevolencia (la capacidad de interpretar caritativa-
mente lo que el otro dice). Pero es algo sumamente 
problemático, pues resulta que estas virtudes no 
solo son intelectuales, sino también morales, lo cual 
quiere decir que se desprenden también de nues-
tra matriz moral. Necesitamos partir de una matriz 
moral determinada para siquiera preocuparnos por 
la verdad, la coherencia, la objetividad, etcétera. 

Discutir es muy importante

Por lo general, las parejas que se mantienen juntas 
y que tienen relaciones sanas no son las que nun-
ca discuten, sino aquellas que discuten frecuente-
mente y que gracias a sus discusiones consiguen 
mejorar su comunicación y resolver sus conflictos 
(Strickler, 2012). ¿Esto puede ser válido también para 
las familias y las comunidades más grandes? Haidt 

no es pesimista: cree que la polarización puede 
disminuir si de hecho aprendemos a hablar con 
quienes piensan diferente. Pero hablar, hablar real-
mente, no puede ser entonces un mero intercambio 
de argumentos. Tiene que ser una conversación en 
la que ambas partes estén dispuestas a comprender 
qué piensa el otro realmente, por qué lo piensa y 
qué lo mueve. En el contexto político, esto quiere 
decir que hay que estar dispuestos a adentrarnos en 
la matriz moral del otro. Es una instancia de lo que 
el filósofo alemán Georg Gadamer llamó “fusión de 
horizontes”: tenemos que ampliar nuestro horizonte 
de comprensión, atrevernos a entrar en el mundo 
del otro para comprender por qué piensa algo que 
nos resulta tan extraño, repugnante o estúpido. 

¿Deberíamos apostar siempre por dialogar y 
no tanto por discutir? La palabra “diálogo” no re-
suelve mágicamente todos los problemas. Por lo 
general dialogamos después de haber discutido. 
Los diálogos son infrecuentes y generalmente arti-
ficiales, es decir, no surgen de manera espontánea 
en nuestras interacciones, sino que son planea-
dos y ejecutados en ambientes controlados. Si 
no discutiéramos, ni siquiera tendríamos material 
para entablar diálogos. Dialogar es la manera más 
fecunda de intercambiar puntos de vista y enten-
der al otro, y quizá deberíamos intentar que todas 
las discusiones en algún momento condujeran al 
diálogo; pero no podemos pretender eliminar las 
discusiones. Las discusiones pueden ser también 
estimulantes y fecundas, surgen espontáneamente 
ante el conflicto y el desacuerdo. La verdad se ma-
nifiesta dialécticamente, frente a la contradicción. 
Quien no ha contrastado sus puntos de vista con 
alguien que crea lo contrario, probablemente tiene 
una comprensión ingenua y superficial del tema.

The New York Times documentó en 2019 un ex-
perimento social organizado por el Centro de De-
mocracia Deliberativa de la Universidad de Stan-
ford y bautizado “America in One Room” (Badger 
y Quealy, 2019). Se trató de reunir a 526 personas, 
de procedencias e ideologías muy diversas, para 
discutir durante cuatro días sobre política. Cuando 

Las discusiones no son inútiles

© Emilio Salceda. Xinacates. 
San Nicolás de los Ranchos, Puebla, 2017.

21



el experimento concluyó, casi todos declararon 
que sus posturas no habían cambiado en lo más 
mínimo. Pero muchos afirmaron que entendían mu-
cho mejor a quienes tenían posturas diferentes. 
Cuando comenzó el experimento, el 30 % de los 
participantes creía que la democracia estadouni-
dense era funcional. Al finalizar el experimento el 
60 % lo creía. 

Si alguna vez despertamos y nos parece en-
contrarnos en un mundo en armonía perfecta, sin 
conflicto aparente, estamos en el cielo o bajo un 
régimen totalitario. Las democracias modernas es-
tán construidas bajo la premisa de que la libertad 
produce diversidad y la diversidad lleva inevitable-
mente a desacuerdos y conflictos. Pero estar en 
desacuerdo y tener conflictos no es necesariamente 
un impedimento para la convivencia pacífica y la 
construcción de consensos. El diálogo y las discu-
siones son necesarios para el buen funcionamien-
to de una democracia y en general de cualquier 

asociación de personas libres. La democracia mexi-
cana será una democracia más funcional y avan-
zada cuando aprendamos a discutir mejor. Discutir 
no siempre es inútil.

R e f e r e n c i a s

Badger E and Quealy K (2019). These 526 voters represent all of 

America. And they spent a weekend together. Recuperado  en junio 

6, 2022, de https://www.nytimes.com/interactive/2019/10/02/upshot/

these-526-voters-represent-america.html.

Haidt J (2019). La mente de los justos. Por qué la política y la reli-

gión dividen a la gente sensata. Barcelona: Deusto.

Hume D (2005). Tratado de la naturaleza humana. Madrid: Tecnos. 

More in Common. (n.d.). The perception gap. Recuperado de https://

perceptiongap.us/.

Strickler J (2012, January 28). Couples who argue together stay to-

gether. Star Tribune. Recuperado de https://www.startribune.com/

couples-who-argue-together-stay-together/138166289/?refresh=true.

José María Llovet Abascal
Instituto de Humanidades
Universidad Panamericana
jllovet@up.edu.mxJosé María  Llovet Abascal22

© Emilio Salceda. Xinacates. San Nicolás de los Ranchos, Puebla, 2017.

https://www.nytimes.com/interactive/2019/10/02/upshot/these-526-voters-represent-america.html
https://perceptiongap.us/
https://perceptiongap.us/
https://www.startribune.com/couples-who-argue-together-stay-together/138166289/?refresh=true
mailto:jllovet@up.edu.mx
https://www.nytimes.com/interactive/2019/10/02/upshot/these-526-voters-represent-america.html
https://www.startribune.com/couples-who-argue-together-stay-together/138166289/?refresh=true



