
Luis Villoro (1922-2014), filósofo mexicano con contribu-
ciones en epistemología y ética, cuenta con aproximacio-
nes a la estética poco abordadas entre otros teóricos, por 
lo que su visualización suele ser difusa. Aun así, se reco-
noce la autenticidad propositiva y el carácter crítico que 
imprime el filósofo en tales análisis. En La Mezquita Azul 
(Villoro, 2006), podemos reconocer la convivencia entre 
elementos estéticos con místicos, lo que confirma la exis-
tencia de cierto conocimiento distinto, basado en la ex-
periencia suprasensible.

El uso y validez de las creencias subjetivas y las razo-
nes objetivas, respectivamente, –tradicional división entre 
ciencia y mística–, dotan de valor ético y estético a las 
vivencias humanas sin refutarse mutuamente. A través de 
sus vivencias místicas o suprasensibles, Villoro sostiene 
que el conocimiento proveniente de la experiencia mística 
es un conocimiento estético original y propositivo, más 
allá de un saber marginal. 

Dicho conocimiento, cuya propiedad de transitar en-
tre las razones objetivas (conocimiento científico) y las 
creencias subjetivas (conocimiento personal) sin contra-
dicción, logra conjuntarlas y relacionarlas con la totalidad 

Jorge Rafael Delgado García
Heidi Alicia Rivas Lara
Iram Isaí Evangelista Ávila

La Mezquita Azul, de Luis Villoro: 
e x p e r i e n c i a  m í s t i c a  y 

c o n o c i m i e n t o  e s t é t i c o

E l e m e n t o s  1 2 7 ,  2 0 2 2 ,  p p .  7 3 - 7 8 73

Delgado García J. R. et al. La Mezquita Azul, de Luis Villoro: experiencia mística 
y conocimiento estético. Elementos 127 (2022) 73-78

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

www.openaccessweek.org
https://elementos.buap.mx/index.php
www.creativecommons.org


(conocimiento holístico), lo que fomenta la cons-
trucción racional objetiva del sentido ético y estéti-
co de la realidad –referida a la totalidad–, mediante 
el acceso a experiencias místicas.

En el primer apartado analizamos la experiencia 
de Villoro en la Mezquita, los vínculos y aptitudes 
que surgen del contacto con lo Sagrado y la To-
talidad. En el segundo apartado presentamos la 
relación que guarda tal experiencia con la genera-
ción de conocimiento estético como conocimiento 
personal, al igual que sus cualidades, propiedades 
y funciones. 

Finalmente, concluimos con la exposición de 
los vínculos entre experiencia mística y conoci-
miento estético, cuyas propiedades holísticas y 
subjetivas dotan de sentido a la interpretación de 
la realidad.

La Mezquita Azul: una experiencia mística

Cotidianamente nos desenvolvemos basándonos 
en creencias conforme a juicios y razones con el fin 
de interpretar la realidad. Villoro encuentra dos ti-
pos de creencias: la primera, busca el conocimiento 
válido suficiente para explicar la realidad con el fin 
de dominarla; y la segunda busca comprender el 
valor y el sentido que tal experiencia brinda al hom-
bre para comprenderse a sí mismo en el mundo. 
Ambas tienen el propósito de ofrecernos cómo son 
los sucesos y cómo están referidos a la totalidad: 

Para ello necesitamos conocer la dimensión va-

lorativa de los acontecimientos y la manera como 

están referidos a un todo (Villoro, 2006, pp. 81-82).

Para Villoro, ambas creencias están juntas, aun-
que con funciones diferentes: sea por sus apro-
piaciones dominantes o como directrices de vida, 
dotan de sentido a la realidad que buscan expli-
car. Reconocen inicialmente la concatenación de 
hechos generadores de tal experiencia; posterior-
mente, identifican los resultados emergentes con 
relación a la totalidad. Así, surgen nuevas teorías 

e hipótesis que generan juicios de valor de las in-
terpretaciones subsecuentes a la experiencia (Za-
mora, 2010, pp. 102-103).

Estéticamente, Villoro describe inicialmente la 
proporción geométrica de su arquitectura para, 
gradualmente, apreciar los patrones abstractos de 
su interior, quedando absorbido por experimentar 
la presencia ante lo Sagrado durante su visita. 

Ferreira interpreta tal contacto como un tránsito 
de la experiencia sensible inicial para transmu-
tar a una plenitud suprasensible, donde espacio, 
tiempo y cotidianidad son unidad trascendental 
perenne. La percepción unitaria genera memorias 
en el filósofo, como frases religiosas e interpreta-
ciones simbólicas, reforzando la vivencia de una 
experiencia consciente con la divinidad (Ferreira, 
2008, p. 87). Villoro describe la experiencia ante lo 
Sagrado como pérdida de individualidad, rebasada 
por una presencia superior: 

La experiencia es vivida como un abandono del 

mundo cotidiano [...] Tiene dos facetas: por una 

Jorge Rafael  Delgado García  et al74

© Germán Montalvo. Dando vueltas en círculo.



parte, pérdida del apego al yo, por la otra, afir-

mación del valor superior de algo que lo reba-

sa (Villoro, 2006, p. 53). 

La renuncia al egocentrismo, la noción de una 
inquietante certeza de verdad que sobrepasa la 
razón sin contradecirla y el sentido holístico que 
experimenta son resultado de estar presente ante 
el Todo: 

Este momento de la experiencia lo podemos 

definir como una experiencia mística, [...] que 

se expresa simbólicamente como lo sagrado, 

como algo místico, algo ético o algo estético 

(Ferreira, 2008, p. 88).

La presencia ante lo Sagrado genera “culpa” 
en Villoro, sintiéndose invasor al entrar en cierta 
habitación sacra restringida (Ferreira, 2008, p. 89). 
El cambio de habitación reconfigura su percep-
ción sensorial y éticamente reconoce su equívo-
co a conciencia. 

En este horizonte místico-ético-estético, tales res-
tricciones son asequibles solamente por una con-
dición volitiva (Ferreira, 2008, pp. 89-90). La noción 

de totalidad de Villoro es una percepción con ma-
yor alcance del mundo, donde todos los elementos 
existentes son observados con relación a ella. Esta 
observación prioriza vínculos entre individualidades 
con la totalidad, principalmente en los vínculos que 
hacen referencia desde la individualidad a la noción 
de totalidad. 

Los enunciados producidos de tales observa-
ciones mientan una realidad suprasensible al en-
tendimiento cotidiano, como revelación del pensa-
miento y la imaginación donde se observan estas 
cualidades supra sensoriales. Villoro llama a esta 
realidad “trascendente”, lo que define como 

[...] un objeto intencional que no se identifica 

con ninguno de los objetos de percepción cir-

cunscritos en un espacio y tiempo determina-

dos ni tampoco con la totalidad de ellos, pero 

que puede ser captado a través de cualidades 

de esos objetos percibidos (Villoro, 2006, p. 58).

La realidad “trascendente” es captada intencio-
nalmente como objeto de observación de los vín-
culos referenciales entre las individualidades con la 
totalidad como una unidad ordenada: no se observa 
al individuo con relación a sí mismo (egocentrismo), 
sino con relación al Todo (misticismo) y en función 
al mismo. 

La experiencia y el peculiar análisis que describe 
Villoro: suprasensible, despersonalizadora y holís-
tica; esto es, mística, demanda ciertas condiciones 
extraordinarias que comprometen al individuo que 
las vive “globalmente” y “compromete todas las fa-
cultades del sujeto y no solo sus capacidades per-
ceptivas e intelectuales” (Villoro, 2006, p. 62). 

Este tipo de experiencias demanda mayores ca-
pacidades intelectuales y perceptivas del individuo. 
Igualmente, el contar con un horizonte de visión 
mayor al alcance cotidiano para poder observar en 
conjunto las dimensiones epistemológicas, éticas 
y estéticas que tales experiencias evocan. 

La inconmensurabilidad de la totalidad de lo Sa-
grado y la exigencia de las capacidades individuales, 

La Mezquita Azul, de Luis Villoro... 75

© Germán Montalvo. Road movie.



generan atracción al buscar experiencias místicas 
en presencia de lo Sagrado:

Lo Sagrado manifiesta un poder irresistible, [...]. 

Para Villoro, lo sagrado es lo que se nos notifi-

ca a través de una experiencia mística (Ferreira, 

2008, p. 138).

Finalmente, a la vivencia experimentada se le 
busca su propósito y sentido: 

[...] lo sagrado es para Villoro, [...] una expe-

riencia místico-existencial [...] que da sentido 

al mundo y a la vida; en esto consiste la íntima 

relación entre lo sagrado y el sentido (Ferreira, 

2008, p. 144). 

La insignificancia existencial de la individuali-
dad ante la totalidad nos brinda un sentido vital 
para habitar el mundo y convivir con lo Sagrado.

La experiencia mística como generadora 

de conocimiento estético

Gracias a la experiencia mística surge en el indi-
viduo una valoración subjetiva del conocimiento 
adquirido, producto de una experiencia que no 
puede ni refutarse ni comprobarse objetivamente. 
Esta valoración genera revaloraciones de la rea-
lidad que superan las capacidades intelectuales 
(Ferreira, 2008, p. 94). 
	 Villoro la conceptualiza como “conocimiento 
estético”, el cual requiere capacidades sensoria-
les refinadas; concordancia con las categorías 
culturales y técnicas necesarias para revalorar el 
objeto estético:

“Conocedor” de una obra de arte es sólo quien, 

además de comprender los rasgos culturales 

que expresa, saber de su técnica, etc., está do-

tado de la sensibilidad y del gusto requeridos 

para apreciar su valor y gozarlo. Cierta dispo-

sición afectiva y valorativa hacia el objeto es 

condición necesaria para que se manifieste co-

mo bello (Villoro, 2006, pp. 62-63). 

Villoro advierte que esta nueva clase de cono-
cimiento es lo suficientemente cercano al ámbito 
epistemológico. Si bien toda experiencia es por sí 
misma subjetiva, el conocimiento estético permite 
que las experiencias subjetivas puedan ser trans-
mitidas bajo esquemas conceptuales objetivos y 
pertinentes (culturales, técnicos): 

El saber objetivo [...] verifica sus proposiciones 

en experiencias que requieren múltiples condicio-

nes subjetivas [...], requiere un aparato categorial, 

susceptible de ordenar los datos sensoriales, y es-

quemas conceptuales, capaces de interpretar lo 

dado dentro de ciertas líneas (Villoro, 2006, p. 61).

Para Villoro, las creencias basadas en experien-
cias personales de lo Sagrado, pueden ser toma-
das como una convención social, siendo pertinente 
preguntarse qué nos ofrecen y bajo qué concep-
tos se puede enunciar objetivamente sobre ellas. 
Respecto a este criterio, Ferreira enfatiza que enJorge Rafael  Delgado García  et al76

© Germán Montalvo. Columna Tampico.



personal reconoce su intersubjetividad y le dota de 
objetividad instrumental: 

Su justificación podría ser semejante a la de 

otros enunciados interpretativos menos gene-

rales, que se emplean en otros campos (Villo-

ro, 2006, p. 78). 

Estos enunciados pueden conceptualizar un 
evento histórico, por medio de la generación de 
crónicas de época, lo que “permite comprender sus 
productos específicos y conectar entre sí sus diver-
sas manifestaciones.” (Villoro, 2006, p. 78). 

Así mismo, como en un juicio ético, donde el 
comportamiento apela a la interpretación moral; en 
la valoración artística, la interpretación estética per-
mite apreciar la obra y su contexto:

En la medida en que un comportamiento par-

ticular queda iluminado por una interpretación 

moral [...], ese comportamiento “confirma” la 

interpretación moral. [...] De parecida manera, 

[...] una interpretación artística nos orienta para 

ver una nueva cualidad en una obra de arte [...], 

esa interpretación se vuelve más iluminadora y, 

por ende, más aceptable (Villoro, 2006. p. 78).

En el conocimiento estético las creencias, ac-
titudes e ideales en conjunto interactúan en la in-
terpretación de la realidad: 

En ambos casos, [...] la probabilidad de la in-

terpretación aumenta, para quien la acepta, al 

comprobar su capacidad para hacer compren-

sibles los hechos y revelar nuevas cualidades 

en ellos (Villoro, 2006, pp. 79).

Villoro puntualiza la intencionalidad del uso del 
conocimiento estético, sea en su manifestación 
personal o bajo parámetros objetivos: 

El aspecto autobiográfico de la pregunta no in-

teresa aquí; importa el problema que plantea: 

[...] caso de que una creencia sea razonable,  

[proveniente] de una experiencia personal de 

lo sagrado, cabe preguntar [...] ¿cómo pode-

mos expresar en preposiciones y conceptos 

racionales aquello que se muestra? (Ferreira, 

2009, p. 110).

Villoro reconoce en la experiencia vivida y do-
cumentada objetivamente un filón gnoseológico 
donde la subjetividad refiere a cierto conocimiento 
personal subjetivo, el cual mienta dos tipos de co-
nocimientos: el racional comprobable y el personal 
subjetivo que

[...] se basa en experiencias directas, compro-

bables por los sujetos que compartan, además, 

disposiciones afectivas comunes (Villoro, 2006, 

p. 63).

El verbo “conocer” incluye al conocimiento per-
sonal por ser parte de una experiencia sucedida en 
la realidad, sea intersubjetiva o esporádica (Villoro, 

1982, pp. 236-244). Enunciados que mientan lo Sa-
grado o la totalidad basados en el conocimiento 
personal, –inverificables en la realidad por su im-
posibilidad lógico-racional–, poseen propiedades y 
funciones distintas al conocimiento cotidiano, cien-
tífico o inmediato; por el contrario, expresan funcio-
nes cognitivas diferentes respecto a la interpreta-
ción de la realidad bajo un parámetro de totalidad 
(Villoro, 2006, p. 78). La valoración del conocimiento 

La Mezquita Azul, de Luis Villoro...

© Germán Montalvo. Tepito.

77



¿qué puede hacer la razón con una experien-

cia de ese tipo? (Villoro, 2006, p. 85). 

La valoración del conocimiento por sí mismo 
se fundamenta en la eficacia de sus resultados, 
los cuales son consecuencia de la reflexión lleva-
da a la práctica de tal conocimiento: 

El conocimiento de lo valioso orienta nuestro 

comportamiento, al otorgarle un sentido. [...] En 

analogía con los enunciados descriptivos, [...] 

una garantía de la validez de un enunciado va-

lorativo es el éxito de la acción guiada por él (Vi-

lloro, 2006, p. 81).

Finalmente, podemos resumir que el valor in-
trínseco que tal conocimiento contiene, esto es, 
su valor pragmático; adicional al valor del conte-
nido que el conocimiento estético puede proveer, 
dota de sentido a nuestros comportamientos y 
nos guía conforme a lo resultados que obtene-
mos cotidianamente.

Conclusión

En la experiencia mística, los elementos estereoscó-
pico-sensibles captan una presencia: la totalidad de 
lo Sagrado. En ella, hay un proceso de sublimación 
desde la trascendencia hacia la experiencia perso-
nal, estética y subjetiva. Igualmente, en lo místico, 
–la percepción del Todo–, surge el conocimiento 
personal estético dotador de sentido holístico (re-
ferente a la totalidad) y ético (al buscar su sentido) 
a la experiencia mística en su conjunto.

La experiencia estética es despersonalizadora. 
El Yo absorbido por un estado de pasividad y re-
ceptibilidad total –experiencia contemplativa– obe-
dece a un sentimiento de apertura del ego para 
que la totalidad lo absorba en su inconmensura-
bilidad. Igualmente, la experiencia personal como 
vivencia del tránsito entre lo material a lo supra-
sensorial, está demarcada por una predisposición 
abierta ante lo Sagrado. 

La visión holística del mundo, producto de ta-
les experiencias, evidencia la consideración estéti-
ca/mística que ofrece diversas funciones y propie-
dades que el conocimiento en cuanto tal obtiene.

Gracias a la experiencia de la apertura místi-
ca, la existencia subjetiva refiere directamente a la 
totalidad, dotándola de sentido. Tal conocimiento 
revalora lo Sagrado como totalidad, creando una 
relación analógica entre lo estético y lo místico, 
donde la razón instrumental dota de sentido teleo-
lógico al uso que se puede dar del conocimiento 
surgido por tales experiencias. 

Tal experiencia abre ese saber incierto, –pero 
vivido–, donde “valor y realidad” se unen con el 
fin de 

[...] orientar nuestra comprensión del todo, in-

vitarnos a una nueva forma de vida, [...] Formu-

la un reto a una interpretación global de la exis-

tencia (Villoro, 2006, p. 84).

	 Desde esta perspectiva, concluimos que el co-
nocimiento estético permite el acceso a una per-
cepción del mundo desde una revaloración del 
conocimiento mismo, donde las posibilidades pa-
ra comprender la realidad son potenciadas para 
apreciar la vida con relación a lo Sagrado/totalidad, 
gracias al valor formativo que tal conocimiento ge-
nera como guía hacia una mejor comprensión de 
la realidad circundante..

R e f e r e n c i a s

Ferreira J (2009). La Mística en Villoro. Devenires X, 20: 93-121.

Ferreira J (2008). La vía mística en Villoro. Recuperado de: http://

bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMICH/46.

Villoro L (2006). Vislumbres de lo otro. Ensayos de filosofía de la re-

ligión. México: Colegio Nacional / Editorial Verdehalago.

Villoro L (1982). Creer, saber, conocer. México: Siglo XXI.

Zamora F (2010). Imagen epistémica, imagen gnóstica. Eikasia. Re-

vista de Filosofía V (33):101-141.

Jorge Rafael Delgado García 
Heidi Alicia Rivas Lara 
Iram Isaí Evangelista Ávila 
FFyL/Universidad Autónoma de Chihuahua
jrdelgar@hotmail.comJorge Rafael  Delgado García  et al78

http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMICH/46
http://bibliotecavirtual.dgb.umich.mx:8083/xmlui/handle/DGB_UMICH/46
mailto:jrdelgar@hotmail.com

	sum Elementos 127.pdf
	Elementos 127-Web Ok.pdf
	Elementos 127-Web Ok.pdf
	Elementos 127-Web Ok.pdf
	Elementos 127-Web Ok.pdf
	55 Elementos 127 G Ok.pdf

	61 Elementos 127.pdf

	61 Elementos 127.pdf




