Glockner J. El vuelo milenario.
Elementos 122 (2021) 39-48

El vuelo milenario

Julio Glockner

Todo lo que ha sido expresado en una cultura arcaica
(a través de signos, gestos, ritos y mitos) tiene una
significacion metafisica, es decir, remite a un sistema
de afirmaciones coherentes sobre la realidad ultima.

Mircea Eliade

La danza de los voladores es una leccion, escenificada
ritualmente, que los pueblos originarios de Mesoamé-
rica han dado a la cultura occidental desde los prime-
ros contactos interculturales producidos en el siglo XVI
hasta nuestros dias. Una leccion holistica sobre las ma-
neras en que los humanos podemos relacionarnos con
la naturaleza a través de la reciprocidad y la compren-
sién de que nos debemos a ella mediante un complejo
de vinculos simbidticos. Los componentes simbdlicos
que conforman esta danza ritual, aluden precisamente
a esa red de sinergias que la humanidad mantiene con
el mundo natural al que esta plenamente integrada de
modo imprescindible.

De ese mundo sacralizado provenimos y a él volvere-
mos al morir, para renacer bajo nuevas formas de exis-
tencia. El ciclo interminable vida-muerte-vida que ano
con afo presenciamos en el eterno retorno de las lluvias,
el verdor de los campos y la fertilidad de la tierra, hace
posible la vida de las comunidades humanas, en ese ci-
clo esté inscrita nuestra existencia individual y colectiva
y a ese eterno retorno nos remite la escenificacion de la
danza de los voladores.


http://www.openaccessweek.org/
https://elementos.buap.mx/
https://creativecommons.org/

En el México antiguo, como entre los pueblos
originarios en el México actual, es indispensable la
colaboracion entre el trabajo humano y las poten-
cias espirituales que habitan en la naturaleza. Para
activar esta colaboracién es necesario el ritual, que
permite la confluencia entre las actividades huma-
nas y las acciones de las deidades, que atienden
al lamado que hombres y mujeres han hecho me-
diante la oracién, la ofrenda, el sacrificio, la danza
y la musica. Los campesinos preparan la tierray la
siembran, pero la germinacién y el crecimiento de
las plantas, el equilibrio entre el sol y las lluvias, es
obra de las deidades y de los seres espirituales que
propician una buena cosecha. Existe una energia
social y cosmica que circula, vinculando mediante
el ritual el trabajo fisico de los humanos con el tra-
bajo espiritual de las deidades, esa energia recibe
el nombre de chicahualiztli.' Este profundo sentido
de colaboracién con el mundo natural es la gran
leccién que la cultura occidental podria aprender
de los pueblos originarios, asumiendo frente a la
naturaleza una actitud religiosa, entendiendo por
religién la expresién de un sentimiento reverencial
hacia esta vida y colaborando en la conformacién
de un sentido universal para saberse parte de ella.

Las danzas rituales de voladores que presen-
ciamos en nuestros dias viene de muy lejos en el
tiempo, tanto como 2 mil 600 afnos de antigliedad,
segun las evidencias arqueoldgicas del preclasi-
co halladas en el Occidente de México, donde se
representa el ritual en pequefnas maquetas de ar-
cilla, con un poste colocado en medio de un gru-
po de personajes con atavios ceremoniales y en
cuya punta se encuentra una figura humana con
los brazos y las piernas extendidas en actitud de
volar. Los estudiosos han concluido, atinadamen-
te, que se trata de un axis mundi, es decir, de un
centro del mundo que conecta la dimension ce-
leste de las deidades con la terrenal de los huma-
nos y el inframundo de los antepasados, conside-
rando que estas maquetas se colocaban encima
de algunas tumbas en el centro de complejos ar-
quitecténicos consagrados a los ancestros.?

Ignoramos si desde estos remotos tiempos el
ritual de los voladores estuvo asociado a sacrificios
humanos, pero siglos después hay evidencias de
que asi sucedid, como lo muestran dos grafitis,
uno dibujado en la zona maya de Tikal, en el Petén
guatemalteco, alrededor del siglo IX de nuestra
era, y otro en el Cddice Tepeucila, pintado en la
cafnada de Cuicatlan, Oaxaca, en 1543. En ambos
casos se representa, con mayor 0 menor precision
y sentido estético, el sacrificio por flechamiento
asociado a la danza de los voladores.

Tiene razén Christian Duverger cuando plan-
tea que, para comprender el sacrificio, se debe re-
conocer que el organismo humano contiene, de
manera oculta, una considerable energia poten-
cial que se manifiesta en la prodigalidad del prin-
cipio vital, llamado tonalli, después de la muerte y
durante los cuatro anos de sobre-vida que trans-
curren tanto en su camino al Mictlan, como en la
disolucién final de la persona en el reino de los
muertos. El sacrificio humano es entonces un in-
tento por reciclar en beneficio del cosmos, y en
consecuencia de la sociedad, la potencia del to-
nalli liberada por la muerte fisica del organismo:
la muerte entendida como una fuente de energia.

El sacrificio humano de los aztecas constituye
en realidad la aplicacién practica de un curioso
fenémeno fisico: Si toda destruccién orgénica
libera energia, sélo la artificialidad de esta des-
truccién autoriza su captura... El sacrificio no es
fruto de alguna barbarie humana y gratuita. Es

esencialmente tecnologia.®

Durante el periodo virreinal aparecen nuevas
representaciones de la danza; en un grafiti en el
convento de Tepeapulco, Hidalgo, y en el Codi-
ce Azcatitlan en la ciudad de México. También se
menciona su practica en diversos documentos,
desde Guatemala y Nicaragua hasta Iguala, Mi-
choacan y Huauchinango, en el estado de Puebla.

Entre los nueve tipos de danzas que menciona
el dominico fray Diego Durdan, todas ellas practi-
cadas después de un prolongado adiestramiento
en escuelas, se refiere a quienes “usaban bailar



Foto 1. Teponaztle labrado en madera de la fiesta de “La Xochipila”.
Fotografia de Everardo Rivera.

alrededor de un volador alto, vistiéndose como
pajaros y otras veces como monas”.* Es muy pro-
bable que el disfraz de “monas” que se usaba an-
tiguamente se relacione con Xochipilli, deidad de
la danza, la musica, el juego vy las flores, una de
cuyas advocaciones es precisamente un mono.
Actualmente en la fiesta de “La Xochipila”, que se
celebra el dia de San Juan Bautista en Xicotepec
de Juarez, en la Sierra Norte de Puebla, se con-
serva un bello teponaztle labrado en madera con
la representacién de un mono® (Foto 1).

En Xicotepec se ejecutaba esta danza todavia
en los anos 30 del siglo XX, segun relata Helga Lar-
sen, quien proporciona una interesante informa-
cion sobre los efectos propiciatorios que su rea-
lizacion tenia sobre la naturaleza. La danza habia
caido en desuso en Xicotepec, pero fue celebra-
da nuevamente cuando los nahuas que habitan
esa regién consideraron que el hecho de haberla
abandonado era la causa de las malas cosechas
que se obtenian ultimamente. Decidieron enton-
ces volver a practicar la danza de los voladores
para dar satisfaccion a los “espiritus de la tierra'y
el maiz” para que el producto de sus sembradios
volviera a ser mas abundante.

Antes de llevar a cabo la danza se realizé un
sacrificio nocturno de guajolotes y pollos en una
cueva cercana. Después de la danza los voladores

comieron en la casa de uno de los mayordomos
de la fiesta. A cada uno de ellos se le purific sa-
humandolo con humo de copal, vertiendo después
agua limpia en sus manos. Una vez en la mesa, ca-
da danzante parti6 una tortilla en cuatro porciones
colocando los pedazos en torno a su plato para
senalar los cuatro rumbos del universo o puntos
cardinales. Larsen descubrié que los voladores
en Xicotepec representaban “los pajaros que do-
minan los vientos”, es decir, las aves que condu-
cen las nubes de lluvia favorables para los culti-
vos. Por Gltimo, los danzantes comentaron que la
ceremonia siempre es en honor de Tonatiuh, y al
decir esto sefalaban con el dedo hacia el Sol.®

El culto solar entre los antiguos mexicanos im-
plicaba el reconocimiento del astro como fuente de
energia susceptible de agotarse, de ahi la necesi-
dad de “alimentarlo” con una fraccion de energia
humana o animal que puede incrementarse ele-
vandose a energia césmica. Es una suerte de en-
tropia negativa, que reconoce implicitamente la
tendencia del sol a su desgaste (recordemos que
existieron cuatro soles anteriores en la cosmolo-
gia mesoamericana), que terminara por extinguir-
se, y, en consecuencia, procura, mediante el sa-
crificio, retardar al maximo este proceso entrépico.
Es probable que esta légica persista, modificada
sincréticamente, en el sacrificio de aves al interior
de la cueva que report6 Helga Larsen.

De acuerdo con los estudiosos de las danzas
prehispénicas y virreinales, Electra Mompradé y To-
natiuh Gutiérrez, a diferencia de otras expresiones
culturales la danza no fue prohibida por los evan-
gelizadores cristianos durante el periodo colonial,
que vieron en ella un instrumento vital para la ex-
presion religiosa y la integraron al ceremonial cato-
lico mezclando elementos nativos con el complejo
cultural hispano-arabe proveniente de la peninsu-
la espanola.

Este mestizaje cultural fue posible por el he-
cho de que en Espana se practicaban danzas den-
tro y fuera de los templos e intercaladas en las
procesiones religiosas.” Fue asi como las danzas



© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

conservaron elementos de paganismo y propicia-
ron un sincretismo relativamente libre e imagina-
tivo que vino a desembocar, después de largos
procesos interculturales, en la variedad de “vola-
dores” totonacos, nahuas, tepehuas, huastecos y
otomies que la practican, con algunas diferencias
en la vestimenta, la musica, el nUmero de danzan-
tes y su significado, en decenas de localidades de
la vertiente del Golfo en los estados de Veracruz,
Hidalgo, San Luis Potosi y Puebla.?

Fray Juan de Torquemada menciona la cere-
monia de los voladores en su Monarquia Indiana,
refiriéendose a ella como una actividad “de rego-
Ccijo” para engrandecer la solemnidad de las fies-
tas y para solazar los animos de los asistentes.
Después de describir la técnica de construccion
del palo y su mecanismo giratorio, se refiere a los
danzantes, “los cuales se vestian en figuras de di-
versas aves, tomando unos forma de aguilas cau-
dales y otros de grifos y otros de otras aves”. Tor-
quemada advierte que las vueltas que en su vuelo
dan los danzantes son 13, que multiplicadas por

cuatro que participan dan 52, nUmero condenado
por la iglesia por evocar el ciclo de renovacién del
fuego que se acostumbraba en la antigliedad. De
ahi que el fraile declare que

Estainvencion pienso que fue inventada del de-
monio, para tener estos sus falsos siervos y cul-
tores con mas viva y continua memoria de in-
fernal y abominable servicio; porque era una
recordacién de los cincuenta y dos anos que
contaban de su siglo en el cual circulo de afos
renovaban con el fuego nuevo, que sacaban al
pacto y concierto que tenian hecho con el de-
monio de servirle otros tantos afos en el discur-

so del tiempo venidero.®

Los antiguos mexicanos llamaban xiuhmolpilli,
que significa “atadura de anos”, a los cuatro perio-
dos, de trece anos cada uno, que conformaban un
ciclo de 52 afos, equivalente a nuestro siglo. Cada
periodo de trece afos se llamaba tlalpilli y tenia un
nombre: Tochtli (conejo); Acatl (cana), Tecpatl (pe-
dernal) y Calli (casa). Tlalpilli significa ligado, uni-
do, y se refiere a la coincidencia del primer dia del



ano solar de 365 dias con el primer dia del aho de
Venus, de 260 dias. De 260 dias era el calendario
adivinatorio llamado Tonalamatl. Asi que, cada tre-
ce anos, el primer dia de la primera veintena (el afo
solar se dividia en 18 veintenas mas cinco dias lla-
mados nemontemi) era también el primer dia de la
primera trecena, y ambos llevaban el signo Ce Ci-
pactli (Uno Lagarto). Segln la teogonia nahua referi-
da por Sahagun, Cipactli fue un enorme pez creado
por los cuatro dioses: Tezcatlipoca, Camaxtli, Quet-
zalcdatl y Huitzilopochtli, el cual se transformé en la
tierra-mujer Tlalcihuatl, pareja del dios Tlaltecutli.!

En el siglo XVIII Francisco Javier Clavijero in-
cluia la danza de los voladores como un especta-
culo més de los juegos publicos que se celebraban
en las grandes ocasiones, especialmente en las
fiestas del ano secular. Menciona a los participan-
tes disfrazados de garzas, aguilas y otras aves, la
destreza con la que subian a lo mas alto del palo
y danzaban uno a uno en la pequena plataforma,

[...] y después de haber divertido por unrato alain-
mensa multitud que concurria a verlos, se ataban
los cuatro voladores y, arrojandose con violen-

cia, comenzaban su vuelo con las alas tendidas.

Ni una sola mencién hace Clavijero al sentido
cdsmico o sacramental de lo que ya no considera
un ritual sino un juego, ya no hay una lectura del
simbolismo propiciatorio en el descenso de los
voladores sino solo habilidad, valor y destreza en
quienes se atreven a participar en la funcién que
algo tiene de circense. Cuando Clavijero consi-
dera que “lo principal del juego” es tener un arbol
que permita dar trece vueltas, que multiplicadas
por cuatro danzantes den 52, sélo concluye que
representa el siglo de los antiguos mexicanos."

La legendaria antrop6loga danesa, Bodil Chris-
tensen, particip6 en febrero de 1940 en la danza de
los voladores, en el poblado de Pie del Cerro, en
la Sierra Norte de Puebla, segun relata su amiga
y colega Irmgard Weitlaner Johnson. En un acto
de valiente atrevimiento decidié participar con los
voladores en su ceremonia, lo hizo sentada, como
si fuera un volantin.’? Poco a poco el pensamiento

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

ilustrado se abriria paso, con las reformas borboni-
cas y el pensamiento racionalista sustentado en la
ciencia y sus principios, creando una nueva men-
talidad y ensanchando la distancia respecto a las
consideraciones religiosas de la existencia huma-
na. De este modo se fue desacralizando el mundo
ritual indigena en amplios sectores de la pobla-
cidn, sobre todo urbana, que valoraban la danza
mas por la destreza de sus participantes que por
su caracter propiciatorio y sacramental. No obs-
tante, en numerosos pueblos indigenas continué
preservando con vigor, hasta nuestros dias, un
vinculo con la naturaleza sustentado en la nocion
de lo sagrado. Jacques Galinier hace una obser-
vacion en el sentido de que el caracter especta-
cular del ritual propicia su reaparicion en lugares
donde habia desaparecido, y vuelve a surgir, en
buena medida, estimulado por el turismo nacional
e internacional.”® En efecto, el resurgimiento de la
danza puede estar motivada por un fin comercial
y su presentacion como espectaculo, lo que no
excluye que en otras circunstancias atienda los
requerimientos de un rito propiciatorio al interior
de sus comunidades.

El nombre que recibe en nahuatl el ritual de los
voladores es netotiliztli, que significa simplemente
“danza”, pero Helga Larsen registré un nombre mas
descriptivo, tlacuapatlanini, que quiere decir “los
hombres que vuelan desde lo alto del palo”; y en
huasteco se nombra bisom tiu; “danzantes aguilas”."



© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

Stresser- Péan describe asi el inicio del ritual
entre los huastecos de San Luis Potosi:

Una manana, después de algunas precaucio-
nes rituales, se va a cortar el arbol que servira
de poste; ceremonia que se acompafa con mu-
sica. Eltronco se arrastra hastala plaza del pue-
blo. Cerca de su punta se amarra una especie
de collera hecha de cuerdas y de pedazos de
madera, pieza esencial que proveera un pun-
to de apoyo fijo. De ésta se desprenden cinco
cuerdas, cuatro de las cuales serviran para el
descenso o “vuelo” de los danzantes, la quin-
ta, aplicada a lo largo del madero por una serie

de argollas, estd destinada a servir de escalera.

Péan concluye, después de analizar distintos ri-
tuales practicados por diversas etnias, que la dan-
za de los voladores se celebra en todas partes
una vez al ano preferentemente durante las fiestas

patronales, aunque esto no excluye, dado su alter-
no caracter profano, que se realice en otras oca-
siones festivas no necesariamente religiosas o co-
mo espectaculo turistico.

Péan se atribuye “tras gestiones bastante com-
plicadas”, el mérito de haber logrado, en 1938, que
los huastecos revivieran la danza que habian de-
jado caer en el olvido."”

El ayuno, la abstinencia sexual y la eliminacién
de lasal, el chile y otros condimentos en los escasos
alimentos, son tables que habra que acatar para
estar preparado fisica y espiritualmente de manera
que se pueda ejecutar la danza sin los riesgos pro-
vocados por alguna infraccién ritual. Particular im-
portanciatiene dirigir algunas oraciones y presentar
una ofrenda a los instrumentos y accesorios de la
danza, desde la eleccién y el corte del arbol ade-
cuado en el bosque, su traslado y plantacion en la
plaza donde se llevara a cabo el ritual, y mas tarde al
mecanismo giratorio, las cuerdas y todo aquello que
se empleay de lo que depende tanto la buena eje-
cucion de la danza como la vida de los danzantes.

Si consideramos que la plataforma de la cual
descienden los cuatro voladores tiene un centro en
el cual danza un quinto participante, hoy llamado
caporal, que se dirige a los cuatro rumbos del uni-
verso para invocar las fuerzas cosmicas y meteoro-
l6gicas que ahi habitan, y propiciar buenas lluvias
para los cultivos, entonces tenemos un quincun-
ce, los cuatro rumbos y el centro, donde la conjun-
cién espacio-temporal permite, mediante la danza
ritual, propiciar el desencadenamiento ciclico de
esas fuerzas genésicas en beneficio de las comu-
nidades y sus sembradios.

Las comidas en comun de los danzantes y las
ofrendas que se obsequian alas deidades, alos muer-
tos y a los utensilios empleados en la danza cubren
los tres niveles del axis mundi: el cielo, el submundo
donde conviven los muertos con las semillas y la
tierra habitada por los humanos y sus instrumentos.

El axis mundi simbolizado en el arbol desramado,
descortezado y plantado en el centro de la plaza
donde se realiza el ritual, conecta, deciamos al prin-
cipio, los tres niveles de existencia, el celeste de
las deidades, el terrestre humano y el inframundo



© Enrique Soto. Voladores. Cholula, Puebla, 2015.

de los antepasados. En su parte mas alta el palo
tiene una pequena plataforma donde se lleva a ca-
bo el acto culminante de la ceremonia, que es la
invocacion a los seres celestiales, el sol, diversas
deidades, santos, espiritus auxiliares que trabajan
con los vientos, las nubes y la lluvia, y un disposi-
tivo movil que permite el descenso en circulos de
los danzantes, que representan a esas entidades
espirituales que desde lo alto vienen a fecundar la
tierra, a hacer posible la vida desde su gestacion en
el subsuelo con la siembra de las semillas, princi-
palmente el maiz, que resurge afo con afno desde
tiempos inmemoriales.

En Las fiestas aztecas de los dioses de la llu-
via, Johanna Broda menciona que la sociedad se
componia de dos estratos superpuestos: el de la
poblacidn agricola asentada en el Valle de México
desde tiempos remotos, y el de los inmigrantes chi-
chimecas, tribus cazadoras y recolectoras que ve-
nian del norte. Mientras la religién de los primeros
giraba en torno del culto a la fertilidad y la peticion
de lluvias, la religién de los segundos se orientaba
primordialmente al culto solar y la adoracién del
planeta Venus.

De esta observacién Maria Sten deduce, atina-
damente, que en las grandes festividades en las
que participaban tanto el pueblo (macehualtin),
como los nobles (pipiltin), cada estrato danzaba
a diferentes advocaciones de la misma deidad, de

modo que en la celebracién de Xochipilli el pueblo
podia ver en esta deidad al patrén de la vegetacion
y del maiz, mientras que los guerreros bailaban
viendo en él al dios solar.’®

Ambos aspectos, Sol y Tierra, conviven en lo
alto y lo bajo del palo-arbol utilizado en la danza de
los voladores. Bodil Christensen tuvo la fortuna de
conocer a finales de la década de los afos cuaren-
ta a don Maximo Garcia, un anciano guardian del
teponaztle con figura de mono arafia que evoca
al dios Xochipilli que hasta la fecha se utiliza, o su
réplica, en los rituales de Xicotepec. Don Maximo
le confi6 a Christensen el cuidado de un texto que
contiene las oraciones pronunciadas en ocasion
del levantamiento y el descenso del palo que se
utiliza en la danza de los voladores el 24 de junio,
dia de San Juan Bautista, patrono del pueblo.”

El levantamiento del poste ritual es posible gra-
cias a la fuerza de decenas de hombres que se
valen de horquetas, cuerdas y estacas. Debe entrar
en un agujero y aplastar un polluelo que ha sido
depositado en el fondo con el proposito magico
de proteger a los danzantes en su vuelo.”®

Una vez erecto el poste y debidamente apun-
talado con grandes cufias se le bendice en el
nombre de Dios Padre, Dios Hijo y Dios Espiritu
Santo. Jesus Jauregui, quien ha analizado minu-
ciosamente el ritual, sefala que el acto de clavar
un poste dentro de un agujero cavado en la tierra
remite simbolicamente a la copula de un elemento
masculino (arriba) con otro femenino (abajo); se
trata, dice, de un acto metaférico de fecundacion y
solemne conjuncién de las fuerzas luminosas y ca-
lientes del mundo superior, con las fuerzas oscuras
y frias del inframundo, logrando asi la renovacién
de la vida en el mundo intermedio habitado por los
humanos, los animales y las plantas.”®

El texto entregado a Christensen describe la
circunstancia del ritual, mencionando el sacrificio
del ave que se ofrenda a los espiritus para que
les otorgue la fuerza protectora a los voladores;
se menciona también la presentacién de “luces”
(velas de cera) avalando la condicién de limpieza



o castidad de los participantes que han cumplido
con la abstinencia sexual como hijos que son de
San Juan Bautista; por ultimo, se mencionan las
ofrendas florales, tan comunes en el México anti-
guo y en el presente, para deleitar con su belleza
y su aroma a los angeles del cielo y pedirles “que
no les pase nada” a los danzantes, quienes tam-
bién saben volar por los aires. Estas son las pala-
bras que se pronuncian al levantar el “palo”:

Ya aquilo alsamos lo enderezamos este palo
En que gusten estos bayladores

y lo entregamos este ave

Que lo reciban para darles fuerzas a tus hijos por
Fiesta o veneracién del pueblo o patrén

San Juan Bautista

Luego lo presentamos estas luces,

que se presentan

Limpios o castos los hijos de

San Juan Bautista aqui

Adornan con flores o regando flores
entusanta casa

O en este atrio, en cada ano lo festejamos

en este pueblo

Los que se acuerdan o los que creen

Y también los rogamos a todos los angeles
que estan en el cielo

Que los ayude cuando estan volando

en el viento

Que lo hagan con respeto

Que no les pase nada.

Al concluir el ritual y colocar el palo horizontal-
mente sobre el patio ceremonial, se le entregan
ofrendas en senal de agradecimiento, tanto por su
utilidad fisica como por el servicio que ha prestado
al permitir el contacto con las fuerzas y entidades
espirituales. Se ofrece chocolate y mole de guajo-
lote a los espiritus 0 4ngeles y a los antepasados
que inventaron el ritual. Tanto al principio como al
final de las oraciones los participantes en la danza,
en nombre propio y de la poblacion, se presentan
como hijos que reconocen a cuatro “Padres”, los

tres que conforman la Trinidad, y el Santo Patrén,
San Juan Bautista. Al concluir el ritual de despe-
dida se corta el palo y se distribuye entre los vo-
ladores, sus familiares y allegados. Generalmente
se utiliza para construir cercas, pero no se debe
usar como combustible, aunque Galinier refiere
gue, entre los otomies, después de un afno en que
permanece custodiado por las autoridades civiles,
el palo es vendido como lena.
Palabras pronunciadas al acostar el palo:

Ahora ya aqui lo tumbamos este palo

En que se dieron gusto flores

Ya aqui damos las gracias con un poquito

de chocolate

Un poquito de moliy que lo alcen los

Espiritus o angeles

O quienes primero lo inventaron este prodigio
Todos los hijos nos despedimos con

otras luces de cerca

Poreso le pedimos si nos deja llegar

para otro afno

O tiempo, si nuestro Senor Dios nos deja
Ahora ya aqui nos despedimos

Pues si lo hicimos bien o no asi aqui lo hicimos

En la fiesta de nuestro patrén del pueblo.
Debo resaltar, por ultimo, la importancia que

tiene el hecho de que la danza se lleve a cabo en
un arbol ritualmente sustraido de la naturaleza para

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.



convertirlo, simbdlicamente, en un arbol césmico,
en un axis mundi, un centro del mundo desde el
cual se ejerce un vinculo magico religioso con la
naturaleza y con los espiritus y deidades que en
ella habitan, con la finalidad de propiciar la fertili-
dad de latierra y el bienestar de la comunidad. La
fertilidad es —dice Mircea Eliade—- en el orden de
las realidades biolégicas, lo mismo que lo 6ntico
en el orden metafisico,?° de modo que el arbol re-
presenta escenograficamente la fertilidad, pero el
arbol césmico representa la creacién. De ahi deriva,
precisamente, la relacién del palo-arbol ritual con
los tres niveles de la existencia y los cuatro rumbos
del universo.

Estamos ante una ritualidad vinculada a una mi-
tologia que considera a la humanidad no como crea-
day colocada, desde fuera, en el mundo, sino que
concibe a las creaturas vivas, sean plantas, anima-
les 0 humanos, como seres que han emergido de la
naturaleza misma, a ella se deben y con ella deben
mantener relaciones de correspondencia armoniosa.

NOTAS

1 Good C. “La vida ceremonial en la construccién de la cultura:
procesos de identidad entre los nahuas de Guerrero”. En Historia
y vida ceremonial en las comunidades mesoamericanas: los ritos
agricolas, Johanna Broda y Catherine Good coordinadoras, INAH-
UNAM, México, 2004.

2 Urcid, J. “Antigiedad y distribucién de la danza de los voladores.
Aguilas que descienden y corazones que ascienden”, Arqueologia
Mexicana, Vol. XIV, No. 81, septiembre-octubre de 2006, p.p. 70-74.

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

3 Duverger Ch (1983). La flor letal. Economia del sacrificio azteca

(pp. 112-113). FCE, Seccién de Obras de Antropologia, México.

4 Duran fray Diego (1983). Historia de las Indias de Nueva Espanae Is-

las de Tierra Firme (p. 194). Biblioteca Porrta No. 36, Tomo |, México.

5 Glockner Julio (1997). El ojo del ciclope. La fotografia de Everardo

Rivera (pp. 29-40). Elementos 26, revista de cienciay cultura, BUAP.

6 Stresser-Péan G (2016). La danza del volador entre los indios de
México y América Central (p. 136). FCE, Seccién de Obras de An-

tropologia, México.

7 Historia General del Arte Mexicano, tomo Xl; Danzas y Bailes Po-

pulares, tomo |, Editorial Hermes, México, 1981.

8 Hasta la fecha —dice JesUs Jauregui- no se cuenta con descrip-
ciones precisas de cada variante y menos adn con un analisis de
las transformaciones estructurales correspondientes a cada uno
de estos grupos indigenas; Jauregui, Jesus, Una comparacion es-
tructural del ritual del volador (p. 144). Escritos, revista del Centro

de Ciencias del Lenguaje, NUm. 4, enero-junio de 2010.
® Arqueologia Mexicana (p. 21). Edicién Especial 88, octubre de 2019.

19 Robelo A. C (1982). Diccionario de mitologia nahoa, Biblioteca

Porrtia No. 79, México.

11 Clavijero FJ (1982). Historia antigua de México (pp. 245-246). Po-

rrda, Coleccion Sepan cuantos, México.

12 Weitlaner | (1988). Bodil Christensen. En Garcia Mora, Carlos, La
antropologia en México. Panorama histérico No. 9, los protagonis-

tas, Coleccion Biblioteca del INAH.

13 Galinier J (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los
rituales otomies (p. 383). UNAM-CEMCA-INI, México.

14 Stresser-Péan G. Op cit, p. 188.

15 Stresser-Péan G (1989). Los origenes del volador y del comelaga-
toazte. En Ochoa, Lorenzo, Huaxtecos y totonacos. Una antologia his-
torico cultural (pp. 83-84). CONACULTA, Coleccién Regiones, México.

18 Sten M (1990). Ponte a bailar tu que reinas (p.155). México: Joa-

quin Mortiz.

17 Bodil Christensen publicé el texto con el titulo de “Oraciones del
culto del volador” en la Revista de Estudios Antropoldgicos, de la
Sociedad Mexicana de Antropologia en 1950, y comenta que, des-
de hacia siete anos, en 1943, “este antiquisimo rito no se ha vuelto
a verificar ahi”. Quiza por esta razén el viejo Maximo le obsequié

las oraciones que atinadamente dio a conocer.

18 Galinier menciona que entre los otomies de Santa Maria Apipil-
huasco, Veracruz, se depositan en el hoyo un pollo, una gallina ne-
gra, velas, aguardiente, flores de cempasuchil y figuras de colores
de papel magico. La operacion la lleva a cabo el lider de la danza,
un prestigiado chaman que dirige un discurso propiciatorio a las

ofrendas. Galinier, Jacques, op cit. p. 385.

19 Jauregui J (2019). Significados principales de la danza de los vo-
ladores, Arqueologia Mexicana (p. 34). Edicién Especial, No. 88,
octubre 2019.



© Enrique Soto. Voladores.

20 Flijade, Mircea, Una nueva filosofia de la luna, Editorial Trotta, Ma-

drid, 2010, capitulo: El simbolismo del arbol césmico.
BIBLIOGRAFIA

Arqueologia Mexicana, La danza de los voladores. Patrimonio de la
humanidad, Edicion Especial No. 88, octubre de 2019.

Clavijero FJ (1982). Historia antigua de México, Porrta, Coleccién

Sepancuantos No. 29, México.

Christensen B (1950). Oraciones del culto del volador, Revista de

Estudios Antropolégicos, Sociedad Mexicana de Antropologia.

Duran fr D (1984). Historia de las Indias de Nueva Espana e Islas

de Tierra Firme (p. 194). Biblioteca Porria No. 36, Tomo |, México.

Duverger C (1983). La flor letal. Economia del sacrificio azteca, FCE,

Seccién de Obras de Antropologia, México.

Eliade M (2010). Una nueva filosofia de la luna, Editorial Trotta, Ma-

drid, capitulo: El simbolismo del &rbol cosmico.

Galinier J (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los ri-
tuales otomies. México: UNAM-CEMCA-INI.

Glockner J (1997). El ojo del ciclope. La fotografia de Everardo Ri-
vera. Elementos 26, BUAP.

Good C (2004) Lavida ceremonial enla construccion de la cultura: pro-
cesos de identidad entre los nahuas de Guerrero. En Broda J y Good

C (coord.). Historia y vida ceremonial en las comunidades mesoameri-

Cuetzalan, Puebla, 2009.

canas: los ritos agricolas, Coleccion Etnografia de los Pueblos Indige-

nas de México. Serie Estudios Monogréficos, INAH-UNAM, México.

JaureguiJ (2019). Significados principales de la danza de los vola-

dores (p. 34). Arqueologia Mexicana 88, Edicion Especial.

Jauregui J (2010). Una comparacion estructural del ritual del vola-

dor, Escritos, Revista del Centro de Ciencias del Lenguaje 4.

Mompradé Ey Gutiérrez T (1981). Historia General del Arte Mexicano,
tomo XI; Danzas y Bailes Populares, tomo |. México: Editorial Hermes.

Robelo A. C (1982). Diccionario de mitologia nahoa. México: Bi-

blioteca Porria No. 79.

Stresser-Péan G (1989). Los origenes del volador y del comela-
gatoazte. En Ochoa, Lorenzo, Huaxtecos y totonacos. Una antolo-
gia histérico cultural, CONACULTA, Coleccién Regiones, México.

Stresser-Péan G (2016). La danza del volador entre los indios de
México y América Central (p. 136). México: FCE, Seccion de Obras
de Antropologia.

Urcid J (2006). Antigliedad y distribucién de la danza de los vola-
dores. Aguilas que descienden y corazones que ascienden. Ar-
queologia Mexicana 81(XIV):70-74.

Weitlaner | (1988). Bodil Christensen. En Garcia Mora, Carlos, La
antropologia en México. Panorama histérico 9. Los protagonistas,
Coleccién Biblioteca del INAH.

Julio Glockner
Antropédlogo
julioglockner@yahoo.com.mx


mailto:julioglockner@yahoo.com.mx

	17-Elementos 122-Web.pdf
	Elementos 122-Web.pdf
	Portada-Elementos 122-Web.pdf
	Elementos 122-Web.pdf
	Sin título





