
Todo lo que ha sido expresado en una cultura arcaica 

(a través de signos, gestos, ritos y mitos) tiene una 

significación metafísica, es decir, remite a un sistema 

de afirmaciones coherentes sobre la realidad última.

Mircea Eliade 

La danza de los voladores es una lección, escenificada 
ritualmente, que los pueblos originarios de Mesoamé-
rica han dado a la cultura occidental desde los prime-
ros contactos interculturales producidos en el siglo XVI 
hasta nuestros días. Una lección holística sobre las ma-
neras en que los humanos podemos relacionarnos con 
la naturaleza a través de la reciprocidad y la compren-
sión de que nos debemos a ella mediante un complejo 
de vínculos simbióticos. Los componentes simbólicos 
que conforman esta danza ritual, aluden precisamente 
a esa red de sinergias que la humanidad mantiene con 
el mundo natural al que está plenamente integrada de 
modo imprescindible. 
	 De ese mundo sacralizado provenimos y a él volvere-
mos al morir, para renacer bajo nuevas formas de exis-
tencia. El ciclo interminable vida-muerte-vida que año 
con año presenciamos en el eterno retorno de las lluvias, 
el verdor de los campos y la fertilidad de la tierra, hace 
posible la vida de las comunidades humanas, en ese ci-
clo está inscrita nuestra existencia individual y colectiva 
y a ese eterno retorno nos remite la escenificación de la 
danza de los voladores.

Julio Glockner

El vuelo milenario

E l e m e n t o s  1 2 2 ,  2 0 2 1 ,  p p .  3 9 - 4 8 39

Glockner J. El vuelo milenario. 
Elementos 122 (2021) 39-48

w w w. e l e m e n t o s . b u a p . m x

http://www.openaccessweek.org/
https://elementos.buap.mx/
https://creativecommons.org/


	 En el México antiguo, como entre los pueblos 
originarios en el México actual, es indispensable la 
colaboración entre el trabajo humano y las poten-
cias espirituales que habitan en la naturaleza. Para 
activar esta colaboración es necesario el ritual, que 
permite la confluencia entre las actividades huma-
nas y las acciones de las deidades, que atienden 
al llamado que hombres y mujeres han hecho me-
diante la oración, la ofrenda, el sacrificio, la danza 
y la música. Los campesinos preparan la tierra y la 
siembran, pero la germinación y el crecimiento de 
las plantas, el equilibrio entre el sol y las lluvias, es 
obra de las deidades y de los seres espirituales que 
propician una buena cosecha. Existe una energía 
social y cósmica que circula, vinculando mediante 
el ritual el trabajo físico de los humanos con el tra-
bajo espiritual de las deidades, esa energía recibe 
el nombre de chicahualiztli.1 Este profundo sentido 
de colaboración con el mundo natural es la gran 
lección que la cultura occidental podría aprender 
de los pueblos originarios, asumiendo frente a la 
naturaleza una actitud religiosa, entendiendo por 
religión la expresión de un sentimiento reverencial 
hacia esta vida y colaborando en la conformación 
de un sentido universal para saberse parte de ella. 
	 Las danzas rituales de voladores que presen-
ciamos en nuestros días viene de muy lejos en el 
tiempo, tanto como 2 mil 600 años de antigüedad, 
según las evidencias arqueológicas del preclási-
co halladas en el Occidente de México, donde se 
representa el ritual en pequeñas maquetas de ar-
cilla, con un poste colocado en medio de un gru-
po de personajes con atavíos ceremoniales y en 
cuya punta se encuentra una figura humana con 
los brazos y las piernas extendidas en actitud de 
volar. Los estudiosos han concluido, atinadamen-
te, que se trata de un axis mundi, es decir, de un 
centro del mundo que conecta la dimensión ce-
leste de las deidades con la terrenal de los huma-
nos y el inframundo de los antepasados, conside-
rando que estas maquetas se colocaban encima 
de algunas tumbas en el centro de complejos ar-
quitectónicos consagrados a los ancestros.2

	 Ignoramos si desde estos remotos tiempos el 
ritual de los voladores estuvo asociado a sacrificios 
humanos, pero siglos después hay evidencias de 
que así sucedió, como lo muestran dos grafitis, 
uno dibujado en la zona maya de Tikal, en el Petén 
guatemalteco, alrededor del siglo IX de nuestra 
era, y otro en el Códice Tepeucila, pintado en la 
cañada de Cuicatlán, Oaxaca, en 1543. En ambos 
casos se representa, con mayor o menor precisión 
y sentido estético, el sacrificio por flechamiento 
asociado a la danza de los voladores. 
	 Tiene razón Christian Duverger cuando plan-
tea que, para comprender el sacrificio, se debe re-
conocer que el organismo humano contiene, de 
manera oculta, una considerable energía poten-
cial que se manifiesta en la prodigalidad del prin-
cipio vital, llamado tonalli, después de la muerte y 
durante los cuatro años de sobre-vida que trans-
curren tanto en su camino al Mictlán, como en la 
disolución final de la persona en el reino de los 
muertos. El sacrificio humano es entonces un in-
tento por reciclar en beneficio del cosmos, y en 
consecuencia de la sociedad, la potencia del to-
nalli liberada por la muerte física del organismo: 
la muerte entendida como una fuente de energía. 

El sacrificio humano de los aztecas constituye 

en realidad la aplicación práctica de un curioso 

fenómeno físico: Si toda destrucción orgánica 

libera energía, sólo la artificialidad de esta des-

trucción autoriza su captura... El sacrificio no es 

fruto de alguna barbarie humana y gratuita. Es 

esencialmente tecnología.3

	 Durante el periodo virreinal aparecen nuevas 
representaciones de la danza; en un grafiti en el 
convento de Tepeapulco, Hidalgo, y en el Códi-
ce Azcatitlán en la ciudad de México. También se 
menciona su práctica en diversos documentos, 
desde Guatemala y Nicaragua hasta Iguala, Mi-
choacán y Huauchinango, en el estado de Puebla. 
	 Entre los nueve tipos de danzas que menciona 
el dominico fray Diego Durán, todas ellas practi-
cadas después de un prolongado adiestramiento 
en escuelas, se refiere a quienes “usaban bailar Julio Glockner40



alrededor de un volador alto, vistiéndose como 
pájaros y otras veces como monas”.4 Es muy pro-
bable que el disfraz de “monas” que se usaba an-
tiguamente se relacione con Xochipilli, deidad de 
la danza, la música, el juego y las flores, una de 
cuyas advocaciones es precisamente un mono. 
Actualmente en la fiesta de “La Xochipila”, que se 
celebra el día de San Juan Bautista en Xicotepec 
de Juárez, en la Sierra Norte de Puebla, se con-
serva un bello teponaztle labrado en madera con 
la representación de un mono5 (Foto 1). 
	 En Xicotepec se ejecutaba esta danza todavía 
en los años 30 del siglo XX, según relata Helga Lar-
sen, quien proporciona una interesante informa-
ción sobre los efectos propiciatorios que su rea-
lización tenía sobre la naturaleza. La danza había 
caído en desuso en Xicotepec, pero fue celebra-
da nuevamente cuando los nahuas que habitan 
esa región consideraron que el hecho de haberla 
abandonado era la causa de las malas cosechas 
que se obtenían últimamente. Decidieron enton-
ces volver a practicar la danza de los voladores 
para dar satisfacción a los “espíritus de la tierra y 
el maíz” para que el producto de sus sembradíos 
volviera a ser más abundante.
	 Antes de llevar a cabo la danza se realizó un 
sacrificio nocturno de guajolotes y pollos en una 
cueva cercana. Después de la danza los voladores 

comieron en la casa de uno de los mayordomos 
de la fiesta. A cada uno de ellos se le purificó sa-
humándolo con humo de copal, vertiendo después 
agua limpia en sus manos. Una vez en la mesa, ca-
da danzante partió una tortilla en cuatro porciones 
colocando los pedazos en torno a su plato para 
señalar los cuatro rumbos del universo o puntos 
cardinales. Larsen descubrió que los voladores 
en Xicotepec representaban “los pájaros que do-
minan los vientos”, es decir, las aves que condu-
cen las nubes de lluvia favorables para los culti-
vos. Por último, los danzantes comentaron que la 
ceremonia siempre es en honor de Tonatiuh, y al 
decir esto señalaban con el dedo hacia el Sol.6

	 El culto solar entre los antiguos mexicanos im-
plicaba el reconocimiento del astro como fuente de 
energía susceptible de agotarse, de ahí la necesi-
dad de “alimentarlo” con una fracción de energía 
humana o animal que puede incrementarse ele-
vándose a energía cósmica. Es una suerte de en-
tropía negativa, que reconoce implícitamente la 
tendencia del sol a su desgaste (recordemos que 
existieron cuatro soles anteriores en la cosmolo-
gía mesoamericana), que terminará por extinguir-
se, y, en consecuencia, procura, mediante el sa-
crificio, retardar al máximo este proceso entrópico. 
Es probable que esta lógica persista, modificada 
sincréticamente, en el sacrificio de aves al interior 
de la cueva que reportó Helga Larsen. 
	 De acuerdo con los estudiosos de las danzas 
prehispánicas y virreinales, Electra Mompradé y To-
natiuh Gutiérrez, a diferencia de otras expresiones 
culturales la danza no fue prohibida por los evan-
gelizadores cristianos durante el periodo colonial, 
que vieron en ella un instrumento vital para la ex-
presión religiosa y la integraron al ceremonial cató-
lico mezclando elementos nativos con el complejo 
cultural hispano-árabe proveniente de la penínsu-
la española. 
	 Este mestizaje cultural fue posible por el he-
cho de que en España se practicaban danzas den-
tro y fuera de los templos e intercaladas en las 
procesiones religiosas.7 Fue así como las danzas 

El vuelo milenario

Foto 1. Teponaztle labrado en madera de la fiesta de “La Xochipila”. 
Fotografía de Everardo Rivera.

41



conservaron elementos de paganismo y propicia-
ron un sincretismo relativamente libre e imagina-
tivo que vino a desembocar, después de largos 
procesos interculturales, en la variedad de “vola-
dores” totonacos, nahuas, tepehuas, huastecos y 
otomíes que la practican, con algunas diferencias 
en la vestimenta, la música, el número de danzan-
tes y su significado, en decenas de localidades de 
la vertiente del Golfo en los estados de Veracruz, 
Hidalgo, San Luis Potosí y Puebla.8

	 Fray Juan de Torquemada menciona la cere-
monia de los voladores en su Monarquía Indiana, 
refiriéndose a ella como una actividad “de rego-
cijo” para engrandecer la solemnidad de las fies-
tas y para solazar los ánimos de los asistentes. 
Después de describir la técnica de construcción 
del palo y su mecanismo giratorio, se refiere a los 
danzantes, “los cuales se vestían en figuras de di-
versas aves, tomando unos forma de águilas cau-
dales y otros de grifos y otros de otras aves”. Tor-
quemada advierte que las vueltas que en su vuelo 
dan los danzantes son 13, que multiplicadas por 

cuatro que participan dan 52, número condenado 
por la iglesia por evocar el ciclo de renovación del 
fuego que se acostumbraba en la antigüedad. De 
ahí que el fraile declare que 

Esta invención pienso que fue inventada del de-

monio, para tener estos sus falsos siervos y cul-

tores con más viva y continua memoria de in-

fernal y abominable servicio; porque era una 

recordación de los cincuenta y dos años que 

contaban de su siglo en el cual circulo de años 

renovaban con el fuego nuevo, que sacaban al 

pacto y concierto que tenían hecho con el de-

monio de servirle otros tantos años en el discur-

so del tiempo venidero.9

 
	 Los antiguos mexicanos llamaban xiuhmolpilli, 
que significa “atadura de años”, a los cuatro perio-
dos, de trece años cada uno, que conformaban un 
ciclo de 52 años, equivalente a nuestro siglo. Cada 
periodo de trece años se llamaba tlalpilli y tenía un 
nombre: Tochtli (conejo); Acatl (caña), Tecpatl (pe-
dernal) y Calli (casa). Tlalpilli significa ligado, uni-
do, y se refiere a la coincidencia del primer día del Julio Glockner

©
 E

nr
iq

ue
 S

ot
o.

 V
ol

ad
or

es
. C

ue
tz

al
an

, P
ue

bl
a,

 2
00

9.

42



año solar de 365 días con el primer día del año de 
Venus, de 260 días. De 260 días era el calendario 
adivinatorio llamado Tonalamatl. Así que, cada tre-
ce años, el primer día de la primera veintena (el año 
solar se dividía en 18 veintenas más cinco días lla-
mados nemontemi) era también el primer día de la 
primera trecena, y ambos llevaban el signo Ce Ci-
pactli (Uno Lagarto). Según la teogonía nahua referi-
da por Sahagún, Cipactli fue un enorme pez creado 
por los cuatro dioses: Tezcatlipoca, Camaxtli, Quet-
zalcóatl y Huitzilopochtli, el cual se transformó en la 
tierra-mujer Tlalcihuatl, pareja del dios Tlaltecutli.10

	 En el siglo XVIII Francisco Javier Clavijero in-
cluía la danza de los voladores como un espectá-
culo más de los juegos públicos que se celebraban 
en las grandes ocasiones, especialmente en las 
fiestas del año secular. Menciona a los participan-
tes disfrazados de garzas, águilas y otras aves, la 
destreza con la que subían a lo más alto del palo 
y danzaban uno a uno en la pequeña plataforma, 

[...] y después de haber divertido por un rato a la in-

mensa multitud que concurría a verlos, se ataban 

los cuatro voladores y, arrojándose con violen-

cia, comenzaban su vuelo con las alas tendidas.

	 Ni una sola mención hace Clavijero al sentido 
cósmico o sacramental de lo que ya no considera 
un ritual sino un juego, ya no hay una lectura del 
simbolismo propiciatorio en el descenso de los 
voladores sino sólo habilidad, valor y destreza en 
quienes se atreven a participar en la función que 
algo tiene de circense. Cuando Clavijero consi-
dera que “lo principal del juego” es tener un árbol 
que permita dar trece vueltas, que multiplicadas 
por cuatro danzantes den 52, sólo concluye que 
representa el siglo de los antiguos mexicanos.11

	 La legendaria antropóloga danesa, Bodil Chris-
tensen, participó en febrero de 1940 en la danza de 
los voladores, en el poblado de Pie del Cerro, en 
la Sierra Norte de Puebla, según relata su amiga 
y colega Irmgard Weitlaner Johnson. En un acto 
de valiente atrevimiento decidió participar con los 
voladores en su ceremonia, lo hizo sentada, como 
si fuera un volantín.12 Poco a poco el pensamiento 

ilustrado se abriría paso, con las reformas borbóni-
cas y el pensamiento racionalista sustentado en la 
ciencia y sus principios, creando una nueva men-
talidad y ensanchando la distancia respecto a las 
consideraciones religiosas de la existencia huma-
na. De este modo se fue desacralizando el mundo 
ritual indígena en amplios sectores de la pobla-
ción, sobre todo urbana, que valoraban la danza 
más por la destreza de sus participantes que por 
su carácter propiciatorio y sacramental. No obs-
tante, en numerosos pueblos indígenas continuó 
preservando con vigor, hasta nuestros días, un 
vínculo con la naturaleza sustentado en la noción 
de lo sagrado. Jacques Galinier hace una obser-
vación en el sentido de que el carácter especta-
cular del ritual propicia su reaparición en lugares 
donde había desaparecido, y vuelve a surgir, en 
buena medida, estimulado por el turismo nacional 
e internacional.13 En efecto, el resurgimiento de la 
danza puede estar motivada por un fin comercial 
y su presentación como espectáculo, lo que no 
excluye que en otras circunstancias atienda los 
requerimientos de un rito propiciatorio al interior 
de sus comunidades. 
	 El nombre que recibe en náhuatl el ritual de los 
voladores es netotiliztli, que significa simplemente 
“danza”, pero Helga Larsen registró un nombre más 
descriptivo, tlacuapatlanini, que quiere decir “los 
hombres que vuelan desde lo alto del palo”; y en 
huasteco se nombra bisom tíu; “danzantes águilas”.14

El vuelo milenario

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

43



	 Stresser- Péan describe así el inicio del ritual 
entre los huastecos de San Luis Potosí: 

Una mañana, después de algunas precaucio-

nes rituales, se va a cortar el árbol que servirá 

de poste; ceremonia que se acompaña con mú-

sica. El tronco se arrastra hasta la plaza del pue-

blo. Cerca de su punta se amarra una especie 

de collera hecha de cuerdas y de pedazos de 

madera, pieza esencial que proveerá un pun-

to de apoyo fijo. De ésta se desprenden cinco 

cuerdas, cuatro de las cuales servirán para el 

descenso o “vuelo” de los danzantes, la quin-

ta, aplicada a lo largo del madero por una serie 

de argollas, está destinada a servir de escalera. 

	 Péan concluye, después de analizar distintos ri-
tuales practicados por diversas etnias, que la dan-
za de los voladores se celebra en todas partes 
una vez al año preferentemente durante las fiestas 

patronales, aunque esto no excluye, dado su alter-
no carácter profano, que se realice en otras oca-
siones festivas no necesariamente religiosas o co-
mo espectáculo turístico. 
	 Péan se atribuye “tras gestiones bastante com-
plicadas”, el mérito de haber logrado, en 1938, que 
los huastecos revivieran la danza que habían de-
jado caer en el olvido.15

	 El ayuno, la abstinencia sexual y la eliminación 
de la sal, el chile y otros condimentos en los escasos 
alimentos, son tabúes que habrá que acatar para 
estar preparado física y espiritualmente de manera 
que se pueda ejecutar la danza sin los riesgos pro-
vocados por alguna infracción ritual. Particular im-
portancia tiene dirigir algunas oraciones y presentar 
una ofrenda a los instrumentos y accesorios de la 
danza, desde la elección y el corte del árbol ade-
cuado en el bosque, su traslado y plantación en la 
plaza donde se llevará a cabo el ritual, y más tarde al 
mecanismo giratorio, las cuerdas y todo aquello que 
se emplea y de lo que depende tanto la buena eje-
cución de la danza como la vida de los danzantes.
	 Si consideramos que la plataforma de la cual 
descienden los cuatro voladores tiene un centro en 
el cual danza un quinto participante, hoy llamado 
caporal, que se dirige a los cuatro rumbos del uni-
verso para invocar las fuerzas cósmicas y meteoro-
lógicas que ahí habitan, y propiciar buenas lluvias 
para los cultivos, entonces tenemos un quincun-
ce, los cuatro rumbos y el centro, donde la conjun-
ción espacio-temporal permite, mediante la danza 
ritual, propiciar el desencadenamiento cíclico de 
esas fuerzas genésicas en beneficio de las comu-
nidades y sus sembradíos.
	 Las comidas en común de los danzantes y las 
ofrendas que se obsequian a las deidades, a los muer-
tos y a los utensilios empleados en la danza cubren 
los tres niveles del axis mundi: el cielo, el submundo 
donde conviven los muertos con las semillas y la 
tierra habitada por los humanos y sus instrumentos. 
	 El axis mundi simbolizado en el árbol desramado, 
descortezado y plantado en el centro de la plaza 
donde se realiza el ritual, conecta, decíamos al prin-
cipio, los tres niveles de existencia, el celeste de 
las deidades, el terrestre humano y el inframundo Julio Glockner

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

44



de los antepasados. En su parte más alta el palo 
tiene una pequeña plataforma donde se lleva a ca-
bo el acto culminante de la ceremonia, que es la 
invocación a los seres celestiales, el sol, diversas 
deidades, santos, espíritus auxiliares que trabajan 
con los vientos, las nubes y la lluvia, y un disposi-
tivo móvil que permite el descenso en círculos de 
los danzantes, que representan a esas entidades 
espirituales que desde lo alto vienen a fecundar la 
tierra, a hacer posible la vida desde su gestación en 
el subsuelo con la siembra de las semillas, princi-
palmente el maíz, que resurge año con año desde 
tiempos inmemoriales. 
	 En Las fiestas aztecas de los dioses de la llu-
via, Johanna Broda menciona que la sociedad se 
componía de dos estratos superpuestos: el de la 
población agrícola asentada en el Valle de México 
desde tiempos remotos, y el de los inmigrantes chi-
chimecas, tribus cazadoras y recolectoras que ve-
nían del norte. Mientras la religión de los primeros 
giraba en torno del culto a la fertilidad y la petición 
de lluvias, la religión de los segundos se orientaba 
primordialmente al culto solar y la adoración del 
planeta Venus. 
	 De esta observación María Sten deduce, atina-
damente, que en las grandes festividades en las 
que participaban tanto el pueblo (macehualtin), 
como los nobles (pipiltin), cada estrato danzaba 
a diferentes advocaciones de la misma deidad, de 

modo que en la celebración de Xochipilli el pueblo 
podía ver en esta deidad al patrón de la vegetación 
y del maíz, mientras que los guerreros bailaban 
viendo en él al dios solar.16 
	 Ambos aspectos, Sol y Tierra, conviven en lo 
alto y lo bajo del palo-árbol utilizado en la danza de 
los voladores. Bodil Christensen tuvo la fortuna de 
conocer a finales de la década de los años cuaren-
ta a don Máximo García, un anciano guardián del 
teponaztle con figura de mono araña que evoca 
al dios Xochipilli que hasta la fecha se utiliza, o su 
réplica, en los rituales de Xicotepec. Don Máximo 
le confió a Christensen el cuidado de un texto que 
contiene las oraciones pronunciadas en ocasión 
del levantamiento y el descenso del palo que se 
utiliza en la danza de los voladores el 24 de junio, 
día de San Juan Bautista, patrono del pueblo.17

	 El levantamiento del poste ritual es posible gra-
cias a la fuerza de decenas de hombres que se 
valen de horquetas, cuerdas y estacas. Debe entrar 
en un agujero y aplastar un polluelo que ha sido 
depositado en el fondo con el propósito mágico 
de proteger a los danzantes en su vuelo.18

	 Una vez erecto el poste y debidamente apun-
talado con grandes cuñas se le bendice en el 
nombre de Dios Padre, Dios Hijo y Dios Espíritu 
Santo. Jesús Jáuregui, quien ha analizado minu-
ciosamente el ritual, señala que el acto de clavar 
un poste dentro de un agujero cavado en la tierra 
remite simbólicamente a la cópula de un elemento 
masculino (arriba) con otro femenino (abajo); se 
trata, dice, de un acto metafórico de fecundación y 
solemne conjunción de las fuerzas luminosas y ca-
lientes del mundo superior, con las fuerzas oscuras 
y frías del inframundo, logrando así la renovación 
de la vida en el mundo intermedio habitado por los 
humanos, los animales y las plantas.19

	 El texto entregado a Christensen describe la 
circunstancia del ritual, mencionando el sacrificio 
del ave que se ofrenda a los espíritus para que 
les otorgue la fuerza protectora a los voladores; 
se menciona también la presentación de “luces” 
(velas de cera) avalando la condición de limpieza 

El vuelo milenario

© Enrique Soto. Voladores. Cholula, Puebla, 2015.

45



o castidad de los participantes que han cumplido 
con la abstinencia sexual como hijos que son de 
San Juan Bautista; por último, se mencionan las 
ofrendas florales, tan comunes en el México anti-
guo y en el presente, para deleitar con su belleza 
y su aroma a los ángeles del cielo y pedirles “que 
no les pase nada” a los danzantes, quienes tam-
bién saben volar por los aires. Estas son las pala-
bras que se pronuncian al levantar el “palo”:

Ya aquí lo alsamos lo enderezamos este palo

En que gusten estos bayladores 

y lo entregamos este ave

Que lo reciban para darles fuerzas a tus hijos por

Fiesta o veneración del pueblo o patrón 

San Juan Bautista 

Luego lo presentamos estas luces, 

que se presentan 

Limpios o castos los hijos de 

San Juan Bautista aquí 

Adornan con flores o regando flores 

en tu santa casa 

O en este atrio, en cada año lo festejamos 

en este pueblo

Los que se acuerdan o los que creen 

Y también los rogamos a todos los ángeles 

que están en el cielo 

Que los ayude cuando están volando 

en el viento

Que lo hagan con respeto

Que no les pase nada.

	 Al concluir el ritual y colocar el palo horizontal-
mente sobre el patio ceremonial, se le entregan 
ofrendas en señal de agradecimiento, tanto por su 
utilidad física como por el servicio que ha prestado 
al permitir el contacto con las fuerzas y entidades 
espirituales. Se ofrece chocolate y mole de guajo-
lote a los espíritus o ángeles y a los antepasados 
que inventaron el ritual. Tanto al principio como al 
final de las oraciones los participantes en la danza, 
en nombre propio y de la población, se presentan 
como hijos que reconocen a cuatro “Padres”, los 

Julio Glockner

tres que conforman la Trinidad, y el Santo Patrón, 
San Juan Bautista. Al concluir el ritual de despe-
dida se corta el palo y se distribuye entre los vo-
ladores, sus familiares y allegados. Generalmente 
se utiliza para construir cercas, pero no se debe 
usar como combustible, aunque Galinier refiere 
que, entre los otomíes, después de un año en que 
permanece custodiado por las autoridades civiles, 
el palo es vendido como leña. 
	 Palabras pronunciadas al acostar el palo:

Ahora ya aquí lo tumbamos este palo

En que se dieron gusto flores

Ya aquí damos las gracias con un poquito 

de chocolate

Un poquito de moli y que lo alcen los 

Espíritus o ángeles

O quienes primero lo inventaron este prodigio

Todos los hijos nos despedimos con 

otras luces de cerca

Por eso le pedimos si nos deja llegar 

para otro año

O tiempo, si nuestro Señor Dios nos deja

Ahora ya aquí nos despedimos

Pues si lo hicimos bien o no así aquí lo hicimos

En la fiesta de nuestro patrón del pueblo.

	 Debo resaltar, por último, la importancia que 
tiene el hecho de que la danza se lleve a cabo en 
un árbol ritualmente sustraído de la naturaleza para 

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

46



convertirlo, simbólicamente, en un árbol cósmico, 
en un axis mundi, un centro del mundo desde el 
cual se ejerce un vínculo mágico religioso con la 
naturaleza y con los espíritus y deidades que en 
ella habitan, con la finalidad de propiciar la fertili-
dad de la tierra y el bienestar de la comunidad. La 
fertilidad es –dice Mircea Eliade– en el orden de 
las realidades biológicas, lo mismo que lo óntico 
en el orden metafísico,20 de modo que el árbol re-
presenta escenográficamente la fertilidad, pero el 
árbol cósmico representa la creación. De ahí deriva, 
precisamente, la relación del palo-árbol ritual con 
los tres niveles de la existencia y los cuatro rumbos 
del universo. 
	 Estamos ante una ritualidad vinculada a una mi-
tología que considera a la humanidad no como crea-
da y colocada, desde fuera, en el mundo, sino que 
concibe a las creaturas vivas, sean plantas, anima-
les o humanos, como seres que han emergido de la 
naturaleza misma, a ella se deben y con ella deben 
mantener relaciones de correspondencia armoniosa.

N o t a s

1	 Good C. “La vida ceremonial en la construcción de la cultura: 

procesos de identidad entre los nahuas de Guerrero”. En Historia 

y vida ceremonial en las comunidades mesoamericanas: los ritos 

agrícolas, Johanna Broda y Catherine Good coordinadoras, INAH-

UNAM, México, 2004. 

2	 Urcid, J. “Antigüedad y distribución de la danza de los voladores. 

Águilas que descienden y corazones que ascienden”, Arqueología 

Mexicana, Vol. XIV, No. 81, septiembre-octubre de 2006, p.p. 70-74.

3	 Duverger Ch (1983). La flor letal. Economía del sacrificio azteca  

(pp. 112-113). FCE, Sección de Obras de Antropología, México.

4	 Durán fray Diego (1983). Historia de las Indias de Nueva España e Is-

las de Tierra Firme (p. 194). Biblioteca Porrúa No. 36, Tomo I, México.

5	 Glockner Julio (1997). El ojo del cíclope. La fotografía de Everardo 

Rivera (pp. 29-40). Elementos 26, revista de ciencia y cultura, BUAP.

6	 Stresser-Péan G (2016). La danza del volador entre los indios de 

México y América Central (p. 136). FCE, Sección de Obras de An-

tropología, México. 

7	 Historia General del Arte Mexicano, tomo XI; Danzas y Bailes Po-

pulares, tomo I, Editorial Hermes, México, 1981.

8	 Hasta la fecha –dice Jesús Jáuregui- no se cuenta con descrip-

ciones precisas de cada variante y menos aún con un análisis de 

las transformaciones estructurales correspondientes a cada uno 

de estos grupos indígenas; Jáuregui, Jesús, Una comparación es-

tructural del ritual del volador (p. 144). Escritos, revista del Centro 

de Ciencias del Lenguaje, Núm. 4, enero-junio de 2010.

9	 Arqueología Mexicana (p. 21). Edición Especial 88, octubre de 2019.

10	Robelo A. C (1982). Diccionario de mitología nahoa, Biblioteca 

Porrúa No. 79, México. 

11	Clavijero FJ (1982). Historia antigua de México (pp. 245-246). Po-

rrúa, Colección Sepan cuantos, México. 

12	Weitlaner I (1988). Bodil Christensen. En García Mora, Carlos, La 

antropología en México. Panorama histórico No. 9, los protagonis-

tas, Colección Biblioteca del INAH.

13	Galinier J (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los 

rituales otomíes (p. 383). UNAM-CEMCA-INI, México.

14	Stresser-Péan G. Op cit, p. 188.

15	Stresser-Péan G (1989). Los orígenes del volador y del comelaga-

toazte. En Ochoa, Lorenzo, Huaxtecos y totonacos. Una antología his-

tórico cultural (pp. 83-84). CONACULTA, Colección Regiones, México. 

16	Sten M (1990). Ponte a bailar tú que reinas (p. 155). México: Joa-

quín Mortiz.

17	Bodil Christensen publicó el texto con el título de “Oraciones del 

culto del volador” en la Revista de Estudios Antropológicos, de la 

Sociedad Mexicana de Antropología en 1950, y comenta que, des-

de hacía siete años, en 1943, “este antiquísimo rito no se ha vuelto 

a verificar ahí”. Quizá por esta razón el viejo Máximo le obsequió 

las oraciones que atinadamente dio a conocer.

18	Galinier menciona que entre los otomíes de Santa María Apipil-

huasco, Veracruz, se depositan en el hoyo un pollo, una gallina ne-

gra, velas, aguardiente, flores de cempasúchil y figuras de colores 

de papel mágico. La operación la lleva a cabo el líder de la danza, 

un prestigiado chamán que dirige un discurso propiciatorio a las 

ofrendas. Galinier, Jacques, op cit. p. 385.

19	Jáuregui J (2019). Significados principales de la danza de los vo-

ladores, Arqueología Mexicana (p. 34). Edición Especial, No. 88, 

octubre 2019.

El vuelo milenario

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

47



20	Eliade, Mircea, Una nueva filosofía de la luna, Editorial Trotta, Ma-

drid, 2010, capítulo: El simbolismo del árbol cósmico.

B I B L IO  G R AF  í a

Arqueología Mexicana, La danza de los voladores. Patrimonio de la 

humanidad, Edición Especial No. 88, octubre de 2019. 

Clavijero FJ (1982). Historia antigua de México, Porrúa, Colección 

Sepancuantos No. 29, México.

Christensen B (1950). Oraciones del culto del volador, Revista de 

Estudios Antropológicos, Sociedad Mexicana de Antropología.

Duran fr D (1984). Historia de las Indias de Nueva España e Islas 

de Tierra Firme (p. 194). Biblioteca Porrúa No. 36, Tomo I, México.

Duverger C (1983). La flor letal. Economía del sacrificio azteca, FCE, 

Sección de Obras de Antropología, México.

Eliade M (2010). Una nueva filosofía de la luna, Editorial Trotta, Ma-

drid, capítulo: El simbolismo del árbol cósmico.

Galinier J (1990). La mitad del mundo. Cuerpo y cosmos en los ri-

tuales otomíes. México: UNAM-CEMCA-INI.

Glockner J (1997). El ojo del cíclope. La fotografía de Everardo Ri-

vera. Elementos 26, BUAP.

Good C (2004) La vida ceremonial en la construcción de la cultura: pro-

cesos de identidad entre los nahuas de Guerrero. En Broda J y Good 

C (coord.). Historia y vida ceremonial en las comunidades mesoameri-

canas: los ritos agrícolas, Colección Etnografía de los Pueblos Indíge-

nas de México. Serie Estudios Monográficos, INAH-UNAM, México.

Jáuregui J (2019). Significados principales de la danza de los vola-

dores (p. 34). Arqueología Mexicana 88, Edición Especial.

Jáuregui J (2010). Una comparación estructural del ritual del vola-

dor, Escritos, Revista del Centro de Ciencias del Lenguaje 4.

Mompradé E y Gutiérrez T (1981). Historia General del Arte Mexicano, 

tomo XI; Danzas y Bailes Populares, tomo I. México: Editorial Hermes. 

Robelo A. C (1982). Diccionario de mitología nahoa. México: Bi-

blioteca Porrúa No. 79.

Stresser-Péan G (1989). Los orígenes del volador y del comela-

gatoazte. En Ochoa, Lorenzo, Huaxtecos y totonacos. Una antolo-

gía histórico cultural, CONACULTA, Colección Regiones, México.

Stresser-Péan G (2016). La danza del volador entre los indios de 

México y América Central (p. 136). México: FCE, Sección de Obras 

de Antropología. 

Urcid J (2006). Antigüedad y distribución de la danza de los vola-

dores. Águilas que descienden y corazones que ascienden.  Ar-

queología Mexicana 81(XIV):70-74.

Weitlaner I (1988). Bodil Christensen. En García Mora, Carlos, La 

antropología en México. Panorama histórico 9. Los protagonistas, 

Colección Biblioteca del INAH.

Julio Glockner
Antropólogo 
julioglockner@yahoo.com.mxJulio Glockner

© Enrique Soto. Voladores. Cuetzalan, Puebla, 2009.

48

mailto:julioglockner@yahoo.com.mx

	17-Elementos 122-Web.pdf
	Elementos 122-Web.pdf
	Portada-Elementos 122-Web.pdf
	Elementos 122-Web.pdf
	Sin título





