De la Garza M. Registro de Suefios I.
Elementos 112 (2018) 51-55

www.elementos.buap.mx

Registro de SUENOS |

REGISTRO DE SUENOS
ATISBOS A LA CONCIENCIA ONIRICA DESDE
LAS CIENCIAS, LAS ARTES Y LA FILOSOFIA
JOSE LUIS DIAZ GOMEZ
Editorial Herder

México, 2018

Mercedes de la Garza

Morfeo, el principal de los Oniros de la mitologia grie-
ga, en cuyos brazos nos refugiamos los durmientes, es
para José Luis Diaz un nombre iddéneo para encarnar

al poderoso y ubicuo mecanismo cerebral que desde
la noche de los tiempos evolutivos viene conformando
un sistema de naturaleza nerviosa apenas vislumbra-
do, una red neuronal oniromérfica capaz de producir
imagenes y fabulas imaginarias que se gestan y ex-
perimentan durante el suefio y se transforman o meta-
morfosean al serrecordadas, narradas, pensadasyre-

presentadas entre seres humanos” (Diaz, 2018: 13-14).

Asi, Morfeo es el corazén de este magnifico libro re-
bosante de erudicion, de conocimientos, de emociones y
de ideas. El autor presenta su concepcién de los suefos
partiendo de un amplio panorama de los avances cienti-
ficos mas novedosos, que enriquecen y fundamentan su
propia postura. Lo esencial que ha revelado la ciencia ac-
tual es que los suefos no surgen del alma o de la men-
te externada, como lo han concebido varias culturas, si-
no que se gestan en el cerebro, promoviendo incluso la
reparacion neuronal y fortaleciendo la memoria. Por eso,
Allen Hobson titula uno de sus articulos asi: “El suefio es
del cerebro, por el cerebro y para el cerebro” (2005).

Los suefios nos ponen en contacto con aspectos de
nuestra psique que en condiciones normales no se ma-
nifiestan por lo que se puede afirmar que “Sonar es abrir


http://www.openaccessweek.org/
http://www.elementos.buap.mx
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES

otro cauce de la mente, para ampliar el conocimien-
to de nosotros mismos” (De la Garza, 2012: 31).

El punto de partida, la idea eje de esta obra es
la consideracién de los suefios como una forma
de conciencia. La conciencia onirica, segun Diaz,
se conforma “de la experiencia misma del sonar,
de su recuperacién, su narracién, su interpreta-
cion y, sobre todo, de su representacion”. Consi-
dera todo ello como

estar en mejores condiciones de plantear y ana-
lizar los posibles fundamentos neurobioldgi-
cos, personales y culturales del sofar, y sus vir-

tuales puestas en escena (Diaz, 2018: 15).

José Luis Diaz llama a los suefos “ensonacio-
nes” y los define

COMO una experiencia consciente que ocurre
durante el dormir en forma de representacio-
nes narrativas dramaticas, usualmente involun-
tarias, que involucran y enlazan estados y pro-
cesos mentales de tipo sensorial, imaginario,
cognitivo, afectivo, volitivo y motriz (Diaz, 2018:
41). [...] Desde le neurobiologia, dice el autor,
podria acotarse que el suefio es un evento fe-
nomenoldégico real, en tanto constituye el as-
pecto mental de un proceso cerebral aiin poco
conocido (Diaz, 2018:64).

Y por experiencia consciente entiende la ca-
pacidad para recordar y narrar esos episodios,
ya que la “reportabilidad —afirma— es una de las
principales caracteristicas de la conciencia y la ex-
periencia” (Diaz, 2018: 41 y 203).

Pero esa experiencia consciente estriba en la
capacidad para recordar y narrar esos episodios
en la vigilia, sobre todo los que ocurren en la fa-
se MOR (movimientos oculares rapidos) que son
los suefios mas vividos y complejos; esto signifi-
ca, obviamente, que la conciencia onirica no ra-
dica en el sueno mismo.

Su carécter visionario, emotivo, absurdo e in-
coherente es lo mas fascinante de los suefnos, di-
ce el autor, a juzgar por su impacto

desde en los mitos de las primeras culturas do-
cumentadas hasta la psicologia moderna, y no
ha sido cabalmente explicado por la aproxi-
macion psicoanalitica, por la neurobiologia ni
por la cognitiva. Para avanzar en este sentido,
afirma enfatico el autor, se requiere una franca
transposicion de fronteras disciplinarias (Diaz,
2018: 33),

Debido a que

El vislumbrar si las ensohaciones derivan de un
sistema generativo sujeto a lalégica habitual, la
l6gica simbdlica o cualquier otro tipo de regula-
cién cognitiva es una tarea por el momento im-
posible pues implicaria un registro fidedigno de

las ensofaciones (Diaz, 2018: 111-112).

La perspectiva transdisciplinaria parte de las
caracteristicas fenomenolégicas del suefo para
desde ahi buscar sus fundamentos corporales (en
especial los cerebrales). Ademas de la inclusién
de otras disciplinas, el autor considera también
como algo esencial destacar el contexto social y
cultural de los suenos (Diaz, 2018: 73).

Pero falta saber o hacerse consciente de qué
es el sueno dentro del sueno mismo. Aunque ha
habido intentos importantes de registro directo
de suenos u onirografia, como el realizado por
Horikawa y cols. (Diaz, 1980), hasta hoy no exis-
te un método cientifico para conocer los suefos
en si, de tal modo que solo se produce la con-
ciencia de los suenos al recordarlos y narrarlos,
y ello es mas dificil en los suefios que tienen ab-
surdos y disparates, como volar, respirar bajo el
agua, transmutarse, distorsiones espacio-tempo-
rales, y otros aspectos incongruentes e ildgicos.
Cuando se esta sofiando, eso no causa extrafe-
za, dice el autor; solo se consideran disparates
hasta que se los valora en la vigilia. Pero écédmo
saber eso con fidelidad, si no hay registro directo



de los suenos? En los estados hipnagdgicos o en
la conciencia inmediata de esos suenos cadticos,
al estar despertando se conserva a veces la rea-
lidad de la escena absurda, pero inmediatamen-
te entra la razon a darle una forma narrativa 16gi-
ca. Asi se crean historias para integrar todos los
elementos del suefo y poder dar una descripcion
de ellos.

Otra caracteristica del suefno es que muchas ve-
ces el sofante aparece como actor. Generalmen-
te no es consciente de que esta sofando ni pue-
de modificar las escenas (Diaz, 2018: 48), aunque
su “yo onirico” constituye un proceso de autocon-
ciencia elemental. Pero en el “sueno lucido”, térmi-
no creado por Frederick van Eeden (1860-1932) y
estudiado por LaBerge (1990), que es aquel en el
que el sujeto es consciente de que esta sohando
y puede cambiar la anécdota, transformarse, vo-
lar, cambiar el escenario, etcétera, si parece ha-
ber un conocimiento, una conciencia dentro del
sueno mismo que puede revelar lo que ocurre du-
rante el sueno. Estos suefios, ademas, se recuer-
dan claramente al despertar.

La “incubacién de suefios” (como la practica-
ban en Epidaurus), el control y programacion de
los suenos, ha existido desde épocas remotas en
las tradiciones religiosas. Los budistas tibetanos
crearon hace mas de mil afos un método para
sonar conscientemente, y ese tipo de suenos es
comun en el chamanismo a escala mundial. Creo
que merecerian mas estudios.

Desde la postura de José Luis se puede afir-
mar que la ensohacion, asi, no es una experien-
cia indescifrable. El hecho de recordar y de narrar
un suefo le da su caracter cognitivo, que invo-
lucra juicio y emplea el razonamiento légico al
despertar, mismo que esta desactivado durante
el sueno.

En sintesis, el ensuefo, el recuerdo, el relato,
la interpretacién y la representacién constituyen la
conciencia onirica. La representacion es para el
autor la culminacién del proceso, porque las en-
sonaciones, despojadas del juicio, tienen posibi-
lidades creativas que pueden ser recuperadas en
la vigilia (Diaz, 2018: 41); sobre todo los suefios

disparatados son los que mas han enriguecido a
la representacion mitoldgica, folklérica y artistica
y, de esta forma, a la cultura.

Por ello José Luis presenta, eligiendo obras
destacadas de la literatura, como poesia y litera-
tura fantastica; la pintura, como el surrealismo,
escogiendo obras que en su titulo lleven la pala-
bra “sueno”, y el cine, una descripcién de las en-
sonaciones que en ellas se plasman, en una IUci-
da vision transdisciplinaria, “buscando dar algun
sentido a la experiencia recordada y relatada de
un sueho” (Diaz, 2018: 97). A mi me faltarian ejem-
plos de los mitos que, segun Freud, son “el sue-
no despierto de la humanidad”.

Sobre los capitulos dedicados a estas obras
José Luis afirma:

Emprendo las secciones siguientes con la pro-
puesta tentativa de que las representaciones
de los suefos en las artes narrativas, plasticas,
escénicas y cinematograficas contienen, reve-
lany comunican elementos verosimiles, acerta-
dos y pertinentes del sonar... logran comunicar
alguna comprensién de los suefios, que puede
ser relevante para una ciencia cognitiva y even-
tualmente, para una neurociencia de la expe-

riencia onirica (Diaz, 2018: 117).

Y anade:

Los suenos literarios, pictéricos y cinematogra-
ficos sugieren que el mundo de la vigilia no es
el Unico verdadero ni su realidad la mas rele-
vante en todo momento: la representacién oni-
rica parece y en ocasiones pretende impugnar,
complementar y aun mejorar la razén diurna y
despierta. Elrecurso onirico enlas artes propor-
ciona elementos cognitivos que cuestionan y
complementan la cognicién supuestamente pri-

vilegiada de la vigilia habitual (Diaz, 2018: 213).

El autor destaca que no expone solo sus teo-
rias y propuestas, sino que busca establecer una



especie de manifiesto onirolégico que se resuma
en una nocion presente y verosimil sobre los sue-
fos. La onirologia se plantea como un estudio sis-
tematico y transdisciplinario de los suenos, desde
todos los angulos de su abordaje, tanto cientificos,
como humanisticos, incluyendo estudios filosofi-
cos y etnoldgicos. Se requiere, sefala,

buscary construir formas de integracién tedrica
y metodolégica de estos conocimientos, para
el mejor atisbo, registro y entendimiento de los
suenos (Diaz, 2018: 202).

Por otra parte, la conciencia onirica es cultural
y, por tanto, histérica: el suefio recobrado y narra-
do, mediante el lenguaje, admite significaciones
que pueden ser deducidas por el sonador y sus
interlocutores

en funciéon de sus circunstancias histéricas,
motivaciones personales y creencias, lo cual
emplaza a la conciencia onirica como parte in-

tegral de la cultura (Diaz, 2018: 14).

Por eso, aqui quiero mencionar brevemente la
conciencia onirica en una cultura ajena a la occi-
dental, la de los indigenas mayas.

No sabemos cudles fueron las ideas sobre los
suefos entre los mayas prehispanicos. Sin embar-
go, tenemos multiples obras plasticas que, como
la pintura surrealista, admiten ser interpretadas co-
mo plasmacién de suefos. Tal es el caso de un
gran ndimero de vasijas pintadas que se han re-
cuperado principalmente de sepulturas, que pa-
recen expresar disparates sonados, seres fantas-
ticos, transmutaciones chamanicas o imagenes
vistas en estados alterados de conciencia.

Por los indigenas de hoy, sabemos que los sue-
nos constituyen para ellos aventuras de una parte
del cuerpo humano, que no es una sustancia dis-
tinta del cuerpo, sino una materia ligera, etérea,
invisible e impalpable, pero materia corporal al
fin. Los indigenas actuales le han llamado “alma”

por influencia cristiana, y los mayas yucatecos lo
denominan pixan y afirman que se encuentra en
el cerebro. No hay, asi, en esta visiéon un dualis-
mo ontolégico a la manera occidental. Esa mate-
ria se separa del cuerpo palpable en el momento
de dormir, y por su ligereza, puede asumir formas
diversas y realizar acciones que con el cuerpo pe-
sado son imposibles. Dice un tzeltal:

Durante los suenos... el alma, en la oscuridad
delanoche, sale a caminar, avagar por el espa-
cio infinito, hasta los confines del mundo terre-
nal, muchas veces hasta el inframundo, pues-
to que el espiritu durante los suefos se siente
fuerte, agil, valiente, no siente cansancio ni pe-
sadez, se enfrenta a peligros nuncaimaginados
en la vida material, se hace fugaz, puede volar,
se siente libre de los sufrimientos de su terrenal

cuerpo (Pérezy Gémez, 1986: 151).

Todo aquello que ocurre con el pixan externa-
do se considera como una realidad distinta de la
de la vigilia, pero que forma parte del mundo re-
al. Para ellos los suefos siempre son verdaderos,
por disparatados que sean, debido a la cualidad
etérea del Pixan. Y no hay suenos del pasado o
suenos premonitorios, porque son experiencias
siempre actuales, es decir, el pasado y el futuro
estan coexistiendo en el presente, que es el mo-
mento del suefo.

Una caracteristica esencial de las ideas sobre
los suenos entre los mayas es que ellos deben ser
interpretados, pues constituyen “la otra mitad de
la vida”, como se decia del surrealismo. Ello habla
de un caracter simbdlico de las imagenes oniri-
cas, que en los diversos grupos mayas es de una
gran complejidad. Para interpretarlos, los suehnos
se trasladan al lenguaje cotidiano y en este se lle-
va a cabo la interpretacién. Como se trata de una
parte de la vida tan significativa y real como la vi-
gilia, es necesario no solo recordar y analizar los
suenos, sino también cultivarlos.

Por eso, ellos consideran que el relato y la in-
terpretaciéon de los suefios son esenciales para
la vida, y los practican cotidianamente. Los nifos



quichés, ixiles y tzotziles son alentados a sofar y
a contar sus suenos al despertar (Tedlock, 1981:
324), para orientar su conducta y ser protegidos en
caso de peligro. En general, se acostumbra pre-
guntar al despertar, “écuales fueron tus suefos?
{Estas bien? {Tuviste suenos?”.

Para todos los grupos, los suefnos confusos,
muy vividos o que ocasionan miedo y angustia,
deben ser interpretados por los chamanes, quie-
nes son los Unicos capaces de revelar el mensaje
del suefo, porque para llegar a ser chaman es re-
quisito imprescindible sofiar con ello 10 0 12 veces
(Ruz, 2010: 221), 0 sea, programar la ensofacion y
tener suenos lucidos, y ademas tener la experien-
cia de la adivinacién, que implica un conocimien-
to profundo de la naturaleza humana. Quedarse
solo con la interpretacion personal o familiar en
ese tipo de suenfos significa arriesgar la vida de
los seres queridos o la propia.

Por eso, y a la luz del libro de José Luis Diaz,
puedo decir que los mayas tienen conciencia oni-
rica, acorde con sus creencias y su cultura.

La finalidad de los suenos es, como dicen los

tzotziles, “vivir una vida completa”, “mantenerse
vivos”. La explicacién de las penalidades de la vi-
da, como la pobreza, el hambre y la muerte, no
esta en factores externos, sino en el Pixan, y los
suenos son el medio para “ver en nuestra alma”
o para “ver con nuestra alma” (Ruz, 2010: 221).

Y a prop0ésito de la significacion de las obras
artisticas, y culturales en general, para la com-
prensién de los suefnos, quiero terminar citando
a Juliana Gonzalez, quien en el prologo a mi libro
Sueno y éxtasis. Visién chamanica de los nahuas y
los mayas, afirma que la “otra realidad” en la que
habitan los suenos y las alucinaciones:

...existe como realidad objetiva, en las piedras,
en los jeroglificos, en las ideas cosmogoni-
cas... en los lugares sagrados, en los frescos,
los poemas, las palabras y las lenguas; existe
en lainagotable creacion de imagenes, simbo-
licas y reales, ahi donde lo real y lo simbdlico
se fusionan. Asi, en el milagro de la expresién si

es verdad que los chamanes se transforman en

jaguares y que se puede volar... Las experien-
cias magicas y misticas... no tienen una existen-
cia imaginaria, puramente subjetiva y cerebral.
Ellas en verdad cobran ser en el mundo vivien-
tedelas personasy sociedades, traduciéndose
en formas de vida, en hechos de comunicacion,
de comunidad y de comunién con la naturale-
za visible y la intuible... [Y] al mismo tiempo,
creencias y experiencias [como los suefos] son
realidades en tanto que son expresiones y re-
presentaciones que existen en esa especie de
“segunda naturaleza” humana que es la “cultu-
ra” (De la Garza, 2012:12).

REFERENCIAS

De la Garza M (2012). Suerio y éxtasis. Visién chamanica de los na-
huas y los mayas, México, UNAM y Fondo de Cultura Econémica.

Allan Hobson J. Sleep is of the brain, by the brain and for the brain,
Nature 437 (27):1254-1256.

LaBerge S (1990) Lucid Dreaming, New York, Ballantine Books.

Pérez Lépez E y Gémez M (1985). Tenejapa, relatos y tradiciones de
un pueblo tzeltal. Publicacién bilingie, Chipas, Gobierno del Estado.

Ruz MH (2010). Suenos y muerte. Memoria y olvido: apuntes para
una etnologia onirica maya. A. Monod, A. Breton y M. H. Ruz, eds.,
Figuras mayas de la diversidad (pp. 209-254), Paris y México, UNAM,
Centro Peninsular de Humanidades y Ciencias Sociales, y CNRS:
Laboratoire d’Ethnologie et de Sociologie Comparative y Labora-
toire de Archéologie des Amériques (Serie Monografias, CEPHCIS,

Num. 10). Maya Dream Interprettion.
Tedlock B (1981). Quiché Maya Dream Interpretation, Ethos, 9(4),

Winter: 313-350, Society for Psychological Anthropology.

Mercedes de la Garza

Investigadora Emérita

Universidad Nacional Auténoma de México
yaxmer@gmail.com


yaxmer@gmail.com

