
3

Dorra R. Sobre el evolucionismo.
Elementos 114 (2019) 3-9 w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

LA EVOLUCIÓN EN UN CARTEL 

Muchas veces quise poner por escrito mis incomodida-
des y reparos frente a la teoría evolucionista y siempre 
me detuve porque conozco poco y seguramente mal 
esa teoría y por lo tanto mis observaciones bien podrían 
quedar fuera de lugar o haber sido respondidas mucho 
antes de que yo las formulase. Mis conocimientos de 
esa teoría son los de una persona común y provienen 
de lecturas hechas aquí y allá, o de haber asistido a 
exposiciones en vivo donde el expositor, casi invariable-
mente, en algún momento estelar de su alocución y como 
para ejemplificar de manera contundente los principios 
del evolucionismo exhibe un cartel en donde se puede 
ver una secuencia de imágenes que comienza con una 
criatura simiesca que progresivamente se va irguiendo 
sobre sus patas traseras mientras crece su cráneo y su 
mandíbula decrece hasta desembocar en un hombre, 
por decirlo así, hecho y derecho. Recuerdo que en una 
oportunidad en que estaba aún fresca la hazaña de los 
argentinos que habían ganado el campeonato mundial de 
futbol un expositor –y no un expositor cualquiera sino un 
peso pesado de la fisiología– exhibió el mentado cartel 
pero ahora, en el puesto del hombre “hecho y derecho”, 
había una foto de Diego Armando Maradona. 
	 Siempre sentí que en esa exposición serial había algo 
equívoco para mí, y profundamente insatisfactorio. Porque 
todo eso tiende a sugerir que la evolución de la especie 

Raúl Dorra

Sobre el evolucionismo

E l e m e n t o s  1 1 1 ,  2 0 1 8 ,  p p .  3 - 9

http://www.openaccessweek.org/
http://www.elementos.buap.mx
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES


4

humana es, tanto causal como temporalmente, la 
última en producirse y que el resto de las especies 
son un logro ya superado y ahora tuvieran un 
interés y una función secundaria; como si los 
peces y las lagartijas fueran actores de reparto. 
La proliferación de especies animales o vegetales 
es verdaderamente, y hasta sospechosamente, 
asombrosa por su profusión, pero vistas así las 
cosas pareciera que la naturaleza hubiese iniciado 
su proceso evolutivo siguiendo un programa que 
desemboca en la creación del hombre y solo en 
él. El hombre, pues, sería la culminación de una 
larguísima, plural actividad de la naturaleza que 
ahora, en el final, todavía siguiera produciendo 
variedades de ranas, de mariposas y hasta de 
flores silvestres, distraída o quizá olvidada de que 
ella misma ya había hecho lo que debía hacer, 
un hombre, el Hombre, y por lo tanto podía ya 
descansar de sus afanes. 
      Una vez leí un libro de escasa circulación y cu-
yo título he olvidado –siempre pensé que con justa 
razón–, un libro en el que su autor –cuyo nombre 
también he olvidado– aseguraba que Dios había 
creado la naturaleza como un laboratorio experi-
mental para perfeccionar las funciones que des-
pués integrarían el cuerpo humano. Así, había 
creado las aves y los peces para perfeccionar la 
función respiratoria, las víboras para la nutrición, 
las águilas para la visión, las ratas y los conejos 
para el olfato, los moluscos para la producción 
de sustancias untuosas, “y así te sigues” como 
dijo el yucateco que le daba una clase de inglés 
a su paisano. 
      Ese libro olvidable –solo recuerdo que su autor 
era un argentino cordobés, un paisano mío– sin 
embargo no dejaba de situarse en la línea argu-
mentativa desplegada por el famoso cartel. Al con-
trario, lo hacía de una manera superlativa. Todo ello 
nos sugiere que, en última instancia la evolución 
se explica, se explicaría –tanto en la religión como 
en la ciencia y tal vez en el sentido común– por el 
hombre, porque al cabo es el hombre el que le da 
sentido a la evolución. Desde esta perspectiva, la 

evolución sin el hombre carecería de sentido. Los 
líquidos densos y adhesivos que secretan los ór-
ganos sexuales no provienen de los moluscos, 
es cierto, pero los moluscos están ahí –según lo 
muestra de hecho la actitud del científico– para 
que el hombre estudie la variedad de sustancias 
acuosas que lubrican su cuerpo. Por ello, el car-
tel que muestra esa secuencia de imágenes indi-
caría la coronación de todo el proceso evolutivo. 
Por ello también, ese cartel expresa una ideolo-
gía dispuesta a justificar la naturalidad con que la 
especie humana ha dispuesto de las otras espe-
cies, y a naturalizar el hecho de que siempre ha-
yan sido vistas como proveedoras de sus necesi-
dades. Se trata de una ideología tan tenazmente 
incorporada que hasta permite imaginar que un 
pollo puede estar feliz de que un hombre lo lle-
ve a su mesa bien cocido y bien condimentado.

EL RELATO DE LA CIENCIA

Pero, volviendo al tema inicial, es de pensar que 
reparos como los que he expuesto pronto encon-
trarían toda clase de aclaración por parte de los 
conocedores. En primer lugar me aclararían que 
la secuencia de imágenes mostradas por ese car-
tel no ilustra el origen de las especies en general 
sino, propiamente, el origen del hombre. En se-
gundo lugar, me dirían que ese cartel no está ins-
pirado en Darwin sino en un esquema diseñado 
por Thomas Henry Huxley, un entusiasta defensor 
de las teorías darwineanas quien, en 1863, quiso 
mostrar los respectivos esqueletos del gibón, del 
chimpancé, del gorila y del homo sapiens en un 
esquema comparativo. En tercer lugar, explicarían 
que nadie afirmó que las especies no siguieran –o 
no tuvieran que seguir– evolucionando. Lo hacen 
siempre a partir de un prototipo, su prototipo, y 
aun el mismo organismo humano está sometido 
a la evolución y es necesario que así sea pues en 
la naturaleza no hay azar sino pura necesidad. 
	 Así, si uno pensara en conjunto a todas las 
especies naturales transformándose cada una 
según su propio ritmo, podría dar razón al aforismo 
de Blaise Pascal quien dijo que la naturaleza es R a ú l  D o r ra



5

como un círculo cuyo centro está en todas partes 
y cuya circunferencia en ninguna. Existen infinitas 
especies pero cada una, de alguna manera, es 
un centro, el centro de la naturaleza. Esto es así 
pero si uno vuelve a mirar el cartel que muestra la 
serie de etapas evolutivas que empieza con una 
criatura simiesca y termina con un hombre hecho 
y derecho, lo que uno ve no es un centro sino una 
línea –una “flecha”– evolutiva que avanza desde 
el más oscuro fondo. Esta línea ascendente según 
la cual cada etapa es una transformación pero 
sobre todo un avance hacia una culminación o 
un desenlace sugiere, fuertemente, que estamos 
puestos ante un relato. Se trata de un proceso 
de transformaciones donde lo que interesa es la 
suerte de aquello o aquel que se transforma. Un 
relato en el que, de peripecia en peripecia, un héroe 
mitológico va tomando su forma, va adquiriendo 
sus valores para terminar en una apoteosis donde 
la naturaleza muestra el sentido y el resultado de 
un trabajo de miles y millones de años. Un relato, 
se diría, también él hecho y derecho: había una vez 
eso, allá lejos y hace tiempo, y ahora tenemos esto. 

¿Es que las cosas tienen de por sí la forma de un 
relato o al relato le da forma el que lo cuenta? ¿Y, 
en ese caso, quién cuenta este relato? ¿Lo cuenta, 
acaso, la ciencia? 
	 Que una teoría científica tenga la forma de un 
relato de naturaleza mítica es algo que a mí no me 
causa extrañeza pues siempre he creído que el 
pensamiento científico, sobre todo el de las cien-
cias naturales, está anclado en la teología del An-
tiguo Testamento. Digamos que, más que de un 
pensamiento, se trata de una mentalidad. Mirán-
dolo bien, eso no tiene nada de extraño, resulta 
más bien bastante lógico que las ciencias –sobre 
todo las ciencias naturales pero también las hu-
manísticas– tengan esa mentalidad pues provie-
nen de la concepción teológica del hombre y del 
universo. La ciencia moderna nació por la inicia-
tiva de hombres de iglesia o formados en escue-
las religiosas. En sus inicios, situados frente al 
vasto universo, ese universo que trataban de ex-
plorar, los científicos renacentistas no dudaron 

Sobre e l  evo luc ion i smo

Figura 1. Frontispiece to Huxley 'Evidence as to man's place in Nature'. Illustration showing skeleton's of apes and man / Thomas Henry 
Huxley Published: 1863. L0063032. Wellcome Collection. CC BY 4.0. https://wellcomecollection.org/works/vruy7p4f.



6

ciertamente, si bien la teoría evolucionista no tra-
taba de entrar en colisión con el libro del Génesis, 
sí ponía de hecho el tema de la creación divina 
en cuestión, pues una teoría de ese tipo necesi-
taba recurrir al ateísmo por razones de método. 
De este modo reyertas no faltaron aunque tam-
poco faltaron pensadores que, situados entre la 
ciencia y la teología –pero más cerca de esta que 
de aquella–, hablaron de un creacionismo evolu-
cionista. Según esta perspectiva, Dios no habría 
creado el mundo como un todo definitivo y fijo si-
no que lo habría dotado de leyes que aseguraran 
su funcionamiento orgánico sin su intervención.

FANTASÍAS TEOLÓGICAS

Tal opción teórica no deja de ser seductora y no 
dejó de mostrar sus propias interpretaciones y sus 
variantes. Recuerdo que allá en mi primera juventud, 
cuando cursaba la licenciatura precisamente en mi 
Córdoba, un profesor de letras francesas –hombre 
de vastas lecturas– nos impartió un seminario sobre 
el epistolario de Pierre Teilhard de Chardin porque 
este jesuita no solo era un gran estudioso de la 
paleontología sino un filósofo con depurada pluma 
de escritor. El seminario, por cierto, no se limitó al 
epistolario sino que avanzó sobre libros como El 
fenómeno humano donde este autor explica su tan 
atractiva idea del evolucionismo. Discutido tanto por 
religiosos como por científicos, Teilhard de Chardin 
propuso leer la sagrada escritura, en especial el 
libro del Génesis, en clave evolucionista. Al cabo, 
el relato de la creación del mundo, que describe 
cómo la materia va tomando progresivamente 
su forma y cómo esa forma es la forma humana, 
resulta de hecho un relato cuyo tema puede ser 
equiparado al de la evolución de las especies. 
Claro que Teilhard de Chardin no se detiene en 
la observación de una evolución biológica que 
tendría como finalidad la creación del hombre. Por el 
contrario, con el advenimiento del hombre comienza 
lo que la creación tiene de más importante. Según 
este filósofo, el hombre está ahí para mostrar que 
–como diría el gaucho Martín Fierro– “a esta historia 
/ le faltaba lo mejor”. 

en atribuirlo a la creación divina. Y de esto ni si-
quiera hicieron una cuestión. Tal vez el testimo-
nio más impresionante de la íntima reunión de la 
fe con la búsqueda científica y la contemplación 
estética sea el jubiloso prólogo con que Nicolás 
Copérnico presentó su tan trascendental tratado 
Sobre las revoluciones de las esferas celestes, de-
dicado al papa Pablo III. La idea de que el univer-
so está creado y sostenido por una voluntad di-
vina es natural en una cultura religiosa, la cultura 
en la que se formaron aquellos científicos, y que 
llega a nuestros días; la certeza que eso les apor-
taba favorecía el desarrollo de sus investigacio-
nes pues proveía de un sólido suelo epistemoló-
gico sobre el cual cada disciplina podía recortar 
su propio espacio.
     Eso ocurrió en el inicio de la ciencia moder-
na. Claro que tratándose de disciplinas basadas 
en la observación y la experimentación, el sue-
lo en que se apoyaban no tardaría demasiado en 
agrietarse. Y que teorías como la de la evolución 
de las especies atentarían peligrosamente con-
tra ese “estado de bienestar” del que gozaron ini-
cialmente los hombres de ciencia, y sobre todo 
alarmarían a los hombres de iglesia. Hacia el si-
glo XIX, a partir de la actividad de investigadores 
naturalistas, ya varios habían puesto en duda la 
creación divina y habían comenzado a postular 
el ateísmo. A este respecto, Charles Darwin fue 
prudente y prefirió declararse agnóstico, es decir, 
prefirió dejar ese tema en suspenso por sentirse 
incapaz de resolverlo. Tal vez en su fuero íntimo 
se acogiera a la teoría de la doble verdad atribui-
da a Averroes, teoría según la cual la fe y la ra-
zón tenían cada una su propio radio de acción y 
estaban en condiciones de convivir sin conflicto. 
Ambos relatos, entonces, el sagrado y el cientí-
fico, podían desarrollarse por su cuenta y el se-
gundo podía entenderse más bien como una lec-
tura del relato sagrado de la creación del hombre.  
El método debía ser necesariamente inmanentis-
ta y mostrar que la naturaleza para desarrollarse 
no necesita de ningún factor externo a ella. Pero, 

R a ú l  D o r ra



7

	 Lo mejor es lo que vendrá, lo que adviene con la 
creación del hombre. Tomando como referencia el 
medio en el que tienen lugar los procesos, Teilhard 
sostiene que lo fundamental en el proceso evolutivo 
es el paso de la biósfera a la noósfera. El Diccionario 
de la Real Academia Española define la noósfera 
–o noosfera– como el “Conjunto que forman los 
seres inteligentes con el medio en que viven”. Se 
trataría, pues, de la esfera de la conciencia o más 
exactamente del espíritu. Teilhard de Chardin se 
refiere al “Punto Omega”, una suerte de energía 
vivificante, un impulso vital alojado en la materia y 
que conduce al espíritu hacia la Parusía, la segunda 
y triunfante venida del Cristo que significaría el glo-
rioso ingreso a lo que él da en llamar la cristófera. 
No hace falta decir que con esa venida se consu-
ma, se consumaría, el relato, ya reconvertido en un 
relato sagrado. Y que el héroe de este relato ya no 
sería el Hombre sino el Cristo.
	 Yo no estoy en condiciones de juzgar un pen-
samiento tan esotérico como el de Pierre Teilhard 
de Chardin. Desde mi perspectiva, solo puedo 
verlo como una vasta fantasía teológica expues-
ta en una prosa excelente, una escritura al mismo 
tiempo reposada y audaz. En todo caso resulta 
difícil seguir el vuelo de su pensamiento para al-
guien que piensa desde una razón laica. Aquí lo 
evoco para decir que así como este autor –y los 
que defienden la idea de un creacionismo evolu-
cionista– lee las sagradas escrituras e interpreta 
la doctrina judeocristiana en clave evolucionista, 
también se podría interpretar el evolucionismo en 
clave teológica. 
	 Decir que la teoría evolucionista nos pone an-
te un relato no supone necesariamente una críti-
ca. Tal vez sea inevitable que el evolucionismo se 
exprese o sea entendido bajo las formas del relato 
pues se aplica a un recorrido temporal que puede 
leerse a partir de lo humano porque se lee, inevi-
tablemente, del hombre hacia atrás. En este senti-
do se opone al relato de Teilhard de Chardin pues 
este se lee del hombre hacia adelante. Al pensa-
dor jesuita le interesa lo que vendrá, aquello de lo 
que el hombre es aviso, aunque lo que viene –la 
parusía– venga para él.

 	 Pero ambos relatos proponen un devenir en el 
que las transformaciones siguen una misma deri-
va por lo que son, cada uno a su manera, relatos 
teleológicos, esto es, donde el fin es la causa pri-
mera y el motor del desarrollo. Esto indicaría que 
si bien hay saltos o intervalos oscuros o eslabo-
nes perdidos en este devenir, su continuidad no 
se interrumpe. Sin embargo entre el antecedente 
inmediato del hombre –el gorila, según el esquema 
ya muy envejecido de Thomas Henry Huxley– y el 
hombre hay un salto cualitativo de magnitud su-
ficiente como para decir que aquí comienza otra 
historia o, si se quiere, la historia. A diferencia de 
todas las criaturas que están antes de él, el hom-
bre posee lenguaje, es un animal semiótico. Cier-
tamente, no faltaron científicos y pensadores que 
propusieron teorías del origen del lenguaje como 
si el lenguaje se hubiera ido formando gradual-
mente en la especie humana, y sobre todo como 
si primero hubiera existido el hombre y este hu-
biera creado de a poco el lenguaje. Desde esta 
perspectiva el lenguaje sería un instrumento, un 
artefacto creado por el hombre en su necesidad 
de comunicarse con el otro. Esta idea de que el 
hombre está primero y el lenguaje después, co-
mo un instrumento, tiene su previsible origen en 
el relato bíblico, donde se cuenta que fue Adán 
quien le dio su nombre a las cosas. Pero no. Es 
necesario hacerse a la idea de que el hombre es 
al mismo tiempo creador y creatura del lenguaje, 
como el individuo crea y a la vez es creado por la 
sociedad a que pertenece. No hay hombre antes 
del lenguaje, no hay lenguaje antes del hombre. 
El lenguaje no son las palabras sino el sistema –la 
gramática– en el que las palabras adquieren su 
sentido. Ese sistema, por serlo, no pudo haber 
ido formándose por partes pues, necesariamen-
te, un sistema siempre está completo, con todas 
sus partes articuladas, aunque no por eso deba 
entenderse que un sistema es inmodificable. Un 
sistema, así sea biológico o semiótico, siempre 
está en un proceso. Pero un proceso supone un 
cambio de estado, es decir, el paso de un estado 

Sobre e l  evo luc ion i smo



8

a otro de mayor complejidad o de más compleja 
organización. El lenguaje, desde luego, es un sis-
tema complejo.

LA IRRUPCIÓN DEL LENGUAJE

El lenguaje se crea en el momento en que un su-
jeto cobra conciencia de sí, se reconoce como un 
yo frente a un tú, situados ambos frente a un otro, 
el mundo, y capacitados ambos para referirse al 
mundo. Y es en ese momento cuando se crea el 
hombre. Al comienzo de la película de Stanley 
Kubrick 2001: Odisea del espacio, una criatura si-
miesca perteneciente a una comunidad siempre 
acosada por una manada rival mira a sus pies los 
huesos de un animal. Recoge un fémur y lo obser-
va con extraña atención; lo mira una y otra vez co-
mo si estuviera ante un objeto desconocido y es 
como si el primate, mirando ese hueso, se viera 
también a sí mismo, mirara a la vez hacia afuera y 
hacia adentro. De pronto hace un gesto de júbilo 
porque comprende, por primera vez y de súbito, 
que con ese hueso puede golpear; que eso, sin 
dejar ser un hueso es también un arma que pue-
de usar para abatir a sus enemigos y defender a 

sus congéneres. En ese momento, con el hueso 
en la mano, mirándolo, se descubre a sí mismo, 
se hace consciente de sí, descubre a sus seme-
jantes, y también descubre el mundo. 
      Es un momento de importancia trascendental. 
Al descubrir que el hueso puede ser también otra 
cosa, un arma, esa criatura ha entrado, de pronto, 
en la dimensión simbólica. Y ha entrado al mismo 
tiempo en el lenguaje. Aquí esta criatura ha integra-
do un sistema pronominal básico: se ha convertido 
en un yo, ha establecido una relación con un tú 
–sus congéneres– y se ha situado frente a un él –los 
otros, el mundo–. Este episodio con el que comien-
za la película se llama, precisamente, “El amanecer 
del hombre” porque muestra cómo un primate, y 
por extensión la comunidad a que pertenece (ellos 
también están ahora armados con un hueso) se 
ha humanizado. El guion de esta película ha sido 
hecho por el mismo Kubrick en colaboración con 
Arthur C. Clarke y lo que el director tanto como el 
escritor han querido hacer es ni más o menos que 
crear un mito: algo que permita imaginar el salto 
que supone este paso del animal al hombre. Un 
mito. Dado que a mí me convence la explicación 
analógica de la nos provee ese mito, en más de 
una ocasión he recurrido a él. Creo que el evolu-
cionismo no puede explicar este salto, salvo decir 
que para que se dé es necesario que se cumplan 
ciertos requisitos biológicos. Y explicar también lo 
que desde ese momento ha seguido ocurriendo 
en la especie, la progresiva conquista así como el 
desarrollo del cerebro humano. Porque lo biológi-
co es condición necesaria aunque no suficiente.
     El hombre es un animal semiótico, un animal 
para el que las cosas tienen sentido y pueden ser 
expresadas por signos verbales o no verbales. 
Se ha hablado del lenguaje en otras especies, 
por ejemplo hormigas o abejas. Sin embargo no 
se trata propiamente de lenguajes en el sentido 
en que aquí lo estoy entendiendo sino de una or-
ganización de señales que permiten mantener la 
vida de la especie. Las hormigas o las abejas o 
los peces de un cardumen siempre se comunican 
de la misma manera y para los mismos propósi-
tos, razón por la cual ha llegado a pensarse que R a ú l  D o r ra

© Itziar Aretxaga. Tortuga prieta (Chelonia mydas). 
Akumal, Quintana Roo.



9

el panal o el termitero funcionan como un solo 
animal de gran complejidad en el que las señales 
destinadas a asegurar la subsistencia son partes, 
una parte fundamental, de todo el organismo. En 
la conducta de una hormiga, por lo que puede 
observarse, no hay un yo situado frente a un tú y 
articulándose con un él, y los intercambios comu-
nicativos se repiten siempre de la misma manera. 
Es por el lenguaje que el hombre puede hablar de 
sí y de los otros animales y de todas las cosas y 
modificar sus mensajes en cada situación; esto 
no puede observarse en ninguna otra especie.
	 Diríamos entonces que el lenguaje supone el 
ingreso del hombre en la noósfera, en la esfera de 
la conciencia, o sea del espíritu, lo que también 
puede entenderse como la mente. No es que la 
noósfera fuera un producto del lenguaje sino que 
es un estado o una condición en la que se instala el 
hombre mediante el lenguaje. Porque la noósfera, 
la esfera del espíritu, es lo que está, no lo que 
deviene. Aquello en lo que el hombre reconoce su 
segunda naturaleza. Esta segunda naturaleza no 
queda situada más allá de la primera, no se trata 
de un trascendentalismo, sino por el contrario de 
una inmanencia, pues ambas naturalezas ocupan, 
por decirlo así, un mismo espacio. El hombre 
sería entonces un ser intrínsecamente mixto, una 
reunión de lo espiritual y lo biológico. Lo biológico 
sería la puerta de entrada a lo espiritual –o, si 
se prefiere, a lo mental– sin confundirse con ello. 
Sería, en una palabra, el misterio de la materia. 
La materia tomando consciencia de sí misma sin 
ser ella la consciencia.
	 En su edición del 28/01/19, el diario argentino 
Clarín publicó una nota sobre las últimas sema-
nas vividas por el sociólogo norteamericano Erik 
Olin Wright. A punto de terminar un importante li-
bro, Wright recibió la noticia de que padecía un 
cáncer de acelerada evolución. Se dedicó enton-
ces a escribir sus experiencias de enfermo termi-
nal. “Me queda una cantidad limitada de tiempo 
en esta maravillosa forma de polvo de estrellas”, 
escribió. “Parece bastante mezquino quejarse des-
pués de haber vivido 72 años en esta extraordina-
ria forma de existencia que pocas moléculas en el 

universo llegan a experimentar. De hecho, utilizar 
la palabra ‘experiencia’ es maravilloso. Los átomos 
no tienen experiencia. No son más que materia. 
Todo lo que soy es materia. Pero organizada de 
forma tan compleja a varios niveles, que es capaz 
de reflexionar sobre sí misma, y lo extraordinario 
que ha sido estar vivo y consciente de estar vivo”. 
Es difícil agregar algo a estas reflexiones. Yo di-
ría, en voz baja, que esa consciencia adviene en 
el lenguaje.
    Y ahora, para terminar, diría que la teoría evolu-
cionista es, profundamente, un intento por desci-
frar el enigma de la naturaleza en general, de su 
multiforme presencia, pero sobre todo el enigma 
de la naturaleza humana; y que, en ese sentido, tal 
vez antes que una teoría científica es una empresa 
filosófica. O que se trata de una teoría científica de 
la que es inevitable derivar una meditación filosó-
fica. De cualquier manera, pensarla y presentarla 
de ese modo sería, creo, más productivo y acaso 
más legítimo que exhibirla en un folklórico cartel.

Raúl Dorra
Programa de Semiótica y Estudios de la Significación
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla 
rauldorra@yahoo.com.mx

Sobre e l  evo luc ion i smo

© Itziar Aretxaga. Tortuga carey (Eretmochelys imbricata). 
Sistema Arrecifal Veracruzano.

mailto:rauldorra@yahoo.com.mx


© Itziar Aretxaga. Tortuga carey (Eretmochelys imbricata). Sistema Arrecifal Veracruzano.


	24.pdf
	Elem 114.pdf
	5-114.pdf
	Elem 114.pdf
	Elem 114 portada.pdf
	Elem 114.pdf





