
49

“Verdaderamente grande es aquella nación que toma
mucho de los demás y lo transforma en sustancia propia”

BURCKHARDT

Como hemos sabido, el hombre, en diferentes momentos históricos, ins-

tituyó el comercio de sus semejantes –esclavitud–, en el que la posesión 

de los seres humanos era una forma más de propiedad privada; con el 

descubrimiento y la conquista del Nuevo Mundo se fomentó también, 

paralelamente y a gran escala, este tipo de tráfico, sustentado en la 

convicción generalizada de que los negros africanos eran individuos 

especialmente resistentes a los climas tórridos, y por ende, aptos para 

ser empleados en las minas y plantaciones. Por otro lado, el hecho de 

“incorporar” a la raza negra en varias colonias de Europa y América 

implicaba, además, la introducción de ciertos elementos culturales; 

junto con los cuerpos capturados para ser vendidos y condenados a 

una vida de miseria, se importaba subrepticiamente algo más: su alma 

y su religión. Aunque los africanos fueron arrebatados de sus hogares y 

esclavizados en distintas partes del mundo, sus creencias y tradiciones 

nunca pudieron ser encadenadas, muchas han coexistido hasta hoy, no 

como un anacronismo, sino evolucionando, adoptando los nuevos espa-

cios y entornos, y adaptando su propio espíritu. Los sometidos adoptaron 

la tierra a la que arribaron y adaptaron su espíritu a lo que “esa nueva 

vida les tenía deparado”. Por otro lado y a manera de consecuencia, los 

procesos de resistencia cultural no se dejaron esperar. 

La zambomba 
Instrumento musical incorporado 
al mundo en tiempos de la esclavitud 

Christian 
   Velázquez Vargas

E l e m e n t o s  5 8 ,  2 0 0 5 ,  p p .  4 9 - 5 4



50

En sus forzadas migraciones, los esclavos eran acom-

pañados por sus danzas y cantos, ergo, sus instrumentos 

musicales y entre éstos, la zambomba. En la mayoría de los 

lugares a donde fueron enviados los africanos que tuvieron 

la desdicha de ser “objetos de vendimia”, la zambomba gozó 

de presencia y arraigo. Paradójicamente, en Cuba no se ha 

detectado su uso, por lo que algunos estudiosos afirman que 

en realidad nunca se empleó en la isla; no obstante, se deduce 

que en un principio y conforme los esclavos fueron llegando a 

ella, el instrumento sí se utilizó en ciertos bailes tradicionales 

conmemorativos; dicha deducción se fundamenta en la inter-

pretación de un texto del popular costumbrista del siglo XIX, 

Gaspar Betancourt Cisneros, mejor conocido como El luga-

reño y que dice: “De los bailes más antiguos que tenemos, y 

en que no se observan los caracteres generales del progreso, 

es uno, el baile del reinado”.1 Hoy en día, el baile del reinado 

lo realizan diversas naciones africanas, se lleva a cabo en los 

suburbios de las ciudades y se ejecuta con motivo de una ce-

remonia pantomímica cuyo objetivo es elegir un rey todos los 

años y celebrar la elección. En esta celebración, que dura tres 

días –los de la Pascua–, se tocan atabales, güiros y zambom-

bos. Pero esos zambombos o zambombas que a mediados del 

siglo XIX eran tañidos por aquellos bantúes, yorubas y demás 

etnias de Camagüey (y quizá de otras comarcas de Cuba), 

desaparecieron, pues no sobrevivieron a la esclavitud de sus 

músicos, en contraste con lo que ocurrió en Venezuela y en 

otros países de América, y la misma España, en donde aún 

se siguen escuchando las zambombas. En la actualidad se 

puede encontrar en Cuba una derivación de este instrumento 

musical en el membranófono de fricción indirecta por medio de 

astil suelto, libre y transitorio (embebido de un carácter sacro, 

heredado de la cosmovisión ancestral africana), mientras que 

el membranófono fricativo de astil fijo no se conoce en la isla 

o se ha perdido de la memoria de sus habitantes.

En Venezuela se llama a la zambomba “furruco”. José A. 

Calcaño2 apunta que ese vocablo “acaso esté emparentado 

con Furrusca, africanismo aclimatado en Cuba”; sin embar-

go, es preciso aclarar que en este país no se conoce tal 

afronegrismo. Por su parte, José Martí nos habla del furruco: 

“Barril pequeño, con una cubierta de madera y otra de cuero, 

atravesado por un palo delgado, que al subir y al bajar produce 

un ruido brusco, sordo, monótono y desagradable” y añade: 

“Parece un agrandamiento de la zampoña”.3 Aquí se emplea 

la palabra zampoña como sinónima de zambomba, de acuerdo 

con una acepción que por corrupción fonética era frecuente. 

A diferencia de Cuba, donde prácticamente no se recuerda 

a la zambomba, en algunas partes de América y Europa su 

presencia fue expandiéndose; por otro lado, según nos dice 

Balfour, el membranófono de fricción “es un instrumento de 

aparición esporádica”, lo cual puede interpretarse en el sentido 

de que la zambomba no es, en Europa, un instrumento como 

otros ya conocidos por la paganía precristiana y mantenido 

por un folclore milenario, sino introducido ocasionalmente –a 

intervalos, y relacionado con los episodios de las incursiones 

españolas por los campos bélicos, ahí mismo, en Europa– por 

una cultura exótica que se injertó en las clases populares y 

urbanas, entre las cuales la zambomba tuvo un sentido de sim-

pleza, “primitividad” y rusticidad que la hacían adecuada para la 

dramatización colectiva de los rituales de carácter pastoril.

Asimismo, Balfour afirma que los tambores de fricción 

se extendieron temprano por Europa en el siglo XVI, y tal vez 

antes, primero por España y Portugal, después por Italia, 

Holanda y Alemania, y luego por Francia y Rumania. Por 

su parte, el investigador Mahillon comenta que también son 

populares en Alemania (donde son conocidos como rommel-

pot), y que allí, al igual que en Bélgica y Holanda, los niños 

aún los usan en la temporada navideña para acompañar sus 

cantos o villancicos.4 Por otro lado, Hermann Closson5 opina 

que el tambor de fricción es un instrumento típicamente fla-

menco, exportado a España; pero al parecer, es más común 

la teoría contraria, es decir, que fueron los españoles quienes C H R I S T I A N  Ve lázquez  Var gas

© Elizabeth Castro Regla, # 1, de la serie Números, 2001.



51

lo trasladaron no sólo a Flandes y Alemania, sino a Nápoles 

y a los barrios hispánicos de Bab-el-Oued, en Argelia. Pedro 

Dantas –aunque identificando erróneamente la “puita” o 

cuica brasileña con el rommelpot alemán y la zambomba 

española y portuguesa– cree que su origen es africano y que 

fue importado a España por los árabes y a Flandes por los 

españoles.6 Oneyda Alvarenga, musicóloga brasileña, piensa 

que “a pesar del nombre (africano) con el cual el instrumento 

se vulgarizó en el Brasil, no es posible saber si lo recibimos 

del negro, teniendo en cuenta nuestra ligazón con España, 

y el hecho de que en el siglo XVIII, el nordeste y casi todo el 

norte brasileño estuvieron bajo el poder holandés.” En nuestra 

opinión, creemos que fueron los negros congos quienes lo 

llevaron a Portugal y España en los siglos XV y XVI, precisa-

mente cuando fueron numerosos los esclavos congoleños, 

mismos que influyeron con su música y sus bailes. De allí 

se extendieron los tambores de fricción por otros pueblos de 

Europa, llevados por los “tercios”, y acaso también por algunos 

países de América; es así como nos parece más lógico. En 

España, el membranófono de fricción indirecta mediante astil 

recibe el nombre de zambomba. La registra el Diccionario de 

la Real Academia; es un “instrumento rústico musical, de barro 

cocido o de madera, hueco, abierto por un extremo y cerrado 

por el otro, con una piel muy tirante que tiene en el centro, 

bien sujeto, un carrizo a manera de mástil, el cual, frotado de 

arriba abajo y de abajo hacia arriba con la mano humedecida, 

produce un sonido fuerte, sonoro y monótono.”

La zambomba está incluida dentro de los instrumentos 

primitivos que el etnógrafo español Telesforo de Aranzadi men-

cionó como usados por la plebe madrileña en Nochebuena. Y 

él lo describe así: “Está formado por una caja cilíndrica y es 

de sólo un cuerpo, en cuyo centro está fijo por una clavijuela 

el astil cuya frotación con la mano ensalivada produce el soni-

do”. Pedrell añade que la zambomba es usada por “el pueblo 

especialmente por Navidad y Reyes”; es decir, en la época en 

que la iglesia permitía incluso en el interior de los templos, las 

músicas rústicas y pastoriles.

Prosiguiendo con el rastreo histórico de este instrumento, 

Aranzadi se inclina a creer que la zambomba fue muy común 

entre los moriscos, avecindados en España y procedentes de 

África. El que este instrumento fuese empleado con frecuencia 

por ellos se explica debido a la simbiosis cultural, a partir del 

hecho de que los moros originalmente retoman este instru-

mento de los congoleños; de esta manera se refuerza la tesis 

fundada en el origen africano de la zambomba, ya que dicha 

región es donde esa clase de tambores son más comunes, 

según Hornbostel. Del continente negro pasaron a España, 

provenientes del Congo, probablemente desde mediados del 

siglo XV, cuando en la península comenzaron a entrar esclavos 

de Zaire por trata directa, y sobre todo, por la vía de Lisboa.

A pesar de que podemos percibir ciertas discrepancias 

respecto a la procedencia de este peculiar instrumento 

musical, nos hemos dado a la tarea de adentrarnos en su 

etimología para precisar dentro de un espacio geográfico, 

su origen, y en el mejor de los casos, reforzar la tesis que 

establece que acompañó a los hombres de África, en aquella 

sustracción repentina que violaba el cobijo de la selva y el 

derecho humano a ser el “otro”.

Además de la estructura organográfica y los antecedentes 

propios del instrumento, el nombre en sí mismo, tal como se le 

dio en España, zambomba, es una muestra de su cuna africana. 

Esta no es una palabra simplemente onomatopéyica; el bronco 

La zambomba, instrumento musical  . . .

© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.



52

sonido que produce al ser tañida, no evoca el percusivo de un 

tambor, tal como parece advertirse en las dos últimas sílabas 

de zambomba. El vocablo zambomba proviene del congo zim-

bembo, que significa “el canto de los funerales”, lo cual alude 

al carácter fúnebre de los membranófonos fricativos africanos. 

En africano, mvumbi es “muerto o cadáver”, de cuyo punto de 

partida llega a Cuba el palo mfumbi,7 y su plural zimvumbi o “los 

muertos”. Zambomba quiere decir “instrumento de los muertos”, 

paradójicamente ése fue su destino.

Por otra parte, nsamba, en congo, es “oración, ofrenda, 

invocación” y mbumba se interpreta como “fetiche, misterio, 

secreto”. Por lo tanto, nsamba-mbumba se traduce como 

“invocación al misterio o fetiche” y para eso se utiliza la zam-

bomba en África. En el Brasil y El Salvador a este instrumento, 

además de otros nombres, se le conoce por zambumba. Hay 

que precisar que nsambi significa “dios, divino, creyente devo-

to” y es también el nombre genérico dado a los instrumentos 

musicales. En lengua conga, mbembo-nzambi es “canto al 

dios”, y viceversa, nzambi-mbembo, quiere decir “canto religio-

so funeral” o “instrumento musical de los muertos en putrefac-

ción”. Siguiendo el mismo sentido, la voz africana bomba, que 

ya está incorporada al lenguaje vernáculo de Cuba, en África 

equivale a “podrido, descompuesto, apestoso”.

Por ejemplo, agua bomba es en Cuba, “agua estancada, 

sucia y mal oliente”; asimismo, la palabra bomba, por su 

acepción de putrefacción y fetidez, tiene connotaciones apli-

cables a un cadáver. Los africanos en Cuba dan el nombre 

de bomba, en congo, a la mezcla de una porción de tierra de 

cementerio, huesos y carroña de humanos y animales, palos 

de poderío mágico, clavos, cuchillos, agua preparada, entre 

otros ingredientes; todo esto metido en un envoltorio, caldero 

o tinaja de barro, o guerrero orisha de los yorubas. A esta 

concentración de potencias misteriosas o fetiche, en Cuba le 

dicen en castellano, prenda. La misma raíz de la palabra que 

en africano produce mvumbi o “cadáver”, bumba o “montón de 

tierra” y bomba o “putrefacción”, corresponde rigurosamente a 

la bomba de los brujos africanos, ya que el elemento básico 

de ésta es la calavera o los huesos exhumados de un occiso 

aún en proceso de putrescencia, pues se sobreentiende que 

una vez concluida la descomposición del cuerpo, el espíritu 

se aleja de la tumba y ya no puede ser captado para ponerlo 

al servicio de otros. El fricativo kinfuiti o manfula, que no es 

sino una zambomba con el astil interno, todavía se emplea 

en Cuba por los tatangangas en sus ritos de necromancia (de 

muertos) para invocar a la prenda. 

Los africanos que en los siglos XV y XVI fueron arrancados 

de sus tierras y trasladados a Iberia, como es lógico, llevaron 

C H R I S T I A N  Ve lázquez  Var gas

© Elizabeth Castro Regla, # 2, de la serie Números, 2001.

© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.



53

consigo, implícitos, sus rasgos culturales característicos y des-

pués ahí los reprodujeron, tal y como aquellos de sus paisanos 

que, corriendo con la misma suerte, lo hicieron en América; 

los tambores fricativos de astil y las bombas de sus rituales 

necrodúlicos (concernientes a los muertos), los bailes de la 

zarabanda, zambapalo, cumbé y otros, se adaptan y reclaman 

sus propios espacios. El término zambomba, al transplantarse 

al idioma español, produjo otras palabras como zambombazo, 

zombombero (tan popular ahora en las Antillas y pueblos del 

Caribe) con el cual se anuncia el inicio de una declamación, 

de un brindis o de un discurso de sobremesa. “¡Bomba!” se 

dice de repente, para llamar la atención e interrumpir las con-

versaciones cuando se pretende recitar algunos versos, casi 

siempre alusivos al folclore local. También “¡Zambomba!” se 

utiliza como expresión de sorpresa. En cuanto a su aparición 

dentro de la literatura y el teatro, la zambomba es nombrada 

en el Entremés del conde Alarcos, impreso en 1675, donde los 

personajes disfrazados cantan al son de una música peculiar 

estas líneas:

“Ande el baile y el concepto,

Y haga en su alabanza trova,

Y dándole a la zambomba,

Acabémosle en pandorga”.8

Para hacer más significativa esta influencia, citaremos otro 

ejemplo en una de las letrillas negras de Góngora, en cuyo 

diálogo entre dos negras, Juana y Crara, una de ellas dice:

“La alma sá como la diente,

Crara, mana,

Pongamo fustana

E bailemo alegra;

Que aunque samo negra,

Sa hermosa tú,

Zambambú, morenica de Congo,

Zambambú”. 

 

Igualmente en la plástica podemos encontrar la presencia 

de este singular instrumento; del célebre pintor holandés Frans 

Hals se conserva un retrato realista, al óleo, de un sonriente 

tañedor de rommelpot, junto a un niño que goza de su música. 

En Holanda, según algunos estudiosos, se estila todavía una 

zambomba rústicamente hecha de una jarra, tinaja u olla 

cualquiera de cocina, y una vejiga.  

En España, los negros africanos influenciaron de modo 

indudable, en los siglos XV, XVI y XVII,  los bailes y cantos, el 

teatro y las supersticiones, pero su migración no fue tan intensa 

ni continua como en América, y sus núcleos de “nación” fueron 

disueltos. La población negra original fue absorbida por la masa 

blanca predominante y sus influjos poco a poco fueron diluyén-

dose en ella, como ocurrió con la pigmentación de su piel, por 

las mezclas raciales. En el trance del proceso de aculturación, 

los instrumentos más secretos utilizados para la celebración 

de los cultos salieron a la luz y fueron contemplados por los 

blancos, ya desprovistos, casi en su totalidad, de su carácter sa-

cro primigenio; el instrumento perdió fuerza en ese momento, se 

convirtió en un objeto exótico, y hasta en elemento de diversión 

e inclusive de burla; en ese ejercicio sincrético se incorporó al 

acervo folclórico dentro de la generalidad con la que racialmente 

se fusionaba. Esto se explica de la siguiente manera: a medida 

que cesaba el arribo de nuevos esclavos y por ende se reducía 

La zambomba, instrumento musical  . . .

© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.



54

su número, los negros de diversas etnias se mezclaban entre 

sí y con los blancos, y una vez que la esclavitud fue disuelta, al 

sentir “el goce de la libertad”, no experimentaron la necesidad 

de compensar sus múltiples frustraciones con la tenaz reten-

ción de sus creencias y costumbres ancestrales, en las cuales 

antes encontraban refugio y consuelo, provocando con esto 

el desvanecimiento de su propio bagaje cultural, en que tales 

instrumentos misteriosos estaban funcionalmente insertos. 

Morían los africanos y con ellos sus dioses; sus hijos, criollos o 

mulatos, ya no eran atraídos por el misterio como sus padres 

y sus abuelos, ni trataban de comunicarse con “el mundo de 

las tinieblas” a través del arte mágico de hacer oír la voz de los 

antepasados que resonaba como eco distante en las paredes 

de las criptas. Los tambores fricativos de África, después de 

un siglo de apartamiento de su cultura troncal, ya no tenían 

sacralidad, ya no “hablaban” y sólo ejercían un papel social se-

cundario, público y profano: el de sonar para los bailes del vulgo 

y el esparcimiento infantil. Perdida su funcionalidad hierática, 

también decayó su esencia religiosa, de manera semejante a 

los milenarios ritos eróticos y agrarios de fecundación de las 

religiones paganas, que se convirtieron en diversiones carnava-

lescas para la cristiandad. Paradójicamente, al cesar la presión 

coercitiva que los condenaba al ocultamiento de sus creencias 

y tradiciones, fue cuando más sonaron los instrumentos que 

una vez rasgaron el silencio en las profundidades de África, 

ahora, no obstante, en manos extrañas y blancas, que sólo les 

arrancaban indefinibles ruidos sin habla, ni voz, ni alma. 

Para terminar, como nos hemos dado cuenta, el instrumento 

de la zambomba es un ente que, a lo largo de la historia musical, 

ha desarrollado una dinámica cultural difícil de rastrear; de lo que 

sí estamos seguros es de que su pasado lo vincula con diversos 

pueblos africanos, en el momento específico en que la fragmenta-

ción de los grupos étnicos por las potencias occidentales ocasionó 

el traspaso arbitrario de fronteras y, con esto, el trastocamiento de 

las tradiciones ancestrales; sin embargo, podemos decir que en la 

mayoría de los casos, los procesos de transculturación provocan 

el enriquecimiento en ambas direcciones y no únicamente en el 

sentido de la cultura dominante hacia la dominada. En consecuen-

cia, mientras el sonido liberador de los sentidos y de las almas 

producido por los instrumentos adquiere un nuevo “lenguaje”, la 

zambomba se abre camino y sobrevive, se filtra dentro de nuevas 

festividades y su uso se disemina por Europa y América, no así 

su verdadera esencia litúrgica, la cual sólo quedará anclada en la 

memoria de unos cuantos. No obstante, algo permanecerá del 

propósito por el que fue creada; sin duda en los lugares en los 

que aún la zambomba es tañida emerge no nada más el rasgado 

grave del cuero en fricción, sino también la evocación de África 

reclamando a sus hijos perdidos. © Elizabeth Castro Regla, # 3, de la serie Números, 2001.

© Elizabeth Castro Regla, # 4, de la serie Números, 2001.

N O T A S

1 Betancourt G. Escenas cotidianas, Dirección de Cultura, La Habana 
(1950) 70-71.
2 Calcaño, JA. Contribución al estudio de la música en Venezuela, Ed. Elite 
(1939) 110.
3 Martí J. Amistad funesta, La Habana (1940) 195.
4 Mahillon VC. Catalogue du Musée Instrumental du Conservatoire de 
Bruxelles, Bruselas (1912) 167.
5 Closson H. Revue Musicale, París (1930).
6 Revista Nova (Año 1) 2. Cita de Ramos A: O Negro Brasileiro. Río de 
Janeiro (1934) 164.
7 Ortiz, F. Los instrumentos de la música afrocubana, Publicaciones de la 
Dirección de Cultura del Ministerio de Educación, La Habana (1953) 180.
8 Cotarelo, E. Historia de la zarzuela o sea, el drama lírico en España, desde 
su origen hasta fines del siglo XIX. Madrid (2001) CCC.

alfal_fa@hotmail.com




