La zambomba

Instrumento musical incorporado
al mundo en tiempos de la esclavitud

Christian
Velazquez Vargas

“Verdaderamente grande es aquella nacion que toma
mucho de los demés y lo transforma en sustancia propia”
BURCKHARDT

Como hemos sabido, el hombre, en diferentes momentos histéricos, ins-
tituyd el comercio de sus semejantes —esclavitud-, en el que la posesion
de los seres humanos era una forma mas de propiedad privada; con el
descubrimiento y la conquista del Nuevo Mundo se fomentd también,
paralelamente y a gran escala, este tipo de trfico, sustentado en la
conviccion generalizada de que los negros africanos eran individuos
especialmente resistentes a los climas térridos, y por ende, aptos para
ser empleados en las minas y plantaciones. Por otro lado, el hecho de
“incorporar” a la raza negra en varias colonias de Europa y América
implicaba, ademas, la introduccién de ciertos elementos culturales;
junto con los cuerpos capturados para ser vendidos y condenados a
una vida de miseria, se importaba subrepticiamente algo mas: su alma
y su religion. Aunque los africanos fueron arrebatados de sus hogares y
esclavizados en distintas partes del mundo, sus creencias y tradiciones
nunca pudieron ser encadenadas, muchas han coexistido hasta hoy, no
COMO Un anacronismo, sino evolucionando, adoptando los nuevos espa-
cios y entornos, y adaptando su propio espiritu. Los sometidos adoptaron
la tierra a la que arribaron y adaptaron su espiritu a lo que “esa nueva
vida les tenia deparado”. Por otro lado y a manera de consecuencia, los
procesos de resistencia cultural no se dejaron esperar.



© Elizabeth Castro Regla, # 1, de la serie Nimeros, 2001.

En sus forzadas migraciones, los esclavos eran acom-
pafiados por sus danzas y cantos, ergo, sus instrumentos
musicales y entre éstos, la zambomba. En la mayoria de los
lugares a donde fueron enviados los afficanos que tuvieron
la desdicha de ser “objetos de vendimia”, la zambomba gozé
de presencia y arraigo. Paraddjicamente, en Cuba no se ha
detectado su uso, por lo que algunos estudiosos afirman que
en realidad nunca se empled en la isla; no obstante, se deduce
que en un principio y conforme los esclavos fueron llegando a
ella, el instrumento sf se utilizd en ciertos bailes tradicionales
conmemorativos; dicha deduccion se fundamenta en la inter-
pretacion de un texto del popular costumbrista del siglo Xix,
Gaspar Betancourt Cisneros, mejor conocido como El luga-
refio y que dice: “De los bailes mas antiguos que tenemos, y
en que no se observan los caracteres generales del progreso,
es uno, el baile del reinado”.! Hoy en dia, el baile del reinado
lo realizan diversas naciones africanas, se lleva a cabo en los
suburbios de las ciudades y se ejecuta con motivo de una ce-
remonia pantomimica cuyo objetivo es elegir un rey todos los
afios y celebrar la eleccion. En esta celebracion, que dura tres
dias —los de la Pascua-, se tocan atabales, gtiiros y zambom-
bos. Pero esos zambombos 0 zambombas que a mediados del
siglo XIx eran tafiidos por aquellos banttes, yorubas y demas
etnias de Camagiiey (y quiza de otras comarcas de Cuba),
desaparecieron, pues no sobrevivieron a la esclavitud de sus
musicos, en contraste con lo que ocurrié en Venezuela y en
otros paises de América, y la misma Espafia, en donde aun
se siguen escuchando las zambombas. En la actualidad se

puede encontrar en Cuba una derivacion de este instrumento
musical en el membrandfono de friccidn indirecta por medio de
astil suelto, libre y transitorio (embebido de un caracter sacro,
heredado de la cosmovisidn ancestral africana), mientras que
el membrandfono fricativo de astil fijo no se conoce en laisla
0 se ha perdido de la memoria de sus habitantes.

En Venezuela se llama a la zambomba “furruco”. José A.
Calcaio? apunta que ese vocablo “acaso esté emparentado
con Furrusca, africanismo aclimatado en Cuba’; sin embar-
g0, es preciso aclarar que en este pais no se conoce tal
afronegrismo. Por su parte, José Marti nos habla del furruco:
“Barril pequefio, con una cubierta de madera y otra de cuero,
atravesado por un palo delgado, que al subir y al bajar produce
un ruido brusco, sordo, monétono y desagradable” y anade:
“Parece un agrandamiento de la zampofa”.* Aqui se emplea
|a palabra zampofia como sinénima de zambomba, de acuerdo
con una acepcion que por corrupcion fonética era frecuente.
A diferencia de Cuba, donde practicamente no se recuerda
a la zambomba, en algunas partes de América y Europa su
presencia fue expandiéndose; por otro lado, seglin nos dice
Balfour, el membranéfono de friccion “es un instrumento de
aparicién esporadica”, lo cual puede interpretarse en el sentido
de que la zambomba no es, en Europa, un instrumento como
otros ya conocidos por la pagania precristiana y mantenido
por un folclore milenario, sino introducido ocasionalmente —a
intervalos, y relacionado con los episodios de las incursiones
espanolas por los campos bélicos, ahi mismo, en Europa- por
una cultura exética que se injertd en las clases populares y
urbanas, entre las cuales la zambomba tuvo un sentido de sim-
pleza, “primitividad” y rusticidad que la hacian adecuada para la
dramatizacion colectiva de los rituales de caracter pastoril.

Asimismo, Balfour afirma que los tambores de friccion
se extendieron temprano por Europa en el siglo v, y tal vez
antes, primero por Espafa y Portugal, después por ltalia,
Holanda y Alemania, y luego por Francia y Rumania. Por
su parte, el investigador Mahillon comenta que también son
populares en Alemania (donde son conocidos como rommel-
pof), y que alli, al igual que en Bélgica y Holanda, los nifios
aln los usan en la temporada navidefia para acompafar sus
cantos o villancicos.* Por otro lado, Hermann Closson® opina
que el tambor de friccion es un instrumento tipicamente fla-
menco, exportado a Espana; pero al parecer, es mas comin
la teoria contraria, es decir, que fueron los espafioles quienes



lo trasladaron no sélo a Flandes y Alemania, sino a Napoles
y a los barrios hispanicos de Bab-el-Oued, en Argelia. Pedro
Dantas —aunque identificando erréneamente la “puita” o
cuica brasilefia con el rommelpot aleman y la zambomba
espafola y portuguesa- cree que su origen es africano y que
fue importado a Espafia por los arabes y a Flandes por los
espafioles.® Oneyda Alvarenga, musicéloga brasilefia, piensa
que “a pesar del nombre (africano) con el cual el instrumento
se vulgarizé en el Brasil, no es posible saber si lo recibimos
del negro, teniendo en cuenta nuestra ligazén con Espafa,
y el hecho de que en el siglo xviil, el nordeste y casi todo el
norte brasilefio estuvieron bajo el poder holandés.” En nuestra
opinién, creemos que fueron los negros congos quienes 1o
llevaron a Portugal y Espafia en los siglos Xv y Xvi, precisa-
mente cuando fueron numerosos los esclavos congolefios,
mismos que influyeron con su musica y sus bailes. De alli
se extendieron los tambores de friccion por otros pueblos de
Europa, llevados por los “tercios”, y acaso también por algunos
paises de América; es asi como nos parece mas logico. En
Espana, el membranéfono de friccion indirecta mediante astil
recibe el nombre de zambomba. La registra el Diccionario de
la Real Academia; es un “instrumento rstico musical, de barro
cocido o de madera, hueco, abierto por un extremo y cerrado
por el otro, con una piel muy tirante que tiene en el centro,
bien sujeto, un carrizo a manera de mastil, el cual, frotado de
arriba abajo y de abajo hacia arriba con la mano humedecida,
produce un sonido fuerte, sonoro y monétono.”

La zambomba esta incluida dentro de los instrumentos
primitivos que el etnégrafo esparol Telesforo de Aranzadi men-
ciond como usados por la plebe madrilefia en Nochebuena. Y
él lo describe asi: “Esta formado por una caja cilindrica y es
de sdlo un cuerpo, en cuyo centro esta fijo por una clavijuela
el astil cuya frotacion con la mano ensalivada produce el soni-
do”. Pedrell afiade que la zambomba es usada por “el pueblo
especialmente por Navidad y Reyes”; es decir, en la época en
que laiglesia permitia incluso en el interior de los templos, las
mUsicas rusticas y pastoriles.

Prosiguiendo con el rastreo histérico de este instrumento,
Aranzadi se inclina a creer que la zambomba fue muy comin
entre los moriscos, avecindados en Espafia y procedentes de
Africa. El que este instrumento fuese empleado con frecuencia
por ellos se explica debido a la simbiosis cultural, a partir del
hecho de que los moros originalmente retoman este instru-

mento de los congolefios; de esta manera se refuerza la tesis
fundada en el origen africano de la zambomba, ya que dicha
region es donde esa clase de tambores son mas comunes,
segun Hornbostel. Del continente negro pasaron a Espafia,
provenientes del Congo, probablemente desde mediados del
siglo xv, cuando en la peninsula comenzaron a entrar esclavos
de Zaire por trata directa, y sobre todo, por la via de Lisboa.

A pesar de que podemos percibir ciertas discrepancias
respecto a la procedencia de este peculiar instrumento
musical, nos hemos dado a la tarea de adentrarnos en su
etimologia para precisar dentro de un espacio geografico,
su origen, y en el mejor de los casos, reforzar la tesis que
establece que acompafi a los hombres de Africa, en aquella
sustraccion repentina que violaba el cobijo de la selva y el
derecho humano a ser el “otro”.

Ademas de la estructura organografica y los antecedentes
propios del instrumento, el nombre en si mismo, tal como se le
dio en Espafia, zambomba, es una muestra de su cuna africana.
Esta no es una palabra simplemente onomatopéyica; el bronco

© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.




© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.

sonido que produce al ser tariida, no evoca el percusivo de un
tambor, tal como parece advertirse en las dos Ultimas silabas
de zambomba. El vocablo zambomba proviene del congo zim-
bembo, que significa “el canto de los funerales”, lo cual alude
al carécter finebre de los membranéfonos fricativos africanos.
En africano, mvumbi es “muerto o cadaver”, de cuyo punto de
partida llega a Cuba el palo mfumbi,”y su plural zimvumbio “los
muertos”. Zambomba quiere decir “instrumento de los muertos”,
paraddjicamente ése fue su destino.

Por otra parte, nsamba, en congo, es “oracion, ofrenda,
invocacion” y mbumba se interpreta como “fetiche, misterio,
secreto”. Por lo tanto, nsamba-mbumba se traduce como
“invocacion al misterio o fetiche” y para eso se utiliza la zam-
bomba en Africa. En el Brasil y El Salvador a este instrumento,
ademas de otros nombres, se le conoce por zambumba. Hay
que precisar que nsambi significa “dios, divino, creyente devo-
to” y es también el nombre genérico dado a los instrumentos
musicales. En lengua conga, mbembo-nzambi es “canto al
dios’, y viceversa, nzambi-mbembo, quiere decir “canto religio-

so funeral” 0 “instrumento musical de los muertos en putrefac-
cién”. Siguiendo el mismo sentido, la voz africana bomba, que
ya esta incorporada al lenguaje vernaculo de Cuba, en Africa
equivale a “podrido, descompuesto, apestoso”.

Por ejemplo, agua bomba es en Cuba, “agua estancada,
sucia y mal oliente”; asimismo, la palabra bomba, por su
acepcion de putrefaccion y fetidez, tiene connotaciones apli-
cables a un cadéver. Los africanos en Cuba dan el nombre
de bomba, en congo, a la mezcla de una porcién de tierra de
cementerio, huesos y carrofia de humanos y animales, palos
de poderio magico, clavos, cuchillos, agua preparada, entre
otros ingredientes; todo esto metido en un envoltorio, caldero
o tinaja de barro, o guerrero orisha de los yorubas. A esta
concentracion de potencias misteriosas o fetiche, en Cuba le
dicen en castellano, prenda. La misma raiz de la palabra que
en africano produce mvumbi o “cadaver’, bumba o “montén de
tierra” y bomba o “putrefaccion”, corresponde rigurosamente a
la bomba de los brujos africanos, ya que el elemento basico
de ésta es la calavera o los huesos exhumados de un occiso
alin en proceso de putrescencia, pues se sobreentiende que
una vez concluida la descomposicion del cuerpo, el espiritu
se aleja de la tumba y ya no puede ser captado para ponerlo
al servicio de otros. El fricativo kinfuiti o manfula, que no es
sino una zambomba con el astil interno, todavia se emplea
en Cuba por los tatangangas en sus ritos de necromancia (de
muertos) para invocar a la prenda.

Los africanos que en los siglos xv y xvi fueron arrancados
de sus tierras y trasladados a Iberia, como es 1gico, llevaron

© Elizabeth Castro Regla, # 2 de la serie Numeros, 2001.



consigo, implicitos, sus rasgos culturales caracteristicos y des-
pués ahi los reprodujeron, tal y como aquellos de sus paisanos
que, corriendo con la misma suerte, 1o hicieron en América;
los tambores fricativos de astil y las bombas de sus rituales
necroddlicos (concernientes a los muertos), los bailes de la
zarabanda, zambapalo, cumbé y otros, se adaptan y reclaman
sus propios espacios. El término zambomba, al transplantarse
al idioma espariol, produjo otras palabras como zambombazo,
zombombero (tan popular ahora en las Antillas y pueblos del
Caribe) con el cual se anuncia el inicio de una declamacion,
de un brindis o0 de un discurso de sobremesa. “jBombal” se
dice de repente, para llamar la atencion e interrumpir las con-
versaciones cuando se pretende recitar algunos versos, casi
siempre alusivos al folclore local. También “Zambombal” se
utiliza como expresion de sorpresa. En cuanto a su aparicion
dentro de la literatura y el teatro, la zambomba es nombrada
en el Entremés del conde Alarcos, impreso en 1675, donde los
personajes disfrazados cantan al son de una masica peculiar
estas lineas:

“Ande el baile y el concepto,
Y haga en su alabanza trova,
Y dandole a la zambomba,
Acabémosle en pandorga”.?

Para hacer mas significativa esta influencia, citaremos otro
ejemplo en una de las letrillas negras de Gongora, en cuyo
didlogo entre dos negras, Juana y Crara, una de ellas dice:

‘La alma s& como la diente,
Crara, mana,

Pongamo fustana

E bailemo alegra;

Que aunque samo negra,

Sa hermosa t,

Zambambi, morenica de Congo,
Zambamb(”.

Igualmente en la plastica podemos encontrar la presencia
de este singular instrumento; del célebre pintor holandés Frans
Hals se conserva un retrato realista, al 6leo, de un sonriente
tafiedor de rommelpot, junto a un nifio que goza de su musica.
En Holanda, segun algunos estudiosos, se estila todavia una

© Elizabeth Castro Regla, de la serie Hierofanias, 2004.

zambomba risticamente hecha de una jarra, tinaja u olla
cualquiera de cocina, y una vejiga.

En Espafia, los negros africanos influenciaron de modo
indudable, en los siglos xv, Xvi y xvii, los bailes y cantos, el
teatro y las supersticiones, pero su migracion no fue tan intensa
ni continua como en América, y sus niicleos de “nacion” fueron
disueltos. La poblacion negra original fue absorbida por la masa
blanca predominante y sus influjos poco a poco fueron diluyén-
dose en ella, como ocurrié con la pigmentacién de su piel, por
las mezclas raciales. En el trance del proceso de aculturacion,
los instrumentos mas secretos utilizados para la celebracion
de los cultos salieron a la luz y fueron contemplados por los
blancos, ya desprovistos, casi en su totalidad, de su caracter sa-
cro primigenio; el instrumento perdié fuerza en ese momento, se
convirtié en un objeto exético, y hasta en elemento de diversién
e inclusive de burla; en ese ejercicio sincrético se incorpord al
acervo folclérico dentro de la generalidad con la que racialmente
se fusionaba. Esto se explica de la siguiente manera: a medida
que cesaba el arribo de nuevos esclavos y por ende se reducia



su numero, los negros de diversas etnias se mezclaban entre
si y con los blancos, y una vez que la esclavitud fue disuelta, al
sentir “el goce de la libertad”, no experimentaron la necesidad
de compensar sus mdltiples frustraciones con la tenaz reten-
cion de sus creencias y costumbres ancestrales, en las cuales
antes encontraban refugio y consuelo, provocando con esto
el desvanecimiento de su propio bagaje cultural, en que tales
instrumentos misteriosos estaban funcionalmente insertos.
Morian los africanos y con ellos sus dioses; sus hijos, criollos o
mulatos, ya no eran atraidos por el misterio como sus padres
y sus abuelos, ni trataban de comunicarse con “el mundo de
las tinieblas” a través del arte magico de hacer oir la voz de los
antepasados que resonaba como eco distante en las paredes
de las criptas. Los tambores fricativos de Africa, después de
un siglo de apartamiento de su cultura troncal, ya no tenian
sacralidad, ya no “hablaban” y sélo ejercian un papel social se-
cundario, publico y profano: el de sonar para los bailes del vulgo
y el esparcimiento infantil. Perdida su funcionalidad hieratica,
también decay6 su esencia religiosa, de manera semejante a
los milenarios ritos eréticos y agrarios de fecundacion de las
religiones paganas, que se convirtieron en diversiones carnava-
lescas para la cristiandad. Paradéjicamente, al cesar la presion
coercitiva que los condenaba al ocultamiento de sus creencias
y tradiciones, fue cuando mas sonaron los instrumentos que
una vez rasgaron el silencio en las profundidades de Africa,
ahora, no obstante, en manos extrafias y blancas, que solo les
arrancaban indefinibles ruidos sin habla, ni voz, ni alma.

Para terminar, como nos hemos dado cuenta, el instrumento
de la zambomba es un ente que, a lo largo de la historia musical,

© Elizabeth Castro Regla, # 3, de la serie Nimeros, 2001.

- -]

© Elizabeth Castro Regla, # 4, de la serie Nimeros, 2001.

ha desarrollado una dindmica cultural dificil de rastrear; de lo que
si estamos seguros es de que su pasado lo vincula con diversos
pueblos africanos, en el momento especifico en que la fragmenta-
cion de los grupos étnicos por las potencias occidentales ocasiond
el traspaso arbitrario de fronteras y, con esto, el trastocamiento de
las tradiciones ancestrales; sin embargo, podemos decir que en la
mayoria de los casos, los procesos de transculturacion provocan
el enriquecimiento en ambas direcciones y no Unicamente en el
sentido de la cultura dominante hacia la dominada. En consecuen-
cia, mientras el sonido liberador de los sentidos y de las aimas
producido por los instrumentos adquiere un nuevo “lenguaje’, la
zambomba se abre camino y sobrevive, se filtra dentro de nuevas
festividades y su uso se disemina por Europa y América, no asi
su verdadera esencia littrgica, la cual sélo quedara anclada en la
memoria de unos cuantos. No obstante, algo permanecera del
propdsito por el que fue creada; sin duda en los lugares en los
que aun la zambomba es tafida emerge no nada mas el rasgado
grave del cuero en friccién, sino también la evocacién de Africa
reclamando a sus hijos perdidos.

N OTA S

1 Betancourt G. Escenas cotidianas, Direccion de Cultura, La Habana
(1950) 70-71.

2 Calcafio, JA. Contribucidn al estudio de la musica en Venezuela, Ed. Elite
(1939) 110.

3 Marti J. Amistad funesta, La Habana (1940) 195.

4 Mahillon VC. Catalogue du Musée Instrumental du Conservatoire de
Bruxelles, Bruselas (1912) 167.

5 Closson H. Revue Musicale, Paris (1930).

® Revista Nova (Afio 1) 2. Cita de Ramos A: O Negro Brasileiro. Rio de
Janeiro (1934) 164.

7 Ortiz, . Los instrumentos de la musica afrocubana, Publicaciones de la
Direccion de Cultura del Ministerio de Educacion, La Habana (1953) 180.

8 Cotarelo, E. Historia de la zarzuela o sea, el drama lirico en Espana, desde
su origen hasta fines del siglo xix. Madrid (2001) CCC.

alfal fa@hotmail.com





