
3

I

Como bien dice Ignacio Bernal, hubo varios descubrimientos de 

América: unos realizados en la inconsciencia y otros en la igno-

rancia. De todos ellos sólo dos produjeron resultados de tras-

cendencia. El primero fue el poblamiento del continente desde 

el extremo occidental de Eurasia, hace unos cuarenta mil años, 

y el segundo, la llegada de Colón creyendo que arribaba a un 

conjunto de islas pertenecientes al extremo oriental de Asia. 

El primer descubrimiento nos remite a los flujos migratorios 

que gradualmente poblaron el continente sin estar conscientes 

de ello: eran cazadores y recolectores que llevaban a cabo una 

serie de prácticas rituales que hoy conocemos como chamanis-

mo. Hace ya muchos años que Weston La Barre señaló que el 

interés actual de los indígenas americanos por las plantas psi-

coactivas que hoy conocemos como enteógenos, se vinculaba 

directamente con la permanencia y recreación, a lo largo de los 

siglos, de un chamanismo esencialmente paleomesolítico, de 

origen eurasiático, que los cazadores de grandes animales tra-

jeron del Asia nororiental. 

Las evidencias del consumo ritual de enteógenos en México 

se remontan, al menos, a tres mil años. En el interesante entie-

rro clasificado con el número 154, localizado en Tlatilco, estado 

E l consumo ritual 
de e n t e ó g e n o s 

en México
Julio Glockner

A la memoria de Doris Heyden, 

quien exploró con inteligencia, 

conocimiento e intuición la flora 

ritual del México antiguo. 

E l e m e n t o s  6 9 ,  2 0 0 8 ,  p p .  3 - 9



4

de México y perteneciente al preclásico medio (1,400 

a 600 años antes de Cristo) que hoy se expone en el 

Museo Nacional de Antropología, se encuentran los 

restos de un chamán1 que fue sepultado al lado de dos 

hongos de cerámica y de metates de tezontle que eran 

utilizados para moler plantas psicoactivas. También 

forma parte de este entierro una bella figura conocida 

como “El acróbata”. El personaje está erguido sobre 

su pecho y sobre los codos que se apoyan en el suelo, 

con las manos sosteniendo la cara desde la barbilla, 

el cuerpo flexionado hacia arriba, con las plantas de 

los pies pegadas a la nuca, en una postura semejante 

a las del yoga hindú que estimulan el lóbulo temporal 

del cerebro para alcanzar estados extáticos. El hallaz-

go de todos estos elementos en un mismo entierro nos 

muestra claramente tanto el consumo de plantas vi-

sionarias como la práctica de una disciplina corporal, 

seguramente acompañadas de ayunos y otras prác-

ticas ascéticas, destinadas a modificar el estado de 

conciencia para acceder a una comunicación con la 

dimensión espiritual que ordena y gobierna el mundo 

que habitan los hombres.

Otra evidencia del consumo ritual de enteóge-

nos la tenemos en los más de doscientos hongos de 

piedra pertenecientes a Izapa, tallados desde el siglo 

ix a.C. hasta el siglo vi de nuestra era, y en cuyo fus-

te se encuentran labrados rostros humanos en éxtasis 

o figuras de animales relacionadas con la mitología y 

el chamanismo. Sabemos también que la zona de in-

fluencia de las culturas olmeca y zapoteca es el lugar 

del mundo con mayor profusión de hongos psilocibios, 

con una veintena de especies, lo que ha hecho pensar 

a los especialistas que su uso ritual tiene en México y 

otros sitios de Mesoamérica varios milenios de exis-

tencia (Escohotado, 2000:109). Entre los hongos de 

piedra, que miden alrededor de 30 centímetros, hay 

uno particularmente interesante para lo que vengo ex-

poniendo, porque se relaciona con el Acróbata de Tla-

tilco, nombre que no deja de revelar cierta extrañeza de 

los arqueólogos ante la figura, pues prefieren recurrir 

a una imagen circense antes que a una religiosa para 

nombrarla. El hongo al que me refiero es un hombre 

acostado sobre su pecho, con la cara mirando al fren-

te, los antebrazos pegados al suelo y los codos al cuer-

po. Su figura se eleva verticalmente de la cintura a los 

pies, formando el fuste del hongo, pues las plantas de 

sus pies están rematadas con el sombrero de un hon-

go. Esta postura me parece que es la inmediatamente 

anterior, o posterior, a la del Acróbata de Tlatilco, que 

tiene las plantas de los pies sobre la nuca. 

El otro “descubrimiento”, señalado por Ignacio Ber-

nal, ocurrió a finales del siglo xv y dio lugar a lo que Ed-

mundo O’Gorman llamó “la invención de América”. En 

efecto, en lo que se refiere al complejo religioso exis-

tente en el Nuevo Mundo, el equívoco inventivo de los 

colonizadores europeos no pudo ser mayor: todo lo 

atribuyeron a la obra del Demonio, que maliciosamente 

engañaba a los nativos manteniéndolos apartados de 

la Verdadera Fe. 

La historia del encuentro del hombre occidental 

con el uso ritual de plantas sagradas en América se re-

monta a sus primeros contactos con los taínos que ha-

bitaban las islas del Caribe. Las exploraciones de los 

europeos de aquel entonces no sólo culminaban en 

nuevos descubrimientos geográficos, también en la 

constante aparición de costumbres y formas de vida 

desconocidas. A Colón y sus acompañantes les sor-

prendió no sólo la desnudez de los nativos, sino tam-

bién la naturalidad con la que admitían el suicidio como 

una decisión libre y voluntaria de quienes optaban por 

morir utilizando el hien, líquido con una alta concentra-

ción de ácido cianhídrico que se obtenía al prensar la 

yuca rayada. 

El interés por conocer las costumbres de estos 

hombres que reposaban en redes suspendidas entre 

dos árboles, conversando mientras echaban humo 

por la boca, extrayéndolo de hojas de tabaco encendi-

das, hizo que el almirante Cristóbal Colón pidiera a fray 

Ramón Pané –“un pobre ermitaño de la orden de san 

Jerónimo”, como gustaba definirse a sí mismo– que 

procurara internarse por algún tiempo con los nativos a 

fin de que pudiera rendirle un informe de sus creencias 

y costumbres. El resultado de esta misión fue la Rela-

ción acerca de las antigüedades de los indios, que hoy 

se considera el primer libro escrito en el Nuevo Mundo 

en una lengua europea. En este texto, conciso y asom-

broso, fray Ramón describe y juzga la relación de los in-

dígenas con sus dioses, en la que desempeña un papel j u l i o  G l o c k n e r



5

fundamental una planta sagrada: la cohoba (Piptadenia 

peregrina). Dice lo siguiente el fraile catalán: 

Todos, o la mayor parte de los de la isla Española, tie­

nen muchos cemíes (deidades) de diversas suertes. 

Unos contienen los huesos de su padre y de su madre, 

y parientes, y de sus antepasados; los cuales están 

hechos de piedra o de madera. Y de ambas clases tie­

nen muchos; algunos que hablan, y otros que hacen 

nacer las cosas que comen, y otros que hacen llover, 

y otros que hacen soplar los vientos. Las cuales cosas 

creen aquellos simples ignorantes que hacen aque­

llos ídolos, o por hablar más propiamente, aquellos 

demonios, no teniendo conocimiento de nuestra san­

ta fe. Cuando alguno está enfermo, le llevan el behi­

que, que es el médico. El médico está obligado a guar­

dar dieta, lo mismo que el paciente, y a poner cara 

de enfermo. Lo cual se hace de este modo que ahora 

sabréis. Es preciso que también se purgue como el 

enfermo; y para purgarse toman cierto polvo, llamado 

cohoba, aspirándolo por la nariz, el cual les embriaga 

de tal modo que no saben lo que se hacen; y así dicen 

muchas cosas fuera de juicio, en las cuales afirman 

que hablan con los cemíes y que estos les dicen que 

de ellos les ha venido la enfermedad. 

Este pasaje es sumamente interesante porque nos 

muestra un culto al antepasado vinculado con las fuer-

zas genésicas de la naturaleza. Nos revela también 

que los cemíes, al igual que los hombres y los espíritus 

de los muertos, pueden traer salud y bienestar o enfer-

medad y calamidades entre los vivos, y que para esta-

blecer comunicación con ellos se emplea una planta 

sagrada, la cohoba, que permite escuchar sus voces, 

ver sus rostros y sentir su presencia. Es valioso ade-

más por la información que proporciona del método 

terapéutico, en el cual el médico, mediante un acto mi-

mético, comparte el padecimiento de la enfermedad 

como parte del tratamiento de su paciente. Hay que 

recordar que estamos en un contexto cultural en el cual 

el pecado, la impureza y la enfermedad no están desvin-

culados de un castigo sobrenatural, y en consecuencia 

la religión, la magia y la medicina no existen como cam-

pos separados. 

Pero es interesante también porque revela la men-

talidad de un clérigo que con toda claridad expresa, 

desde el primer contacto con los indios, dos ideas que 

se repetirán por toda América a lo largo de los siglos, 

llegando en infinidad de casos hasta nuestros días: 

a) La primera tiene que ver con lo que el fraile con-

sidera una doble ignorancia de los indios: ignorancia de 

la verdadera fe que los hace creer que son sus ídolos 

quienes traen el bienestar y la salud y no el dios judeo-

cristiano; e ignorancia también porque son incapaces 

de advertir que es el Demonio quien los confunde. 

b) La segunda idea se relaciona con lo que se con-

sidera un engaño por parte de los chamanes que pro-

porcionan la cohoba, provocando en los iniciados o en 

los pacientes una embriaguez que el fraile considera les 

hacer ver y decir cosas fuera de juicio. 

Estos sacerdotes –diría más tarde fray Bartolomé de 

las Casas en su Historia de la Indias– que eran sus 

teólogos, profetas y adivinos, hacían a estas gentes 

algunos engaños, mayormente cuando se hacían 

médicos… dábanles a entender que hablaban con 

aquellas estatuas y ellas les descubrían los secretos, 

y saben de ellos cuanto quieren saber. Y así debía 

ello de ser, porque el demonio debía hablar en aque­

llas estatuas. 

Ignorancia y engaño, dos términos cargados con una 

fuerte connotación etnocentrista que perdura vigoro-

samente hasta nuestros días.

E l  c o n s u m o  r i t u a l  d e  e n t e ó g e n o s  e n  M é x i c o

© Óscar del Barco.



II

En México y otros países hispanoamericanos se pue-

den distinguir dos tipos de sociedad: una tradicional, 

que habita principalmente en el medio rural y ordena su 

vida y concibe el mundo según principios e ideas vin-

culados a la noción de lo sagrado; y otra moderna, que 

habita principalmente en las grandes ciudades y cuyo 

pensamiento y sentido de la vida transcurren en un 

mundo concebido como un ámbito desacralizado. Los 

primeros son herederos de una larga tradición religio-

sa, en algunos casos de carácter milenario, mientras 

los segundos son herederos del pensamiento rena-

centista e ilustrado que encuentra su expresión más 

acabada en el pensamiento científico contemporáneo. 

Estoy consciente de la simplificación que hago, con fi-

nes expositivos, al colocar en dos extremos lo que en la 

realidad histórico-social existe como un complejo con-

tinuum, resultado de intensos y prolongados procesos 

de intercambio cultural.

En el interior de cada una de estas sociedades exis-

te un modo muy distinto de concebir y distinguir lo que 

es real, objetivo e imaginario. La sociedad moderna ge-

neralmente procede mediante una ecuación en la que 

identifica lo real con lo objetivo y deja lo imaginario en el 

terreno de la mera fantasía. Es real todo lo que percibi-

mos, sentimos y actuamos conscientemente durante 

la vigilia, lo demás son sólo sueños, ideas o creencias. 

La sociedad tradicional, en cambio, tiene una noción 

más amplia de lo real, que comprende tanto lo objetivo 

como lo imaginario. El mundo de los sueños o las visio-

nes enteogénicas no es menos real que el mundo de la 

vigilia, y lo que ahí ocurre es tan decisivo, o más, que lo 

que sucede estando despierto a plena luz del día. 

Mientras el hombre moderno se ha olvidado de sus 

sueños y cuando experimenta con alguna sustancia 

psicoactiva piensa que tiene alucinaciones, es decir, 

visones de cosas inexistentes, el hombre tradicional 

hace una lectura radicalmente distinta. Los sueños son 

una fuente de mensajes y premoniciones que tienden un 

puente entre el mundo de la vigilia y un mundo espiritual 

que puede proporcionar claves y soluciones para resol-

ver problemas en la vida que transcurre de este lado del 

sueño. Cuando se consumen ritualmente plantas sa-

gradas se tiene acceso a una dimensión espiritual en 

la que se revelan verdades y es posible comunicarse 

directamente, cuando se está preparado para ello, con 

seres cuya voluntad incide en el curso de las cosas de 

este mundo. Don Epifanio, un trabajador del temporal 

del volcán Popocatépetl me lo dijo un día claramente: 

“Nosotros tenemos dos vidas en la misma vida: la vida 

material en el día y la vida espiritual durante la noche, 

mientras soñamos”. Estas diferencias nos permiten 

trazar una línea de demarcación entre las certidumbres 

de cada sociedad, y en función de ellas, los límites de lo 

que cada una considera como posible.

En el caso de las plantas visionarias, hace muchos 

siglos que la sociedad occidental, con el cristianismo 

por delante, se rehusó a creer que podían ser un medio 

de comunicación con las deidades. El mundo de los sue-

ños, por su parte, comenzó a perder credibilidad como 

una dimensión propia para el encuentro con dioses y se-

res espirituales desde la antigua Grecia, cuando Aristó-

teles, enfáticamente, señalaba que los dioses no envían 

mensajes oníricos a los hombres. En la Nueva España, 

en cambio, mil ochocientos años después, el médico de 

Felipe ii, Francisco Hernández, escribía lo siguiente: 

 Antiguamente, cuando los sacerdotes querían comu­

nicarse con sus dioses y recibir un mensaje comían 

esta planta (ololiuhqui) para provocar el delirio. Se les 

aparecían miles de visiones y figuraciones satánicas 

(Escohotado, 2000:113).

En el México antiguo, las crónicas de fray Diego Du-

rán y Hernando de Alvarado Tezozomoc nos informan © Óscar del Barco.



7

de las plantas y flores psicoactivas que se utilizaban ri-

tualmente, ya sea fumándolas, inhalándolas al colocar-

las en incensarios para su combustión, ingiriéndolas, 

bebiéndolas o untándolas en la piel mediante ungüen-

tos. Entre las más importantes figuran las siguientes: 

Cacahuaxóchitl y su flor Poyomatli 

(Quararibea funebris).

Toloatzin (Datura inoxia).

Tlapatl (Datura Stramonium).

Piciete (Nicotiana rustica).

Quauhyetl o Yetl (Nicotiana tabacum).

Yauhtli (Tagetes lucida).

Teonanácatl (Psilocybe aztecorum, 

Psilocybe mexicana).

Ololiuhqui (Turbina corimbosa e Ipomea violacea).

Las circunstancias en que se consumían eran de lo 

más diverso y comprendían desde las ceremonias reali-

zadas con motivo de la llegada de prisioneros destinados 

al sacrificio; los sacrificios gladiatorios; los banquetes 

funerarios en honor a los guerreros caídos en el comba-

te; los ritos realizados al término de las largas expedicio-

nes de los comerciantes, y las suntuosas ceremonias de 

arribo al poder de un nuevo gobernante, como sucedía 

en las danzas rituales en honor de Tizoc, en 1481, y de 

Moctezuma ii algunos años después. Hernando de Alva-

rado Tezozomoc dice en su Crónica mexicana: 

[...] dan a los convidados hongos montesinos a 

comer, con que se embriagan, que llaman cuauh­

nanacatl, y comido comienzan el canto en muy alto 

punto, que retumba la gran plaza. Desde a un rato, les 

tornan a dar a comer de los hongos borrachos, que 

comiendo dos o tres de aquellos mojados en un poco 

de miel quedan tan borrachos perdidos que no saben de 

sí. Y luego el canto en más alto punto que el primero, 

y luego, a medio baile y canto, los llaman a todos y 

les dan otra vez vestidos, todo cumplidamente, a cada 

uno como la primera vez, a todos, que ninguno queda 

de los convidados, por mostrar el señorío del rey y su 

poder... Y esto duró por espacio de cuatro días [...]. 

Por la crónica de un tal Gaspar de Covarrubias, go-

bernador de las minas de Temazcaltepec, escrita en 

1579, sabemos también que los indios matlatzincas 

tributaban a los señores de México 

[...] Todas las veces que se les pedía hacerlo, dos o 

tres cargamentos de mantas de Neuquen, que son 

hechas [con fibras] de un árbol llamado maguei, y 

daban hongos con los cuales el pueblo se embo­

rrachaba [...]. 2 

De modo que para las grandes festividades no sólo se 

consumían los hongos que estaban a su disposición en 

las laderas de la Sierra Nevada, sino que se proveían de 

los hongos silvestres –¿o cultivados?– que crecían en 

otras regiones sometidas al dominio mexica. 

Si la cifra que Tezozomoc menciona no es inexac-

ta, la cantidad de hongos que se requería en las gran-

des celebraciones era fenomenal. El autor de la Crónica 

mexicana menciona dos mil danzantes en el patio de 

Huitzilopochtli los días en que se festejaba el ascenso 

al poder de Moctezuma ii: 

Y luego apagaron las lumbreras que estaban en el pa­

tio para hubiese lugar para todos, que eran más de 

dos mil en la danza. Y antes de entrar en la danza los 

extranjeros les dieron a comer hongos montesinos, 

que se embriagan con ellos, y con esto entraron a la 

danza (Tezozomoc: 385). 

Además de estas grandes ceremonias públicas, 

las plantas sagradas se utilizaban en los calpulli, a ni-

vel doméstico, tanto entre la población urbana como 

rural, con fines curativos, adivinatorios, sacramenta-

les y probablemente lúdicos o recreativos. Podemos 

decir que estos ritos, bajo la forma de un banquete sa-

cramental, han procurado, a lo largo de los siglos, re-

solver los problemas que enfrenta toda colectividad 

humana, procurando restablecer la salud, propiciar 

el bienestar individual y colectivo, encontrar obje-

tos o animales robados o perdidos, lograr una buena 

caza, recoger una cosecha abundante, conocer las in-

tenciones de un adversario, entre tantas otras preocu-

paciones y anhelos que acontecen en la vida cotidiana. 

Estos sencillos rituales, de los que dan cuenta también 

los cronistas del siglo xvii, eran practicados en los alta-

res familiares, en las cañadas, en los nacimientos y co-

rrientes de agua, en las cimas de los cerros y las cuevas 

E l  c o n s u m o  r i t u a l  d e  e n t e ó g e n o s  e n  M é x i c o



8

cercanas por un chamán. Son justamente estos ritos 

los que han persistido hasta nuestros días, reinven-

tándose constantemente al tomar diversos elementos 

culturales de su época e integrando un complejo sin-

cretismo con el cristianismo. 

La presencia del santoral católico la encontramos 

ya en las visiones chamánicas desde una fecha tan tem-

prana como 1569, cuando el beneficiado Pedro Ponce 

describe en su Tratado de los dioses y ritos de la gentili-

dad que al tomar peyote, ololiuhqui y tlitlitzin se les apa-

recen Jesucristo, los ángeles y “uno como negrito que 

les dice todo lo quieren saber”. El último testimonio es-

crito de este sincretismo religioso lo encontramos en la 

Vida de María Sabina, recogido directamente de la sa-

bia mazateca por Álvaro Estrada. 

Entre el carácter divino que tuvieron las plantas 

enteogénicas en el México prehispánico y el carácter 

demoníaco que le atribuyeron los colonizadores eu-

ropeos no hay en realidad una ruptura radical, como 

podría parecer a primera vista. No la hay porque ambas 

perspectivas se construyen desde el ámbito de lo sa-

grado. La verdadera ruptura comienza con la moderni-

dad, es decir, con la visión científica que emprende la 

desacralización del mundo. 

Un clérigo como Bernardino de Sahagún conside-

raba –desde lo que él concebía como La Única y Ver-

dadera Religión– al pensamiento indígena como una 

idea falsa del mundo producto de un engaño diabólico. 

El hombre moderno, en cambio, desde lo que se con-

cibe como La Única Verdad, la científica, considera al 

pensamiento mítico-religioso indígena como una mera 

fantasía producto del atraso socioeconómico y la fal-

ta de educación. El primero planteaba la redención me-

diante el Evangelio para salvar sus almas del infierno, 

mientras el segundo propone la aculturación y su ingre-

so al mundo occidental para rescatarlos de lo que se 

considera ignorancia y simple superstición. Lo que 

fue una preocupación teológica en el periodo virreinal 

se convirtió en un problema sociocultural en el México 

moderno. Un problema cuya solución ha sido, hacien-

do a un lado matices discursivos, simple y llanamente 

la desaparición gradual de las culturas indígenas, sus 

conocimientos, su sabiduría y sus tradiciones.

Cuando las plantas sagradas y la mente humana 

quedaron bajo el análisis de la etnobotánica y la neu-

rofisiología, se desvanecieron los demonios y los mis-

terios teológicos fueron sustituidos por interrogantes 

científicas. Si en el siglo xvi se hablaba de la presencia 

del Diablo en el entendimiento de los indios que con-

sumían ciertas plantas, hoy se habla de los efectos de 

agentes químicos en el sistema nervioso central que 

provocan visiones irreales (o alucinaciones). 

Entre el engaño demoníaco y el cerebro alucina-

do hay un largo camino histórico y gnoseológico, pero 

ambos discursos han ocupado el centro del logos oc-

cidental, erigiéndose, en sus respectivos momentos, 

como La Única Verdad, en el caso del cristianismo, y co

mo una verdad provisional, en perpetua revisión, en el 

caso de la ciencia. De cualquier modo, la veracidad que 

han instaurado en el cuerpo social ha sido siempre un 

impedimento para comprender la visión del mundo de 

otras culturas, y ello ha ocurrido, incluso, entre los pro-

pios antropólogos, que se han preparado para acceder 

a esa comprensión. 

Si se ha dado una apertura en el pensamiento con-

temporáneo occidental para penetrar en la experiencia 

mística que proporciona el consumo de estas plantas, 

y explorarla desde el interior, se debe a las vivencias y 

textos que nos han dejado investigadores y escritores 

como Albert Hofmann, Aldous Huxley, Henri Michaux, 

Thomas Szasz, Gordon Wasson, Ernst Junger, Peter 

Furst y Antonio Escohotado. En México, asombra de-

cirlo, el tema ha pasado casi inadvertido, en ese casi j u l i o  G l o c k n e r

© Óscar del Barco.



9

caben Octavio Paz, Álvaro Estrada, Jaime García Te-

rrés, Fernando Benítez, Mercedes de la Garza, Yólotl 

González y Doris Heyden. Al parecer en los últimos 

años las cosas comienzan a cambiar y los estudios so-

bre estos temas se multiplican. Pero en otros ámbitos 

la desinformación es tanta que se sigue hablando de 

“alucinógenos”, veintitantos años después de la pro-

puesta de connotados etnomicólogos para utilizar el 

neologismo enteógeno, que nos aproxima a una mejor 

comprensión de la experiencia vivida y de la espiritua-

lidad de los pueblos indígenas. No se trata de hacer cir-

cular un sinónimo más en el vocabulario, el neologismo 

viene de las raíces griegas en theos genos, que signi-

fica, “generar lo sagrado” o “engendrar dentro de sí lo 

sagrado”, sentido que apunta en una dirección muy dis-

tinta del término alucinógeno, que viene del latín alluci-

nari, que significa ofuscar, seducir o engañar, haciendo 

que se tome una cosa por otra. No hay duda, siempre 

hemos utilizado el término “engaño” como una persis-

tente guía errónea para entendernos con las cosmovi-

siones indígenas. 

Quisiera resaltar, por último, la conveniencia de uti-

lizar el término enteógeno en lugar de droga para refe-

rirnos a todas aquellas plantas que se han consumido 

milenariamente en todo el mundo, generando estados 

extáticos y de iluminación mística que nada tienen que 

ver con adicciones y persecuciones policíacas.3 

Nos hemos acostumbrado a designar con el térmi-

no “droga” a las más diversas sustancias sin distinguir 

sus cualidades químicas, sin reparar en su origen na-

tural o sintético, en sus efectos psicofisiológicos, ni en 

su contexto cultural y en los usos que de él se derivan. 

Por si fuera poco, el Diccionario de la Real Academia 

Española, después de referirse a la droga como a una 

sustancia de efecto estimulante, deprimente, narcó-

tico o alucinógeno, define el verbo “drogar” como “la 

administración de una droga por lo común con fines ilí-

citos”, expresando, de esta manera, el sentir moral que 

la sociedad moderna tiene respecto a ciertas sustan-

cias que han sido asociadas a la vida delictiva. Es claro 

que esta definición, al implicar un juicio ético-jurídico, 

estigmatiza el uso de estas sustancias al establecer su 

vinculación inmediata con el mundo del hampa. Y no 

sólo eso, coloca también en la misma dimensión a un 

adicto a la cocaína o la heroína en las calles de la ciu-

dad de México o Nueva York, con un peregrino huichol 

que consume peyote en el desierto de San Luis Potosí, 

o con un chamán mazateco que utiliza los hongos en 

una ceremonia curativa. 

Estoy consciente de que lo que propongo pasa por 

encima de algunos criterios bioquímicos y farmaco-

lógicos, pero en cambio privilegia criterios antropoló-

gicos y éticos, además, quizá sea la única manera de 

salvar a estas virtuosas plantas de la estulticia moder-

na, que puede convertir el tema de la experiencia místi-

ca en un vulgar asunto de comisaría. No olvidemos que 

estamos gobernados por ciegos, pues como bien decía 

William Blake, “quien no vea una luz más clara y mejor 

que la de nuestros ojos corruptibles, ése no ve nada”.

n o t a s

1 Entiendo aquí por chamán a toda persona que ha experimentado una 
muerte y una resurrección simbólicas como signo de una apertura al mun­
do de lo sagrado. Una persona que ha recibido un mensaje iniciático de las 
deidades y el don correspondiente, sea a través de los sueños, mediante 
visiones enteogénicas, disciplinas físicas o el padecimiento de alguna en­
fermedad. Una persona capaz de mantener un vínculo permanente con la 
Dimensión Espiritual que gobierna el mundo y a los seres vivos, incluyen­
do los humanos, con una finalidad terapéutica, propiciatoria, adivinatoria 
y sacramental.
2 Wasson G y Heim R. Les Champignons hallucinogénes du Mexique, 
editado por el Museo Nacional de Historia Natural de París en 1958. Pu­
blicado en español en “Enteógenos y cultura”, Espacios, año xiv, no. 20, 
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, Universidad Autónoma de 
Puebla, 1996, Glockner J y Olmos J (editores), traducción de Ricardo Té­
llez Girón. 
3Al respecto se puede consultar la obra colectiva: La realidad alterada. 
Drogas, enteógenos y cultura, Ed. Debate, México (2006), Glockner J y 

Soto E (compiladores).

Julio Glockner, icsh “Alfonso Vélez Pliego”, buap. 
email: julioglockner@yahoo.com.mx

© Óscar del Barco.

E l  c o n s u m o  r i t u a l  d e  e n t e ó g e n o s  e n  M é x i c o


