
19

Y tú, lector ¿crees que existen la mente y el cuerpo? Voy a adi-

vinar: claro que crees. Bienvenido a la mayoría intelectual, uni-

versal y democrática. Todos creemos aunque no sepamos. Hay 

mente y hay cuerpo, o mejor dicho, cerebro, que debe concebir-

se como órgano superior, pero parte del sistema nervioso. De 

que hay mente y cuerpo, ni duda cabe. Son cosas reales y ver-

daderas, y no me vengan a jeringar preguntando cuál es la sig-

nificación de realidad, de verdad y hasta de cosa. Pero como no 

faltan insidiosos, me adelanto. Empezaré por el final, que siem-

pre es lo más conveniente. 

LAS PALABRAS Y SUS TRAMPAS

El significado de cosa no es cualquier cosa sino “todo lo que tiene 

entidad, ya sea corporal o espiritual, natural o artificial, real o abs-

tracta” según nos enseña el muy real Diccionario de la Real Aca-

demia Española (DRAE). Como lo leen. Cosa es todo. Más claro ni 

el agua. Precisión absoluta. Pero el insidioso porfiado quizá son-

ría y señale el muy taimado que en la definición de cosa aparece 

de nuevo la palabra real, que no ha sido definida, y quizá más gra-

ve aún para este amigo de la insidia sea la introducción de la pala-

bra espiritual, cuya significación, la verdad, nunca me ha quedado 

limpia de paja. Así que vuelvo al DRAE para iluminarme. Espiritual 

E. J. 
Muñoz-Martínez

Isomorfismo
I N T E R A C T I V O  
c e r e b r o m e n t a l

E l e m e n t o s  6 7 ,  2 0 0 7 ,  p p .  1 9 - 2 2



20

es lo relativo al espíritu, y éste es: “1. Ser inmaterial y 

dotado de razón. 2. Alma racional. 3. Don sobrenatural 

y gracia particular que Dios suele dar a algunas criatu-

ras”. Confieso que con esto trastabilleo, caigo y me su-

merjo en el DRAE. Razón es la capacidad de discurrir, es 

decir, de inventar, inferir y conjeturar. Me rindo. Auxilio, 

artífices del DRAE. Supongo que Dios es inmaterial y do-

tado de razón, la razón suprema, claro. ¿Dios inventa, 

infiere y conjetura? ¿Y cómo es que Dios concede la 

gracia del espíritu sólo a algunas criaturas? ¡Pero qué 

poco democrático! Y por favor, señores del DRAE, dí-

ganme a qué criaturas se refieren. ¿Puede un ajolote 

estar dotado de espíritu? Pero me estoy desviando. Va-

mos a lo que importa: mente y cerebro.

LA MENTE Y EL CEREBRO 

COMO SUSTANCIAS DISTINTAS

Según la última edición del DRAE, cerebro es “Uno de los 

centros nerviosos constitutivos del encéfalo, existente 

en todos los vertebrados y situado en la parte anterior y 

superior de la cavidad craneal”. Eso es el cerebro para 

el DRAE: una cosa que tenemos en la cabeza. La explica-

ción es concisa y pedestre. El DRAE no es una enciclope-

dia, pero es imperdonable que con una palabra abandere 

idea tan ramplona. Podría ampliar explicaciones impor-

tantes sin salirse de su canon. El problema es a qué le 

concede importancia. A la palabra cerebro le dedica 13 

líneas (y a la de mente 8) pero a alma le dedica casi 200.

El significado de la palabra mente en el DRAE es más 

oscuro que el de cerebro. Mente es, en primera acep-

ción, “Potencia intelectual del alma”; en la segunda es 

“Designio, pensamiento, propósito, voluntad”, y en la 

tercera, “Conjunto de las actividades o procesos psí-

quicos conscientes o inconscientes”. En suma, todos 

los procesos cerebrales son atributos del alma, y para 

que no haya dudas, intelectual quiere decir “Espiritual, 

incorporal”. Parecería que la mente, que no es corporal, 

no tiene que ver con el cerebro, que sí lo es. 

Pero el DRAE tropieza con inconsistencias cuando 

dice que alma es “Sustancia espiritual e inmortal, capaz 

de entender, querer y sentir, que informa al cuerpo hu-

mano y con él constituye la esencia del hombre”. Ojo: no 

es el cuerpo (el cerebro) el que entiende, quiere y siente, 

sino el alma, que debe estar llena, entre otras cosas, de 

receptores sensoriales. La relación entre alma y cerebro 

que da el DRAE expresa un dualismo religioso, pero lo in-

telectual, que es espiritual e incorporal, sí tiene que ver 

con ese centro nervioso que tenemos en la cabeza, aun-

que éste esté subordinado al alma. No se hagan bolas. 

Lo cierto es que desde Descartes hasta los contempo-

ráneos dualistas, que son mayoría, se cree que el cuer-

po y el alma (o el ser) son sustancias distintas.

 Hay varias corrientes dualistas respecto al problema 

mente-cerebro. La tradicional cartesiana es algo más 

moderna que la que implica el DRAE. En su cuarta y sex-

ta meditaciones, que tratan del problema mente-cuerpo, 

Descartes describe cómo la excitación nerviosa in-

ducida por estímulos externos llega al cerebro y éste 

informa al alma. 

Para aceptar el dualismo sólo hace falta creer en el 

alma. Esa es la ventaja del primitivo pensamiento má-

gico-religioso. La creencia simplifica todo. No requiere 

de demostraciones materiales, y si algo no se entiende 

es porque su naturaleza es inescrutable. Y se acabó. A 

callar los descreídos científicos materialistas, que tie-

nen más problemas que los dualistas para explicar la 

relación mente-cerebro. Pues sí. Para aceptar una expli-

cación científica, para empezar ha de estar condiciona-

da por un marco teórico sustentable, y para terminar ha 

de haber acuerdo entre las inferencias de la explicación 

y los procesos que ocurren en lo que llamamos realidad. 

Hay más de una tesis materialista sobre la relación o in-

teracción mente-cerebro. La hipótesis más popular en-

tre quienes se asumen materialistas, es que la mente 

resulta de la actividad cerebral, lo que equivale a decir 

que lo intelectual resulta de procesos materiales. Este E .  J .  M u ñ o z - M a r t í n e z

© Valentina Glockner Fagetti, de la serie Soñé Sudamérica, 2007.



21

materialismo en realidad comparte una posición dua-

lista, pues sólo invierte la relación de dependencia en-

tre cerebro y mente, pero el problema es la forma en 

que se relacionan la sustancia material (el cerebro) con 

la inmaterial (la mente). Otra tesis, el monismo, radical-

mente materialista, afirma que los procesos mentales 

y ciertos procesos del sistema nervioso son uno y lo 

mismo con manifestaciones distintas. La unicidad de 

manifestaciones distintas, pero inseparables es regla 

del mundo material. Por ejemplo, el movimiento de las 

partículas gaseosas y el calor del gas (medido como 

temperatura) son inseparables. Si cambia el uno, cam-

bia el otro. Son la misma cosa que también puede ma-

nifestarse como presión. El movimiento es un proceso 

que ocurre en la materia –las partículas– pero el calor, 

como la presión o lo mental, no es sustancia material. 

En todo caso, su naturaleza es el movimiento mismo. 

Modernamente se define calor como “energía en tránsi-

to” entre dos cuerpos. ¿Será la mente energía en trán-

sito en el sistema nervioso? 

PROCESOS, NO COSAS

Te invito, lector, a meterte en este embrollo. ¿Cómo se 

relacionan o interaccionan mente y cerebro? Para in-

tentar dar alguna respuesta nos enfrentamos a proble-

mas que empiezan con los conceptos primarios que 

abanderan las palabras “mente” y “cuerpo”, que no son 

cosas sino procesos. Partamos pues de la idea de que 

hay procesos mentales y procesos cerebrales. Estos 

últimos tienen manifestaciones materiales que como 

tales son estudiadas. En cuanto a los procesos menta-

les, quizá sólo pueden ser estudiados en términos 

“mentalísticos”, puesto que, según alguna escuela, la 

única evidencia directa que tenemos de la mente es 

la propia. Esto nunca ha sido cierto y ahora menos que 

nunca. Al menos conocemos aspectos de otras mentes 

porque todas se expresan de manera similar mediante 

comunicación diversa en lenguajes comunes. Cierta-

mente no tenemos evidencias directas de esas mentes 

y hacemos inferencias sobre ellas, pero en eso consis-

te el procedimiento científico: en hacer inferencias y 

contrastar las predicciones inferidas con los aconteci-

mientos observados, que por cierto sólo son observa-

bles cuando se dispone de un marco teórico construido 

con inferencias. Ahora podemos correlacionar mani-

festaciones de procesos mentales con las de procesos 

cerebrales mediante la tomografía cerebral por emisión 

I s o m o r f i s m o  i n t e r a c t i v o  c e r e b r o m e n t a l

© Valentina Glockner Fagetti, de la serie Soñé Sudamérica, 2007.



22

de positrones (PET). Este procedimiento permite saber 

qué áreas cerebrales se ponen en actividad durante la 

ejecución de determinado proceso mental. Una especie 

de tomografía de la mente. Los avances son extraordi-

narios y sin duda continuarán. Por ejemplo, se han dis-

tinguido diferencias en las áreas de la corteza cerebral 

que se ponen en juego en un sujeto cuando verbaliza 

lo que piensa y cuando verbaliza lo que lee. Entonces, 

el investigador puede saber viendo una imagen instru-

mental si el sujeto piensa o lee. Conoceremos la mente 

conociendo el cuerpo. 

El PET y las maniobras asociadas dan una imagen 

del proceso cerebromental.  Los miembros de la dua-

lidad son biunívocos. Leer es que funcionen tales es-

tructuras, pensar, que funcionen aquéllas, imaginar, 

aquéllas otras. Eso es la mente: el funcionamiento de 

estructuras cerebrales. Newton no se preguntó qué es 

la fuerza en sí ni cuál es su naturaleza. Se preguntó so-

bre su equivalencia con sus manifestaciones. Fuerza es 

lo que produce aceleración al actuar sobre una masa. 

ISOMORFISMO

Los procesos mentales y los cerebrales son dos conjun-

tos de procesos isomórficos. Cada proceso (proceso 

elemental) de un conjunto se corresponde biunívoca-

mente con un proceso elemental del otro. Los conjuntos 

isomórficos son mapas biunívocos sin ambigüedad. En 

matemáticas son muy útiles para conocer las propieda-

des de un conjunto a través de las del otro. En “neurosi-

cología mentalística” también funcionan bien. 

ISOMORFISMO INTERACTIVO CEREBROMENTAL

Vayamos más allá del isomorfismo matemático. De un 

par isomórfico, uno de los conjuntos puede ser elimina-

do sin eliminar al otro, y las propiedades de ambos son 

independientes de las del otro aunque se correspon-

dan. En los procesos cerebromentales quizá estemos 

ante un isomorfismo de conjuntos interdependientes. 

Si se elimina o se altera uno, se elimina o se altera su 

complemento. Los procesos en cada conjunto interac-

cionan consigo y con los del conjunto isomórfico; las 

interacciones pueden ser lo suficientemente fuertes 

como para constituir procesos elementales nuevos. 

Procesos e interacciones cambian en el tiempo. Cuan-

do se mantienen constantes se configura un estado 

cerebromental (ECM). Cuando el estado de un conjun-

to cambia, la del otro también y de manera biunívoca. 

De manera esquemática y unitaria, tomemos C1 como 

proceso elemental de un conjunto que se corresponde 

con M1 en el par isomórfico (estado CM1). Si C1 cambia 

a C2, M1 cambia a M2 (ECM2).

Son los estados los que definen el proceso inte-

grado. No hay primacía de un conjunto sobre otro. Sa-

bemos que los cambios cerebrales se acompañan de 

cambios mentales y que ambos cambian conjuntamen-

te con la experiencia. Sólo hay un conjunto: el estado ce-

rebromental. No hay par sino estados cerebromentales 

con manifestaciones distintas. Los procesos mentales y 

los cerebrales se construyen y se modifican juntos en 

sus interacciones. Debe reconocerse, sin embargo, que 

la única sustancia es material, como en el caso del mo-

vimiento elemental y el calor en un gas. 

E. J. Muñoz-Martínez, Depto. de Fisiología 
Biofísica y Neurociencias, CINVESTAV, 
IPN. jmunoz@fisio.cinvestav.mx 

© Valentina Glockner Fagetti, de la serie Soñé Sudamérica, 2007.

E .  J .  M u ñ o z - M a r t í n e z


