
27

La caída del muro de Berlín es más importante de lo que apa-

rentemente fue. Obligó a pensar y a declarar el Fin de la Histo-

ria, pero más bien marcó el final político de los enfrentamientos 

ideológicos. El agotamiento del mundo socialista y la reducción 

del comunismo de Estado lograron el desempate de las fuerzas 

mundiales. El capitalismo se autoproclamó vencedor único e 

histórico de la contienda fría, se sucedió una borrachera globali-

zada que aún no termina, se apresuró a borrar el “nefasto” paso 

existencial del marxismo, se corrigieron los almanaques veloz-

mente y se cerró ese “doloroso” episodio de la historia humana. 

Ahora ya no nos acordamos de esos hechos y ciegos, sordos 

y mudos deambulamos en el mundo tecnologizado hacia quién 

sabe dónde, en esta vorágine sobrevivencionalista del mundo de 

la posmodernidad. 

Esta posmodernidad es básicamente el acopio descontex-

tualizado de lo moderno; todo se vuelve pos, pero no sabemos 

cómo, cuándo, por qué o para qué de esa vuelta o transforma-

ción de lo moderno. Lo posmoderno es más inasible, menos 

explicable que lo moderno y si el modernismo nos llevó a situa-

ciones límite (políticas, económicas, sociales, ambientales) lo 

posmoderno nos deja sin elementos de defensa, análisis, com-

prensión. No encontramos asideros y se multiplica el eclecticis-

mo pretendiendo ser la base de un sistema de existencia humana 

que no reconoce al mismo ser humano. 

Modernidad,
posmodernidad
y sustentabilidad

José David 
Lara González

E l e m e n t o s  6 6 ,  2 0 0 7 ,  p p .  2 7 - 3 1



28

Este proceso pragmatista socializa lo ecológico y 

ecologiza lo social. Buen punto. El asunto es que los cam-

bios son tan rápidos y primarios que el humano común 

no logra entenderlos, a veces ni se entera de ellos, no 

se da cuenta de ellos, otras veces no logra asimilarlos, en 

otras ocasiones los rechaza, no los acepta ya sea reco-

nociéndolos como ajenos o tan sólo por indiferencia.

Esto se presenta tanto por lo complejo, complicado, 

conflictivo, rápido y voluminoso de los cambios como 

por carecer (en general) de explicaciones a tales fenó-

menos, por falta de fuentes confiables de información, 

por el exceso informativo y por los procesos de desin-

formación dados en todo el orbe desde los niveles más 

locales, luego los nacionales, hasta los internacionales 

y los mundiales.

El humano común, no el sobredotado en capaci-

dades o el protegido por su pertenencia-vinculación a 

los grupos de poder (político, social, económico, reli-

gioso), requiere tiempo. El tiempo es un recurso y aun-

que parezca infinito, para los fines humanos es escaso. 

La finitud del tiempo es algo todavía por conocer, por 

definir, pero para la persona común, el tiempo está en 

todo. El tiempo podría verse como ajeno al humano, 

pero el humano no es ajeno al tiempo. Específicamen-

te para nuestro caso, el hombre común necesita tiem-

po para enterarse de los cambios, para asimilarlos, 

entenderlos y, en todo caso, hacerlos suyos y tomar 

una posición a favor o en contra. Cuando la magnitud, 

la cantidad, la intensidad y la velocidad de los cambios 

son tan grandes que el humano no puede integrarse en 

ellos, entonces se desintegra en ellos, o los toma por “la 

libre” o los hace a un lado y no alcanza a concienciarse 

de los mismos.

Cuando se proclamó el Fin de la Historia de alguna 

suerte se estaba declarando el fin de la humanidad mis-

ma, al menos como la conocemos y llegamos a reco-

nocerla. El supuesto y forzado fin de la confrontación 

Este-Oeste se favoreció de y a la vez favoreció la deba-

cle de las ideologías. Sin embargo, como se ha recono-

cido desde la Antigüedad, el ser humano es un animal 

político y requiere por necesidad misma de las ideolo-

gías. Su alta necesidad de ideologías se ve reflejada en 

el hecho de su también muy alta religiosidad; es del do-

minio público que más de 90% de la población mundial 

pertenece a, practica o mantiene ideas religiosas. Las 

religiones son formatos ideológicos particularizados, 

idealizados, dirigidos, que contienen representaciones 

más o menos congruentes con sus propios principios, 

valores e intereses, los cuales son expresados general-

mente por medio de creencias y dogmas que articulan 

su verdad cifrada en la revelación. 

La modernidad y la posmodernidad no tienen lími-

tes claros ni en el tiempo ni en el espacio y aunque se ha 

declarado que vivimos la posmodernidad, otros indivi-

duos y grupos no lo aceptan así. Hay mucha confusión 

al respecto, no se transparentan las ideas ni las ten-

dencias y precisamente ambas son la reatroalimenta-

ción de la (al menos) supuesta posmodernidad en que 

nos encontramos. Otra de las características de este 

periodo que parece de transición (pese a que no sabe-

mos hacia dónde transitamos) es el elevado eclecticismo 

(ya mencionado) del fin de la modernidad y de esta pos-

modernidad si se la acepta.

Las ideologías y sus aplicaciones más cotidianas, 

las religiones, nos han enseñado y adiestrado para ha-

cer del desarrollo y del progreso una necesidad. Algu-

na definición del ser humano podría exponerlo como un 

ser más o menos socializado que tiende al progreso por 

medio de modelos de desarrollo. Así, el modelo neo-

liberal globalizante de desarrollo en el que vivimos y 

en concordancia con el entramado (no estructura) de 

la modernidad-posmodernidad facultado por sus aris-

tas miméticas tiene que hablar de y promover el desa-

rrollo en la búsqueda del estado de progreso, tratando 

al mismo tiempo, por un lado de responder a las creen-

cias del desarrollo-progreso y por otro lado de inventar-

se una meta, un objetivo, un fin para el propio devenir 

del modelo más allá de ver al mismo modelo como la 

meta u objetivo.

Estamos inmersos en esta problemática así como 

en esta transición modernidad-posmodernidad y por lo 

tanto nos enfrentamos a fenómenos complejos, situa-

ciones inéditas y a conceptos provenientes de fuentes 

diversas. Acoplamos nuestras conceptualizaciones, 

algunas más maduras, otras en ciernes, con elemen-

tos del medio sociocultural, del medio académico, del 

sentido común más básico y de la propia experiencia 

de vida, no sin dejar hacer sentir nuestros deseos, J O S É  D A V I D  L a r a  G o n z á l e z



29

anhelos, idealizaciones y compulsiones. Pertenecemos a 

nuestro tiempo, a nuestra época y así respondemos a un 

mestizaje en la conformación sociocultural, en la ad-

quisición del conocimiento, con rasgos de corte tra-

dicional y rasgos de occidentalización, los primeros 

primordialmente consecuentes de la base cultural 

mesoamericana que mantenemos y los segundos más 

propios de la “norteamericanización” de hoy y la euro-

peización de ayer.

Sostenemos una cultura mestiza, en formación y en 

conceptos, que ahora puede calificarse de cultura híbri-

da. Es un hibridación inevitable y prácticamente mun-

dial que primero se dio por el colonizaje y luego por el 

imperio del capital en sus necesidades expansionistas. 

Ha sido una hibridación acelerada por la mediatización 

de la existencia y el alto desarrollo de las tecnologías, 

cooptadas ahora por los trabucos científicos a modo. 

Este proceso de hibridación cultural es lo común pues 

con certeza no existen las culturas puras, de hecho 

cada cultura que pueda reconocerse como tal es una 

reformulación resultante del intercambio entre cultu-

ras cercanas y distantes, no sólo en el espacio sino en 

el tiempo y en sus contenidos y fundamentos. 

La estructura de una cultura de esta índole explica 

o sirve de herramienta para intentar explicar algunas de 

nuestras conceptualizaciones propias. Los componen-

tes tradicionales de la cultura híbrida que vienen incluso 

desde nuestro pasado ancestral presentan propiedades 

que han permitido su permanencia y su reelaboración 

hasta nuestros días. Precisamente por ello en muchos 

casos son portadoras, en general, de sustentabilidad; 

han sido sostenibles a través de las épocas y de muy 

distintas circunstancias históricas. Incluyen valores, 

principios, historicidad, asociación con el medio natu-

ral, moderación, formalidad, legalidad, legitimación.

Los modelos existenciales occidentalizados, para 

promoverse y lograr penetrar y ser asimilados por los 

grupos sociales, tienen que recurrir a estrategias y tác-

ticas, tanto específicas como generales, para con ello 

poder competir con el fuerte componente tradicional 

presente en las sociedades. Entonces recurren al mane-

jo de la modernidad no sólo como medio o argumento de 

soporte sino como un fin, como un objetivo de la vida. 

Lo moderno se vuelve un valor y así se nos “vende”. 

Esta venta tiene buen éxito y la modernidad con toda su 

carga se traslada de sus promotores al ambiente social. 

Ambiente que hoy es menos sustentable por muchas razo-

nes y motivos, entre ellos las ideas y tendencias modernis-

tas polarizadoras, desubicantes, despersonalizadoras, 

fincadas en racionalidades distintas de lo sustentable. 

Fundadas en los objetos, no en los seres. 

La modernidad plantea sus propios elementos cen-

trales: valores y principios desplantados por intereses 

individuales o de grupos. Lo nuevo es lo bueno. Lo viejo 

es un desvalor, es malo. La juventud como valor ante la 

vejez: vivir pronto. Lo antiguo es sinónimo de atraso, de 

arcaico, de obsoleto. El tiempo ya no es aliado del hu-

mano sino su obstáculo: el humano ya no puede perder 

el tiempo, tiene que ganarlo –“el tiempo es oro”– y sur-

ge la subcultura (contracultura) de lo efímero, lo ins-

tantáneo, lo desechable. “Cambiar o morir”. 

El vanguardismo es otra de sus leyes, lo importante 

no es ser competente sino competidor. La vida se vuel-

ve una competencia. Se vive para el buen éxito. Lo bue-

no es ser primero. Ser primero es lo único, los demás 

son perdedores. Ser perdedor es no merecer la vida. Se 

trastocan o invierten los valores y la discreción, la mo-

deración, se cambian por el alto valor de la valentía del 

exhibicionismo. Lo secreto y la intimidad-privacidad se 

pierden ante la libertad de expresión, la libertad de infor-

mación, la libertad de informar. Las libertades se con-

vierten en el símbolo del ser. El trabajo ya no es fuente 

de progreso ni satisfacción. El progreso es cosa mate-

rial que se mide por la acumulación y la fama. La satis-

facción está ahora en el tener, no en el ser. No importa 

ser, importa figurar, estar al día y estar a la punta. Estar 

informado es ser. La información no es un medio, es 

una finalidad. Esto es el modernismo de hoy, que se ve 

rematizado en el posmodernismo, el cual aún es más 

complejo, inefable quizás.

El asunto mediático cubre sus cuotas y logra sus inte-

reses en este mundo posmoderno. Los medios masivos 

de información-comunicación impactan con gran poder 

y alta resolución. Ahora somos mediáticos más que se-

res pensantes. Somos consumidores-electores. Somos 

agentes de opinión más que ciudadanos. Nuestra ciuda-

danía se ha trocado (casi sin darnos cuenta) en nuestra 

pertenencia al sistema: ya no somos personas, somos 

Modern idad ,  posmodern idad y  sus t en t ab i l idad



30

agentes del sistema, agentes sistémicos. El sistema 

nos ha vuelto de individuos a practicantes del social-

conformismo. Ya no somos lectores de realidades, 

ahora somos leídos por el sistema, diagnosticados y 

mediáticamente manipulados. La ciencia-tecnología 

es una nueva religión maniquea y se la profesa aun 

sin saberlo. Es un dueto especial y especialmente ela-

borado y manejado para las finalidades reproductivas 

del sistema.

El cúmulo de información masificada en volumen y 

calidad nos hace conocedores de todo, somos “todó-

logos”, lo mismo sabemos de los últimos intentos de 

vacuna contra el SIDA que de los amoríos del tal o cual 

artista; lo mismo sabemos del descubrimiento de una 

nueva estrella que del escándalo más reciente del pre-

sidente Chávez. Estamos suprainformados y subdesa-

rrollados en un contrapunteo típico de la modernidad. 

Sabemos todo de lo superfluo, no sabemos casi nada 

de lo profundo, para saber de “profundidades” están 

los que se dedican a ello, para eso están y no debemos 

preocuparnos por esto: “así es la vida”, “qué le vamos a 

hacer”, pensamiento plano, pensamiento débil, pensa-

miento socialconformista.

El individuo socialconformista no ve más que el 

presente; el pasado ya pasó y del futuro ni se habla. 

Para qué ocuparnos del futuro si contamos con la cien-

cia y la tecnología ad hoc para resolverlo. 

¿La conciencia?... es cosa del pasado, de los pe-

sados valores del pesado pasado. El pasado agobia y 

hay que ir adelante, siempre adelante y no volver atrás, 

ni tan sólo la mirada. Pensamiento débil: “la historia se 

construye hoy, el pasado muerto está... no revivas a los 

muertos”. El pasado es premoderno y está cargado de 

sentimientos. Los sentimientos confunden y duelen. El 

inmediatismo asegura relaciones efímeras indoloras. 

El logro presto trae alivio a nuestras existencias ago-

tadas, ajadas por el trabajo, los compromisos, las deu-

das, las responsabilidades. Lo inmediato trae consigo la 

alegría fácil, la comodidad, lo nuevo. Lo nuevo es bello, 

lo viejo apesta, fastidia, lesiona el buen gusto, las bue-

nas maneras. Las personas viejas son feas. “No quiero 

llegar a viejo-a”. “Vivir fuerte, vivir rápido, vivir todo, vivir 

de todo, morir sin arrugas”: la muerte es anciana.

Ciencia y tecnología (nos aseguran) son en este 

mundo terrenal lo más parecido a los paraísos oferta-

dos por las religiones. La gran diferencia es que éstas 

lo hacen sólo en la otra vida. Ante lo lacerante que nues-

tras realidades pueden ser, el dueto ciencia-tecnología 

marca un oasis de placeres mundanos. El individuo he-

donista es una derivación de la modernidad y esto no es 

gratuito o por azar. Mientras más hedonista sea, más 

individualista y más manipulable por su dependencia 

será el agente sistémico. 

No se quiere la satisfacción de necesidades, se quie-

re crear nuevas necesidades para ser múltiplemente sa-

turadas por neoproductos cada vez más desechables, 

pero que garantizan el gusto más hedonista. La máqui-

na no se detiene, el sistema opera, todos felices. La feli-

cidad se compra y la persona ya no tiene que soñar con 

ser feliz: “soy totalmente Palacio”. La felicidad es más 

estable y duradera y por tanto exige tiempo y esfuerzo, 

se cambia entonces por el placer que es instantáneo y 

no exige gran cosa. “El mundo en la punta de tu dedo”, 

moto de “poder”, obra “gratuita” de Internet. 

Nuevos productos, más consumo, más produc-

ción, más placer, ésta es la fórmula perfecta, la má-

quina de movimiento perpetuo creada gracias a la 

modernidad. Que el mundo soporte este tren existen-

cial es otra cosa que “por suerte no compete al indivi-

duo común”. Que hablen los expertos, que el Gobierno 

lo resuelva, que Dios provea: “Dios proveerá”...

Cuando la ciencia-tecnología falla, allá está la idea 

última: Dios asistirá. Para eso son creadas las religio-

nes. La teleología también juega su papel en la mo-

dernidad. Los mitos, ritos, misterios y revelaciones 

aunadas a los dogmas se suman en este amplio crisol 

de la modernidad-posmodernidad y asumen funciones 

complementarias a las demás formas de conocimien-

to y de creencias: magia, arte, futurismo, adivinación, 

etcétera. La esperanza es encontrar alguna respuesta 

o acercamiento a ella cuando un saber falla. Entonces 

los saberes son intercambiables en virtud de las cir-

cunstancias, de las necesidades del momento y de los 

gustos de los implicados, no hay ya principios. La vida 

(basada en el consumo) tiene que seguir sin importar 

de dónde se obtengan las soluciones y sin ocuparse de 

los costos de las mismas. La satisfacción de los intere-

ses es prioritaria. J O S É  D A V I D  L a r a  G o n z á l e z



31

Se inventa o descubre la sustentabilidad y como un 

reflejo de la misma época moderna-posmoderna se la 

presenta como la nueva idea (aun dentro del sistema 

del capital) que logrará superar incluso las contradic-

ciones más fuertes. Esta sustentabilidad también so-

porta líneas acomodadizas propias del momento y no 

logra una alta definición, más bien encontramos nume-

rosas y hasta encontradas intentonas de definición, e 

incluso se realiza un debate mundial que aún persiste y 

puede persistir hasta el final o agotamiento del paradig-

ma del desarrollo sustentable. Se le politiza y se le ins-

titucionaliza. Aunque no está definido y menos se sabe 

cómo llevarlo a la realidad, se le institucionaliza: ésta es 

parte de su esencia ecléctica. 

Esta sustentabilidad toma elementos de materias 

y sustratos sumamente variados (nuevamente eclecti-

cismo): del economicismo, del capitalismo visceral, de 

las religiones, del ambientalismo, del ecologismo, del 

naturalismo, del cientifismo, del tecnologismo, etcé-

tera. El resultado de tal mixtura de contenidos es muy 

propio del momento que vivimos. 

No haremos aquí una crítica a la sustentabilidad 

misma en su conceptualización y concepción, nuestro 

discurso no trata de ello. Esto no implica que nosotros 

también nos ligamos linealmente a la creencia de que 

la humanidad o progresa o se extingue, o que la huma-

nidad tiene por definición que desarrollarse. Creencias 

infundidas amplia y profundamente por las ideologías y 

las religiones como ya lo mencionamos y en el nivel de 

que hasta el momento es un fenómeno que no ha po-

dido ser rebasado: el progreso y el desarrollo pueden 

darse o no y esto no implica por fuerza la muerte para la 

humanidad. Aun sin progreso y sin desarrollo la huma-

nidad puede existir como ha existido desde sus inicios. 

Con las ideas del desarrollo sustentable lo que in-

tentamos semblantear es una salida trascendente e 

histórica, responsable y francamente positiva y per-

manente a esta crisis. Lo que sí estamos implicando 

en esta sustentabilidad es el cambio radical del modelo 

operado hasta hoy, por uno que integre la evolución hu-

mana a la del medio ambiente y que sincronice el tiem-

po natural con el tiempo humano en una simbiosis de 

intercambio que reposicione la historia humana dentro 

de la natural y reponga el divorcio-confrontación actual 

entre estas historias. La historia natural puede ser his-

toria humana, la búsqueda de esta condición es igual-

mente la búsqueda de la sustentabilidad.

Este complicado cosmos polidimensional de mesti-

zaje cultural y de un mundo enrarecido y hasta incoheren-

te-absurdo, incierto y contradictorio, va apareciendo 

reflejado en las ideas, actitudes y actos en los que parti-

cipamos libre o condicionadamente.

Desde la perspectiva nuestra, la sustentabilidad con-

siste en el aplacamiento de la pandemia del socialconfor-

mismo y el vencimiento de las vertientes oscuras de la 

modernidad aposentadas en las exquisiteces anéticas 

del concurso capitalista agotador, mediante el reposi-

cionamiento del quehacer humano constructor de un 

nuevo tejido socioambiental dentro del replanteamien-

to de un horizonte histórico compatible con la evolución 

natural del planeta. Replanteamiento que debe retomar 

el amplio cúmulo cultural del orbe y reorienta el ámbi-

to comunitario bajo una extensa gama de posibilidades 

del ser, para con ello transformar al individuo (hoy sa-

cudido y sorprendido) en un congénere capaz y apto, 

conciente y perspicaz, dotado de sentimientos, ima-

ginación y realizaciones positivas congruentes con su 

propia naturaleza, y dotado de la sensibilidad solidaria 

con el medio (mediato e inmediato) dentro de plazos 

cortos y otros más largos que faculten el advenimiento 

de las siguientes generaciones. 

B I B L I O G R A F Í A

Antaki I. El manual del ciudadano contemporáneo, Ariel, México (2000).

Gutiérrez Godínez F. La conciencia ¿eclipse o despertar?, UPAEP, Méxi-

co (1994).

Kierkegaard S. Tratado de la desesperación, Editorial Tomo, México 

(2002).

Kovadloff S. La nueva ignorancia. Emecé, Argentina (2001).

Leff E. Saber ambiental. Sustentabilidad, racionalidad, complejidad, po-

der, Siglo XXI, México (2004).

Roitman Rosenmann M. El pensamiento sistémico. Los orígenes del so-

cial-conformismo. Siglo XXI, México (2003).

Savater F. Ética como amor propio, R. H. Mondadori, España (2002). 

Sen A. Desarrollo y libertad, Planeta, México (2000).

Torres Carral G. Poscivilización: guerra y ruralidad, Plaza y Valdés, Méxi-

co (2006).

Touraine A. ¿Podremos vivir juntos?, FCE, México (2006).

José David Lara González, Instituto de Ciencias, 
BUAP. filobobos2002@yahoo.com.mx

Modern idad ,  posmodern idad y  sus t en t ab i l idad


