
35

En su libro Las metamorfosis, Ovidio recuerda el mito de Pigma-

lión. La anécdota es muy conocida y breve. Pigmalión es un 

artista que un día labra, desde el marfil, una bella mujer. El artífice 

queda enamorado de su creación; en ella ve reunidas a todas las 

mujeres en una. Su pasión crece frente a la obra, la contempla 

con desbordada efusión. Desea que el soplo de la vida avive la 

piedra inerte y pueda ser amada. Afrodita concede al pedido de 

Pigmalión y la mujer de piedra se vuelve real. Pigmalión y su cria-

tura se casan.

La leyenda puede ayudarnos a explicar cuál es la relación 

del erotismo con el hecho artístico y cómo funciona en él. Nos 

resulta innegable que la vida misma puede ser explicada desde el 

propio arte, desde sus insinuaciones y silencios, pues tenemos 

la creencia y aun la fe, de que el arte ha sido puesto entre los 

hombres para hablarnos de los misterios de la vida, más allá de 

las antojadizas situaciones de época y esos contextos regio-

nales de la historia. 

Pero antes de sumergirnos en cualquier análisis de este 

mito, será preciso que aclaremos algunas nociones que puedan 

servir como timón de nuestro pensamiento. Reflexionaremos el 

erotismo en tres niveles: su definición, su relación con el cuerpo 

y su moral.

Facundo Lerga

La metamorfosis

Entonces nos iremos. Mientras... 

cuelga tu guadaña con mi cachava en el perchero

                    del pasillo y siéntate... ¡Siéntate y espera!

			                   León Felipe

E l e m e n t o s  7 5 ,  2 0 0 9,  p p .  3 5 - 4 1

d
e

l e
ro

tism
o

Lerga F. La metamorfosis del erotismo.
 Elementos 75 (2009) 35-41  w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x



36 F a c u n d o  L e r g a 

George Bataille nos da una primera pauta de lo 

que puede ser el erotismo. En su trabajo Las lágrimas 

de Eros propone una interesante hipótesis a partir de 

la observación de las primeras expresiones rupestres 

dejadas por los hombres en profundas cavernas. Dice 

que la motivación de estas obras de arte radica en el 

primer descubrimiento de sus autores: la muerte, en la 

conciencia de que ellos morirían. Esta revelación pone 

la distancia definitiva entre el hombre y la animalidad, 

pues la angustia por la muerte suscita el erotismo. 

Esto quiere decir que la certeza del fin de la vida va 

a engendrar el deseo de conservarla y, todo aquello 

que evoque este deseo y al mismo tiempo aniquile la 

muerte, va a ser vivido como una experiencia sexual. 

De esta sensación nace el arte; surge una respuesta a 

esta pulsión, como camino a un objeto deseable que se 

escapa. Por ejemplo, la pintura en particular que describe 

Bataille representa una escena de cacería;  hay ciertos 

matices que llaman la atención del pensador: en primer 

orden la bestia herida por la lanza aparece agonizante, 

disfrutando el último aliento de vida, en un estado casi 

orgiástico; por otro lado, la figura del cazador es cauti-

vante, es un hombre con cabeza de pájaro, con el falo 

erecto, gozando el momento. Podrá pensarse que estas 

imágenes pueden funcionar en realidad como metá-

foras de la muerte próxima, de la muerte que se avecina 

sobre el animal vencido, sin embargo el camino que 

traza la imagen es contrario a la muerte, pues intenta la 

suspensión del instante, la postergación del momento 

claudicante, el deseo de llegar al borde pero sin caer en 

el abismo. Por ello dice Bataille que el erotismo es una 

pulsión inversa a la muerte, no busca el término sino 

la pausa, no busca el sexo como una acción evacua-

toria que tiene que satisfacerse, sino una acción que 

debe aplazarse y mantenerse. En otras palabras, 

diremos que el término del acto sexual es represen-

tado como la muerte y lo que difiere o alimenta el acto 

es lo erótico. Por ello Bataille dice:“la actividad sexual 

de los hombres no es necesariamente erótica. Sólo lo 

es cuando no es rudimentaria, cuando no es simple-

mente animal.”1

Si el principio del erotismo es la angustia, su fin es 

el placer físico (también el placer espiritual se vive de 

forma corporal), el goce que se siente de manera plena 

en el cuerpo. Lo erótico tiene que ver con lo somá-

tico; en él halla su residencia y su fin. No puede haber 

erotismo sin experiencia física porque lo erótico busca 

provocar un efecto especial de deleite. Es por ello que 

diremos que lo erótico se involucra con el mundo de la 

sexualidad.

Pero, en nuestra vida cotidiana, somos rozados por 

muchas afecciones de la exterioridad y muchas de ellas 

dan placer. Comer o dormir pueden ser actividades 

muy gratificantes y placenteras, pero no son necesa-

riamente actos del erotismo; además no todo contacto 

sexual se convierte en una experiencia erótica. 

Entonces ¿qué determina la presencia o ausencia de lo 

erótico? ¿Cómo se manifiesta y qué relación establece 

con el placer y el deseo? 

Primero debemos entender que en nuestro mundo 

hay dos tipos de actos: los eróticos y los privados de 

erotismo, más allá de que estos últimos brinden o no 

placer. Las acciones eróticas están cargadas de sexua-

lidad, es decir, de deseo y de placer; las no eróticas, si 

bien pueden transmitir estas dos pasiones, no están 

dominadas por el componente sexual. La diferencia 

fundante se da en el hecho de que las actividades 

eróticas hacen un uso particular del deseo y del placer, 

© Enrique Soto. Kunsthistorisches Museum, Viena, 2008.



37L a  m e t a m o r f o s i s  d e l  e r o t i s m o

una utilización substancial que los ennoblece y los 

pone como fin en sí mismos; el placer y el deseo se 

recargan de sexualidad. En cambio, en las acciones no 

eróticas, la ausencia de sexualidad se refiere al some-

timiento del placer y el deseo a otras funciones que no 

las hace primordiales. Es decir, en el erotismo, el placer 

y el deseo buscan sostenerse a través del tiempo, se 

alimentan mutuamente para no desaparecer, pues la 

desaparición, de acuerdo a la percepción que hiciera 

Bataille, es representación de muerte; ambos no 

se aniquilan, sino que colaboran mutuamente para 

mantener la sensualidad, pues un erotismo que deja 

de provocar deseo y placer no es erotismo. Entonces la 

sexualidad debe ser entendida como un proceso plena-

mente humano que no agota el deseo ni el placer: es lo 

que les da fuerza y también lo que de ellos resulta. Por el 

contrario, en las prácticas no eróticas hay una función 

que comienza y termina, que no busca sobreponerse 

a la temporalidad sino cumplirse; el deseo y el placer 

duran y se acaban de acuerdo a los avatares superiores 

de una misión no sexual. Los actos cotidianos que 

han cumplido su círculo de vida y olvidamos son los 

mejores ejemplos de los procesos no eróticos.

Los actos del erotismo llevan un componente reve-

lador sobre nuestra vida. Por contraste, se vuelven 

sobre la lógica iterativa y vacía de los actos de lo coti-

diano, sobre el tiempo del trabajo común. Denuncian la 

continuidad aceptada, el orden dado de las cosas, los 

establecimientos que se pretenden inamovibles. A la 

vez, las acciones del erotismo se construyen como una 

puerta de salida, como paso a la discontinuidad de la 

vida a partir de este juego de acariciar a la muerte, de 

este periplo que va y viene entre el ser y la nada. Estas 

acciones nos elevan por sobre los límites de nosotros 

mismos, nos desfiguran, rasgan nuestra individualidad 

esclavizada y nos unen con los otros y con lo Otro.

Ahora pensemos específicamente cómo funcionan 

el deseo y el placer en un acto erótico como el hecho 

literario. Frente a la obra de arte se produce en el 

hombre una interiorización del deseo. El deseo es la 

presencia de algo buscado, algo faltante, algo que 

debe estar en nosotros. El objeto de la obra literaria 

es huidizo, no se deja asir, subsiste al tiempo y a los 

hombres; ello da la garantía de que siempre habrá algo 

que perseguir. El significado profundo y final es lo que 

sitia nuestro deseo, es su objeto. Es una sombra que, 

según se nos ha dicho,  persiste en todo evento artís-

tico. Si bien podemos decir que nos hemos acercado 

a ese espectro, que el significado de tal cuento, del tal 

poema es éste o aquél, nunca será el significado último 

sino apenas un sortilegio para seguir inquiriendo en 

las formas artísticas. El deseo de que se mantenga el 

deseo es el fundamento del arte.

El placer, como se dijo, no se extingue. Proviene 

del deseo, pues éste lo inaugura. Hay satisfacción 

en él. El espíritu se deleita. El imperativo erótico es 

mantener el deseo para que subsista el placer, pues 

vencido el deseo, el placer se desvanece. Pero 

también el placer aviva las llamas del deseo, por 

ejemplo, una novela que extasía hará de su lector un 

prisionero del ardor de la lectura; sin embargo, una 

vez agotada la obra, el placer y el deseo no se agotan, 

sobreviven. Si pensamos, entonces, en la relación 

deseo–placer diremos que es simbiótica. 

Dijimos que el erotismo tiene su fin en lo corporal, 

que todo hecho erótico se instala en el cuerpo. Más 

precisamente, en todo proceso erótico está la inten-

ción de instalar el placer a través del deseo. Pero esta 

pasión de ninguna manera, en el erotismo, se da de 

© Enrique Soto. Rijkmuseum, Ámsterdam.



38

forma fugaz y breve, sino que pretende ser duradera, 

sostenida y única. Esa es la diferencia fundamental 

entre otras afecciones placenteras que puede expe-

rimentar nuestro cuerpo, y las propiamente eróticas. 

“Enamoramientos”, “cosquilleos”, “goces”, “deslumbra-

mientos”, “sacudimientos”, “temblores”, “orgasmos”, 

“perturbación”, pueden servirnos como expresiones de la 

presencia del placer.

Sabemos que nuestro cuerpo es finito, que está 

condenado a la desaparición. El placer del erotismo 

viene a enmendar esta amenaza. Infringe el fatal 

designio a través del establecimiento de una emoción 

infinita, una emoción inolvidable que no rompe las 

barreras de la muerte, sino que camina sobre sus 

lindes. Esto está quizás más claro en las obras de arte: 

si algún poema logra instalar en nosotros el deseo 

erótico, jamás lo olvidaremos, volveremos a él cada 

vez que un sentimiento particular nos asalte y desper-

tará aquella presencia de placer. Esto tiene que ver 

con el hecho de que el erotismo quiere dejar huellas 

en nuestros cuerpos y nuestras sensaciones, porque 

frente al erotismo no se puede ser indiferente: lo es en 

tanto lo es sentido. 

La obra de arte y el sujeto de deseo tienden a propi-

ciar un rito, un gesto de unión. Uno debe ser a través 

del hecho de arte, es decir, ser por y para la obra artís-

tica. Pues, como toda acción, del erotismo recrea un 

momento de intimidad propia, irreductible, en la que 

cada uno se entrega al rito de la fragilidad y vulnera-

bilidad de sí mismo en una ceremonia que funda el 

encuentro con el otro. Hay que cederse a una desnudez 

de espíritu sobre la base de una comunión liberadora 

pero no excesiva. Esto último tiene que ver con otro 

matiz destacable del erotismo.

Elena Bossi en su artículo “El erotismo en el arte” 

agrega un elemento primordial en la construcción 

del deseo y el placer. Ella nos habla de una moral en el 

erotismo. No basta que el objeto pueda ser susceptible 

de efecto erótico y nos arrastre al placer, sino también 

se precisa un dominio razonado de ese placer. Ella dice:

 

Contrariamente a lo que suele pensarse, el erotismo 

surge de la inteligencia, la voluntad, lo que ejerce 

un control de la mente sobre el cuerpo, y no al revés.  

Mario, el maestro de Emmanuel, que desarrolla toda 

su teoría acerca del erotismo en el capítulo “La ley”, no 

desmiente esta afirmación. Cuando Emmanuel define 

el erotismo como un culto del placer de los sentidos 

liberados de la moral, Mario expresa su contrariedad:

–No es un culto, sino una victoria de la razón sobre 

el mito. No es un movimiento de los sentidos, sino 

un ejercicio del espíritu. No es el exceso del placer 

sino el placer del exceso. No es una licencia sino una 

regla. Y es una moral.2

© Enrique Soto. Lot y su hija, Albrecht Altdorfer, Kunsthistorisches Museum, Viena, 2008.

F a c u n d o  L e r g a 



39

Pero debe entenderse a este ejercicio de dominio 

del placer como doble: por un lado el acto erótico debe 

sostener una retórica que redistribuya y soporte de 

manera discontinua el placer y por el otro lado, el sujeto 

de placer no debe dejarse arrastrar por el “exceso” 

y apurar el término. Hay un compromiso doble, un 

“pacto de lectura” fundacional que debe respetarse a 

favor de la construcción del acto erótico. Un hombre, 

por ejemplo, que adelanta la película o salta a la última 

página de una novela para ver la escena final, está fuera 

del erotismo.

En este sentido, podemos establecer un paralelo 

entre esta concepción moral del erotismo y la noción de 

seducción que nos acerca Herman Parret. El pensador 

empieza a elaborar el sentido de seducción desde 

la etimología latina del término: seducir proviene de 

se–ducere que significa “llevar a un costado”, “apartar 

a alguien del camino”, “desviar secretamente”. La 

seducción es enigmática pues en el fondo está la 

idea de que esta desviación es para decir un secreto. 

La seducción sitúa como esencial la promesa de un 

secreto velado, de la promesa de decir algo prohibido. 

Pero hay una imposición en el seductor, un imperativo 

moral que lo hace callar; dice Parret:

El seductor está obligado por el compromiso a guardar 

el secreto: y el deseo puesto así en escena por el 

seductor es un deseo a propósito del deseo del otro.3 

El seductor está forzado a no dar la respuesta al 

enigma, sino a silenciarla y mantenerla en la retórica de 

la postergación. A la vez podemos entender que también 

el seducido es el que se deja desviar, el que se deja llevar 

al margen. Seductor y seducido inician un juego dia-

léctico donde media el deseo de ambos, la ruptura de 

este pacto descubre el enigma o lo banaliza. Entonces 

el objeto de deseo es deseable en tanto el seductor lo 

mantiene en las sombras y el seducido se deja desviar. 

Cuando decimos que una novela nos atrapa, que una 

pintura nos fascina o una canción nos emociona, no 

estamos más que exponiéndonos como cómplices de 

tal novela o partícipes de tal pintura o canción. 

En esos instantes somos absorbidos, desviados 

hacia el secreto. Somos como la dama que se deja 

ilusionar por las palabras del Don Juan. Metáfora de 

esto es aquel cuento de Julio Cortázar, “Continuidad 

de los parques”, donde el desvío origina la elimina-

ción de los espacios entre la ficción y la realidad. El 

pacto erótico entre el personaje y la novela que lee se 

da en pocas líneas:

Su memoria retenía sin esfuerzo los nombres y las 

imágenes de los protagonistas; la ilusión novelesca 

lo ganó casi en seguida. Gozaba del placer casi 

perverso de irse desgajando línea a línea de lo que lo 

rodeaba, y sentir a la vez que su cabeza descansaba 

cómodamente en el terciopelo de alto respaldo, que 

los cigarrillos seguían al alcance de la mano, que más 

allá de los ventanales danzaba el aire del atardecer 

bajo los árboles.4

Lentamente las sensaciones de la narración y la 

sala de lectura se van entrecruzando. Es el personaje 

quien permite la fusión de su universo real y el nove-

lado; siente placer por “irse desgajando línea a línea”, 

este personaje–lector se va volviendo texto a través del 

goce. Y de esa forma, en la culminación del relato, ese 

personaje se va a convertir en víctima de la trama que 

ha ido leyendo.

De la misma manera que aquel juego de muñecas 

rusas donde una más grande contiene a otra más 

chica, el lector de este cuento, el otro el de afuera, si se 

© Enrique Soto. François Boucher, Museo de Bellas Artes, Angers, 2004.

L a  m e t a m o r f o s i s  d e l  e r o t i s m o



40

ha propiciado el convertirse en sujeto de seducción, va 

permitiendo que también la comodidad de su entorno 

vaya entrando por la puerta de la ficcionalidad, al igual 

que el personaje. Y de esta forma este efecto de montaje 

se va volviendo cautivador y laberíntico.

En resumen, si el arte es erótico, lo es en la medida 

en que se logra un comprometido “pacto de lectura”, 

entre el hecho de arte y quien desea ser sujeto de 

pasión. Uno seduce, el otro se deja “desviar”. De esta 

forma, en este movimiento que sostiene el placer a 

través del deseo, la obra de arte y el sujeto deseante 

van bordeando los abismos de la muerte y rozando los 

profundos sentidos de la vida. Por este movimiento 

pendular entre el ser y la nada, y esta búsqueda de un 

placer que pretende darse como imperecedero, la 

acción artística no es un acto deserotizado, sino único, 

profundo y sexual.

Ahora retomemos la vieja historia que nos contara 

Ovidio. En el mito hay dos Pigmaliones. El primer 

Pigmalión es el que está bajo los influjos de la eroti-

zación, es el sujeto que desea. Éste es el que vive 

con placer la espera del objeto deseado, la mujer real 

que sólo puede imaginar. Este Pigmalión es el que 

más detalla Ovidio: el que sufre, el que espera, el de 

la mirada perdida en el deseo y en la expectación. En 

Las metamorfosis se describe esta situación de la 

siguiente manera:

Entre tanto, níveo, con arte felizmente milagroso,

esculpió un marfil, y una forma le dio /

	          con la que ninguna mujer

nacer puede, y de su obra concibió él amor.

De una virgen verdadera es su faz, a la que vivir creerías,

y si no lo impidiera el respeto, que quería moverse:           250

el arte hasta tal punto escondido queda en el arte suyo. /

			                  Admira y apura

en su pecho Pigmalión del simulado cuerpo unos fuegos.

Muchas veces las manos a su obra allega, /

		   tanteando ellas si sea

cuerpo o aquello marfil, y todavía que marfil /

		                       es no confiesa.                       255

Los labios le besa, y que se le devuelve cree y le habla /

			                       y la sostiene 

y está persuadido de que sus dedos se asientan en esos / 

		                   miembros por ellos tocados,

y tiene miedo de que, oprimidos, no le venga lividez /

			         a sus miembros.5

Frente a la obra, las pasiones del personaje se 

mueven, se perturban, provocan un movimiento del 

espíritu y del cuerpo. Hay un ir y venir en esta enumera-

ción de acciones realizadas por Pigmalión que delatan 

esta efusión de pasiones: “admira”, “apura”, “allega”, 

“besa”, “cree“, ”sostiene”; verbos en presente que 

tienden a establecer no sólo la  vivacidad de los actos, 

sino también la simultaneidad de éstos.

El otro Pigmalión es el final, el que no se agita. Es 

el héroe que se casa, del cual no sabemos nada más. 

Es el personaje que ya no vive en el erotismo, es el que 

muere y cierra el mito.

También hay dos amadas. La primera, la de marfil, 

es una mujer potencial, la que es en tanto puede ser. 

Ella provoca el deseo y cautiva, no sólo a su creador 

sino también a nosotros lectores; es, en todo caso, 

el objeto central del mito. La otra amada es, como el 

último Pigmalión, la concluyente, la que ya no puede 

provocar placer erótico porque ya no es potencial. Es 

el punto final.

F a c u n d o  L e r g a 
© Enrique Soto. Pelirroja, también llamado El Aseo, Henri de Toulouse-Lautrec, 
Museo de Orsay, París, 2003.



41

Facundo Lerga
Universidad Nacional de Jujuy, Argentina.
facundolerga@gmail.com

Afrodita destruye al erotismo. Es una paradoja 

que la diosa del amor suprima el eros. Su intromisión 

acaba con el Pigmalión del placer. No es raro que un 

dios no entienda las pasiones de los hombres, pues 

ningún dios está atado al temor por la muerte. Pero, 

por otro lado, podría pensarse que la responsabilidad 

de la metamorfosis (mujer erótica a mujer cotidiana) 

es por causa del propio Pigmalión. Es él quien le soli-

cita a la diosa culminar con la expectación; el héroe del 

mito rompe el pacto del erotismo y su instrumento es el 

deus ex machina. Entonces se produce un pasaje de la 

obra de arte a la desaparición, de la eternidad al tiempo 

condenado, de la vida a la muerte. El personaje es 

llevado al exceso,6 a la posesión absoluta de la amada. 

No se da cuenta de que la amada más erótica es aquella 

a la que se desea, no la que se tiene. Rompe el pacto 

fundador del erotismo y se convierte en “dueño”, en 

marido. Esta última condición es la menos erotizante, 

pues para desear no se debe poseer, sino que lo deseado 

debe faltar; la falta crea expectativa. Incluso para noso-

tros, lectores, esta mujer real es menos cautivadora, 

sabemos que no la inviste aquella aura de potencia-

lidad, de poder ser, mágicamente, aquello que nosotros 

deseamos. El marfil tallado hablaba más que la carne.

Toda creación artística propende al erotismo. 

En mayor o menor medida éstas logran instaurar el 

deseo y el placer plenos. Muchas alcanzan el sueño del 

hombre, la eternidad y otras sucumben al olvido. Esto 

va a depender de qué manejo de la retórica de la seduc-

ción haga cada una de ellas, es decir, qué nivel de moral 

erótica movilice la obra artística y qué grado de compro-

miso para la erotización manipule el sujeto de deseo. De 

acuerdo a lo que se ha venido describiendo, podemos 

afirmar que no es necesario que, para ser erótica, la 

obra de arte hable de lo sexual, sino que lo provoque. 

Es decir, lo erótico no estaría en lo temático (en lo que 

digo), sino en lo enunciativo, en lo dicho y percibido (en 

cómo lo digo). Al respecto dice Barthes: 

	

El texto que usted me escribe debe probarme que me 

desea. Esa prueba existe: es la escritura. La escri-

tura de esto: la ciencia de los goces del lenguaje: su 

kamasutra (de esta ciencia no hay más que un tratado: 

la escritura misma).7 

Allí, en la materialidad se produce el desvío, la 

insurrección contra el tiempo y el destino fatal, descu-

brimos que hay algo que sí puede jugar con esta 

muerte que nos espera, que en estos placeres del arte 

y en ciertas erotizaciones de la vida cotidiana subsis-

timos y despertamos no sólo a otras verdades, sino a 

nosotros mismos.

L a  m e t a m o r f o s i s  d e l  e r o t i s m o

n o t a s

1 Bataille, G. La felicidad, el erotismo y la literatura. Adriana Hidalgo Editora. 

Buenos Aires (2004), 339.
2 Bossi, E. “El erotismo en el arte”. Tomado de http://www.archivo-semiotica.

com.ar/ElErotismoBossi.html
3 Parret, H. Las pasiones: un ensayo sobre la puesta en discurso de la 

subjetividad.  Editorial Buenos Aires (1995), 115.
4 Cortázar, J. Cuentos completos/1. Alfaguara. Buenos Aires (2000),  291.
5 Publio Ovido Nasón: “Pigmalión” en Las metamorfosis. Traducción de 

Ana Pérez Vega. Tomado de http://www.cervantesvirtual.com/servlet/Sirv

eObras/12257292019032617210213/index.htm
6 Habría otro caso de exceso en la historia del arte. Cuenta alguna anécdota 

que al terminar El Moisés, Miguel Ángel, preso de la impresión que le 

causaba la vivacidad de su obra,  gritó “Parla!” (¡Habla!) y  dio un martillazo 

sobre el muslo de profeta. Esto nos puede hacer pensar que el exceso 

funciona como una fuerza negativa que puede “destruir” la obra, es decir, 

el erotismo.
7 Barthes, R. El placer del texto y La lección inaugural. Siglo xxi. Buenos 

Aires, 14.

Bi  b li  o g r a f í a

Barthes, R. El placer del texto y La lección inaugural. Siglo xxi. Buenos 

Aires (2001).

Bataille, G. Historia del Ojo. Ed. Colección Reino Imaginario. México 

(1994).

Bataille, G. El Erotismo. Ed. Tusquets, España (1988).

Bataille, G. Las lágrimas de Eros. Ed. Tusquets, España (1997).

Bataille, G. La felicidad, el erotismo y la literatura. Adriana Hidalgo Editora. 

Buenos Aires (2004).

Bossi, E. http://www.archivo-semiotica.com.ar/ElErotismoBossi.html

Cortázar, J. Cuentos completos/1. Alfaguara. Buenos Aires (2000).

Lacan, J. El Seminario La Ética del Psicoanálisis. Ed. Piadós. México (1955). 

Parret, H. Las pasiones: Ensayo sobre la puesta en discurso de la 

subjetividad. Editorial Buenos Aires (1995).

Parret, H. De la semiótica a la estética: enunciación, sensaciones, 

pasiones. Editorial Buenos Aires (1995).

Soler, C. “El cuerpo en la enseñanza de Jacques Lacan”, En: aa.vv. 

Estudios de sicosomática. Barcelona. Siglo xxi, (1996) 93-113.


