Deutsches Requiem
Un texto de
BORGES
sobre el mal

Gustavo
Cosacov

Amiamigo VITUPERA

Klaus Dieter Gorenc Krauze
o. Comienzo con fragmentos de un texto de Teilhard de Chardin
publicado originalmente en 1946:"

“Su cuerpo estaba intacto. Pero a su alma équé le habia acon-
tecido?”

“Inevitablemente, en el corazén mismo de su ser, se da cuenta
que hainiciado, jpso facto, una larga cadena de reacciones que,
en el breve intervalo de una exposicion material, le ha converti-
do, al menos virtualmente, en un ser nuevo, que No Se reconocia
asimismo.”

“[...] los primeros experimentadores de la bomba atoémica se
habian tendido sobre el suelo del desierto. Cuando se alzaron,
después del estallido, era el hombre el que se erguia en ellos,
animado de un nuevo sentido de poder.”

“Y por ello he aqui, en cada uno de nosotros, al hombre abierto
al sentido de la responsabilidad y a las esperanzas de su funcion
cosmica en el universo, es decir, transformado, quiera o no, en
otro hombre hasta el Gltimo fondo de si mismo.”

DespuésdelaSegundaGuerraMundialy especialmente des-
pués del plan de exterminio del judaismo através de la matanza



industrial de millones, se ha vuelto a actualizar la cues-
tion del mal. Hannah Arendt, en 1945, declaraba: “El
problema del mal sera la cuestion fundamental de la
vidaintelectual de Europade posguerra”.

El acontecimiento de la Shod ha puesto en entre-
dicho, para numerosos pensadores, la vigencia de la
doctrina kantiana sobre el mal radical en el hombre.
Asi, Hannah Arendt, Adorno, Richard Bernstein, Sil-
ber, Zizek, entre otros, han considerado la cuestion y,
de algunamanera, han llegado ala conclusionde lain-
suficiencia de la doctrina kantiana para dar cuenta de
loque pasoalli.

1. En Deutsches Requiem,? Borges ensaya la cuestion
del limite del mal. Este escrito participa asi de aquel
conjunto de textos en los que se pone en entredicho la
imposibilidad, paralos hombres, de hacerelmal diabo-
licamente. Ciertamente, la doctrina kantiana del “mal
radical” supone un hombre que por debilidad, fragili-
dad o impureza comete acciones malas, ain las mas
condenables, pero que, en la misma conciencia de la
trasgresion rinde tributo al bien que, aunque no puede
alcanzar, se le impone al reconocimiento bajo la forma
de ley moral.® El experimento mental es un recurso me-
todico valido en filosofia. Tal vez por eso la distincion
entre filosofia y ficcion literaria no es posible de mane-
raabsoluta; y aunque es un poco provocativo hablar de
“bomba de intuicion” (Dennett) para todo experimento
mental, no estamal, quiza, sisehablade estetipodear-
tefactoenunrelatoyenunaépocade cargas explosivas
que hacen estallar al sujeto mismo que las porta hasta
llevarlo a la autodestruccion. Tal vez no sea una exage-
racion sile damos el estatus de bombade intuiciénaun
texto que nos aproximaaun aspecto del acontecimien-
to catastrofico (Shod). Creo que su lectura nos permi-
te intuir un abismo en el hombre y es el mismo abismo
que Kant entrevio al reflexionar sobre el bien y el mal
y que los pensadores del signo que entrd en la historia
conlaShod han atisbadotambién: elmundo después de
la Shod no es el mismo. Inmediatamente se abri6 una
épocacomolaqueanuncia Otto zur Linde: implacable.
Agosto de 1945. Hiroshima, es la confirmacion del
triunfo de eso que propiciala psique naziimaginada por

Borges. El mundo que habitamos ahora esta signado
por la catastrofe. Los hornos de la Shod no se apagan.
Quemar a cien mil en un instante en el horno de Hiro-
shimaapretando sdlo unbotdon permite suplantareltra-
bajo sobre esa zona del alma que tanto aborrecia Otto
zur Linde. En el texto de Borges la cuestion es central
(Linde quiere destruir en él lo que ve en su victima: la
piedad). El nazi borgiano impedido de la bravura episo-
dicaenel campo de batalla, ha de pasarla prueba de su
libertad administrando “un torpe calabozo, donde nos
tienta con antiguas ternuras la insidiosa piedad”. No
piedad por el prisionero al que tortura, un judio, sepa-
rado yade lo humano, sino piedad por el “hombre supe-
rior”, élmismo. Aunque es ambigua la frase en el texto
que, luego de llamar “insidiosa” a la piedad, dice: “No
en vano escribo esa palabra: la piedad por el hombre
superior es el Gltimo pecado de Zarathustra. Casilo co-
meti (lo confieso) cuando nos remitieron de Breslau al
insigne poeta David Jerusalem”. El santo maligno con-
fiesasu debilidad: casillegd a sentir piedad porunhom-
bre de cincuenta anos “pobre de bienes de este mundo,
perseguido, negado, vituperado”, que “habia consa-
grado sugenioacantarlafelicidad”.

Linde comienzayterminasuescrituraentrance de
muerte, pero sin llegar tampoco al instante borgiano
del milagro secreto, sino mas bien al temor y temblor,
presente como anticipacion de la muerte anunciada.
Linde todavia no sabe quién es. Aqui Borges abandona
el relato y deja a la imaginacion del lector a Linde en
un punto de indeterminacion: dice que solo su carne
puede tener miedo, pero conserva todavia la distan-
cia necesaria para preguntarse como se comportara
en el instante de la re-union (primeray dltima) del que
dice “yo” y sucarne mutilada.

2. El texto borgiano comienza con un prélogo de Otto
zur Linde, de aproximacion al mundo de sus antepa-
sados militares y su heroica muerte. Aunque, anota
el “editor”, Linde omite a su antepasado mas ilustre,
vinculado al judaismo. Es admirable como la compa-
sion de Borges por su personaje se expresa evocando
que, también él (abominable) se detuvo en Brahms, en
Shakespeare y en Schopenhauer. Es alguien que soié
con ser soldado de batallas gloriosas, pero que termi-
n6 mutilado, sin gloria militar. Aunque en el hospital,



©Enrique Soto. Delaserie Mdquinas, 2008.

impedido de guerrear y aun de celebrar el triunfo ale-
man en Bohemia, después de “perderse y olvidarse”
en la lectura de Schopenhauer, obtiene una revela-
cion: “no hay consuelo mas habil que el pensamiento
de que hemos elegido nuestras desdichas”. Es posi-
ble que Linde haya sido castrado como consecuen-
ciade las heridas recibidas en el ataque al barrio judio
de Tilsit: para esta conjetura, dos enunciados serian
los indicios. EI primero, subjetivo (“Simbolo de mi
vano destino, dormiaen el borde de laventanaun gato
enorme y fofo”). El segundo, objetivo: “Se murmura
que las consecuencias de esa herida fueron muy gra-
ves” anota (Borges), el “editor”.

OttozurLinde encuentrasulugarenelmundocomo
subdirectorde un campo de concentracion. Eneste es-
cenario descubre la clave de su pasion: destruir el Glti-
morestodepiedad (en él) que podriaenturbiarlapureza
de sueleccion. Como en unaespecie de santidad inver-
tida, sigue unaley deindole moral (el nazismo es un he-
chomoral) superandotodatentacion de hacerelbien.

El narrador sabe que serd ahorcado (a diferencia
del fusilamiento, ésta es una pena infamante) a la ma-
fnana siguiente, al ejecutarse unaineluctable sentencia
por “torturador y asesino”. £l se ha declarado “culpa-
ble” (aunque sdlo en un sentido factico, ya que no sien-
teculpaalguna).

3. En el titulo del texto de Borges, el articulo indefinido
(ein) que ha sido suprimido, transforma el sentido de la
obrade Brahms de “unréquiem aleman” segun lo tituld
éste (ltimo a “réquiem por Alemania”, Deutsches Re-
quiem. Elnazismo es el hecho moral de la autodestruc-
cion (de simismoy de Alemania). El titulo de laobra de
Brahms, de Borges, es alusivo ala muerte de Alemania.
Tratandose de un réquiem ateo, como el de Brahms,
hay que entender esta plegaria como un consuelo alos
deudos por el descanso del alma de los difuntos. Pero
suirresoluble paradoja es celebrar el cielo desde el in-
fierno. Claro que se trata de un nuevo cielo, ése que re-
nace después del factum destructor del judaismo y de
suenfermedad “lafe de Jesds”. Salvaralmundo que se
“moria” dejudaismoy de suenfermedad, esinstaurarel
valor de “laviolenciaylafe delaespada”. La certeza de
lacontribucion alo que “después de...” Auschwitz, Tar-
nowitz, Treblinka, queda en elmundo, da satisfacciona
la propia derrota de Alemania. Como forma insupera-
ble, el sacrificio de si (sui-cidio), individual y colectivo,
propicia la llegada de un nuevo reino. El “nuevo orden”
apetece laentregatotal del oficiante, “hastalas heces”.
Unextrafio aménlo corona: “que el cielo exista, aunque
nuestro lugar sea el infierno”. “Hemos dado algo mas



© Enrique Soto. Delaserie Mdquinas, 2008.

que nuestravida, hemos dado la suerte de nuestro que-
rido pais. Que otros maldigan y otros lloren; amime re-
gocijaquenuestrodonseaorbiculary perfecto”.*

4. Alemania ha muerto y un nazi lo celebra. Una época
nueva se ha inaugurado y el que va a morir Se regocija
de esta certeza. El no hizo nada por obediencia debida,
sino por una “libre” aceptacion del destino y una deno-
dada pasion por contribuir al “nuevo orden”. Su odio
fue certero en el blanco: Alemania. Su logro mayor, el
que parece redimirlo ante si mismo, a pocas horas de
la muerte infame en la horca, es haber contribuido a la
autodestruccion de la piedad alemanay su propia pie-
dad, abriendo asi para todas las naciones una era de
violencia arrogante. De una violencia que se quiere
mostrar como tal, orgullosa e injusta. Aunque, extra-
namente, dice el condenado: “me falta toda vocacion
deviolencia”.®

6 GUSTAVO Cosacov

¢Qué aspecto medular del judaismo y del cristia-
nismo odia Linde? “Ignoro si Jerusalem comprendié
que si yo lo destrui, fue para destruir mi piedad. Ante
mis 0jos no eraun hombre, nisiquiera unjudio; se habia
transformado en el simbolo de una detestada zona de
mialma”. Antes ya habia declarado: “El nazismo, intrin-
secamente, es un hecho moral, un despojarse del viejo
hombre, que estaviciado, paravestirelnuevo”.

¢Estamos ante un discurso que intenta persuadir-
nos mediante la ficcion, acerca de la posibilidad de un
hombre malvado (diabdlico) y no sélo de la maligni-
dad del hombre? Mas alla del mal radical, que llevaala
transgresion ocasional de la ley moral y, con todo, re-
conoce su autoridad, se trata, en este personaje, Otto
zur Linde, del mal absoluto. Segun la doctrina kantiana
un hombre absolutamente malo es imposible desde el
punto de vista fenoménico; asi como es tambiénimpo-
sible unhombre santo que se identifique absolutamen-
teconelBien Supremo.

En el mismo sentido, pero refiriéndose concreta-
mente al nazismo, Karl Jaspers, en su carta del 17 de
agostode 1946, ledice aArendt:

Usted dice que lo que los nazis hicieron no se puede
entender como un “crimen”. No estoy del todo satis-
fecho con su opinidn, porque una culpa que va mas
alla de toda culpa criminal inevitablemente cobra re-
lieves de “grandeza”, de grandeza satdnica, lo cual es
para mi tan inadecuado en el caso de los nazis como
toda esa palabreria sobre el elemento demoniaco de
Hitler y demds. Creo que debemos ver estas cosas en
toda su banalidad, en su prosaica trivialidad, porque
es0 es 1o que las caracteriza en realidad. Las bacte-
rias pueden causar epidemias que borran naciones
enteras, pero siguen siendo meras bacterias. Veo con
horror toda insinuacion de mito o leyenda, y todo lo
que no es asi de especifico es una insinuacion se-
mejante [...]. Por la forma en que usted se expresa,
casi parece haber tomado la senda de la poesia. Y
Shakespeare nunca sabria darle forma adecuada a
este material; su instintivo sentido estético lo Ilevaria
afalsificar las cosas, y por eso no podria ni intentarlo.

Arendt se pleg6 al punto de vista de Jaspers. Su co-
nocida tesis de la “banalidad del mal” se sostiene en



el “rechazo total a cualquier insinuacion de ‘grandeza
satanica’ o mitica atribuida alos lideres nazis”.¢ éLoin-
tent6 Borges en nuestra historia? La confesion de Otto
zur Linde es una ficcion de tal fuerza que hace creible
el cumplimiento de la confesion que contiene. Es cu-
rioso que, en el texto, la injusticia aparezca como una
“magnitud negativa”, es decir, con un valor que quiere
Ser propio. La injusticia como oposicion real a la pie-
dad. “Lavictoria, lainjusticiay lafelicidad”, como opo-
sicion a la paz, la justicia y la dignidad de ser felices. Y
precisamente lo que hace verosimil 1a confesion es la
distancia que toma Borges como editor y que le permi-
teintroducir, como he sefalado, |a patologia del perso-
naje. Un castrado que no puede cumplir con su suefo
originario: ser un militar digno de la estirpe de sus ma-
yores y que dice asumir su destino como modo de en-
contrarelverdadero sentido de suvida.
Lavisionesladeuncondenadoamuerte portortu-
radory asesino; un nazi de posguerra. Nada de llanto
ni de maldicion, sino la conciencia del mal consuma-
do regocija a Otto zur Linde: el triunfo se ha logrado
aun a costa de la derrota del Tercer Reich. Una nueva
época, implacable, se cierne sobre el mundo. Destruir
Alemania (“nuestro querido pais”), se justifica si hay
que pagar ese tributo para destruir la enfermedad del
mundo, el cristianismo, y su causa, el judaismo.

5. Pero esta transformacion no ha abolido la negativa
kantiana respecto a la maldad. Ni siquiera la conside-
racion del mal como magnitud negativa cambia esta
conclusion. Ningan hombre, en el fenémeno, puede
ser elevado a la santidad nitampoco hundido en el mal
enforma pura. Kantinsiste desde aproximaciones su-
cesivas con la misma idea: el caracter inteligible del
hombre es malo porque el fundamento de todas las
maximas esta corrompido. No porque el hombre haya
adoptado la maldad como tal. El hombre no puede ser
ni santo ni diabolico porque ambos extremos exigen
una pureza que no tiene el hombre. Este es el sentido
delrazonamiento siguiente:

Por lo tanto, la malignidad de la naturaleza humana no
ha de ser llamada maldad si esta palabra se toma en
sentido estricto, a saber: como una intencion (prin-
cipio subjetivo de las méximas) de acoger lo malo

como malo por motivo impulsor en la maxima pro-
pia (pues esta intencion es diabolica), sino més bien
perversidad del corazon, el cual por consecuencia se
[lama también mal corazon.”

Paraterminar, quisiera sefialarlo siguiente: 1a Shod,
la catastrofe, no ha concluido. Almenos todavia no hay
un después de Auschwitz. La transformacion que ha
operado este acontecimiento es lo que ahora estamos
viviendo. Nuestro presente es catastrofico.

NOTAS

1De Chardin T. “Algunas reflexiones acerca de la repercusion espiritual
de la bomba atomica” en £/ porvenir del hombre (1964). Con profunda
agudeza el autor sitda el momento crucial en el experimento realizado en
Arizona, antes del lanzamiento efectivo de la bomba.

2Se trata de un texto de Jorge Luis Borges publicado en £/ Aleph en 1949.
Cito de laediciondelas 0. C., 1974, Emecé, Bs. As.

3Declara Linde: “El nazismo, intrinsecamente, es un hecho moral, un des-
pojarse del viejo hombre, que estd viciado, para vestir el nugvo”. Las cur-
sivas son mias. Borges da muestra aqui de la distincion entre conciencia
moral y disposicion al bien.

4Borges, op. cit., p. 580, in fine.

50p. cit., p. 567.

Bernstein, p. 299ys.

TKant, p. 47, Lareligion...

BIBLIOGRAFIA

Bernstein RJ. £/ mal radical. Una indagacion filosofica, M. Burello (trad.),
Lilmod, Buenos Aires (2005).

Derrida J. Kant, el judio, el alemdn, Patricio Penalver (trad.),Trotta,
Madrid (2004).

De Chardin T. £/ porvenir del hombre, Taurus, Ensayistas de hoy, Ma-
drid (1964).

Forster R. Memoriay olvido: Derrida lee a Hermann Cohen.

Kant E. “Ensayo para introducir las magnitudes negativas en filosofia” en
Opusculos de Filosofia Natural (1763), Atilano Dominguez (introd., trad. y
notas), Alianza Clasicos, Madrid (1992).

Kant E. La religién dentro de los limites de la mera razon (1793), Felipe
Marzoa (introd., trad. y notas), Alianza clasicos , Madrid (1995).

Poliakov L. “Historia del antisemitismo V1. La Europa suicida. Segunda par-
te: 1914-1933” en Raices 46, Buenos Aires (1989).

Rosenfield DL. Del mal. Ensayo para introducir en filosofia el concepto
del mal, H. M. M. (trad.), Fondo de Cultura Econdmica, Breviarios 524,
México (1993).

Sichére B. Historias del mal, Alberto Bixio (trad.), Julia Kristeva (prol.),
Gedisa, Barcelona (1996).

Gustavo Cosacov, Universidad de Cordoba,
Argentina. email: gustavocosacov@gmail.com



