La ensenanza es

De DINOSAURIOS vy

pajaritos

que debemos meditar,

mas y mas, sobre el pdjaro.
HAMSA UPANISHAD

Los pdjaros son envidiables:
gvitan pensar en los arboles

y las raices. Agiles, en paz

con ellos mismos, se columpian

todo el dia, y cantan, posados

en el fin dltimo.

PAUL KLEE

Julio
Glockner

Hay discusiones que enriquecen alos interlocutores y eventual-
mente a quien se interesa en ellas, otras que solo conducen a
precisar puntos de vista y aclarar malos entendidos. Desafor-
tunadamente los comentarios de Julio Mufioz a mi articulo so-
bre el consumo de entedgenos en México (Elementos, Ciencia
y Cultura 69y 70) obligan a seguir esta tltima direccion. Al pa-
recer este investigador estda mas interesado en reafirmar ante si
mismo dos o tres certezas que en abrirse a la comprension de
unfendémeno que atodas luces no entiende. De cualquier modo
agradezco sus comentarios y en esta respuesta intentaré reen-
causar la discusion hacia una perspectiva que nos permita te-
ner un intercambio de ideas mas fructifero. {Cuanta arrogancia
se necesita desmontar entre nosotros para hacer posible el tra-
bajo transdisciplinario proclamado por Edgar Morin? La aproxi-
macion a disciplinas ajenas a la nuestra requiere de una cierta
humildad para, primero, plantearse las preguntas correctamen-
te, y después avanzarconun criterio amplio y bieninformado ha-
cialacomprension delos problemas de fondo.

Veamos uno a uno los comentarios, un tanto desatinados,
de Julio Murioz: en primer lugar quisiera aclarar que mi articu-
lo no es “una especie de reivindicacion de la ingestion ritual de
hongos psicoactivos”, es una decidida defensa del derecho que
tienen los pueblos indigenas al consumo ritual de estas plantas,



derecho que lalegislacion internacional les reconoce a
través del Convenio 169 de la Organizacion Internacio-
nal del Trabajo y, en consecuencia, la Constitucion de
nuestro pais al haber ratificado el Senado de la Republi-
cadichoconvenio.

Segun Julio Mufioz yo digo que “La incompren-
sidn de las culturas indigenas se debio en el pasado a
la cultura judaico-cristiana, cuya verdad era la tnica”.
Peroyodigoalgodistinto: que al erigirse el cristianismo
como la Unica Verdad ante el pensamiento religioso in-
digena, se cancela la posibilidad de que se comprenda
su vision del mundo. Y éste no es un problema del pa-
sado colonial, sino que esta presente en nuestros dias.
Enlos capitulos XLIlly XLIV del Libro de Isaias se afirma
que no hay mas Dios que Yahvé: “No fue formado Dios
alguno antes demiynolo sera después de mi. Yo soy el
primero y el ultimo, fuera de mi no hay Dios”. Esta ce-
rrazon impositiva, desconocida hasta donde sabemos
en el mundo mesoamericano, es la que impide actual-
mente ya no digamos la comprension, sino el respeto a
las creenciasy practicas religiosas de los pueblos indi-
genas en México. En un Estado teocratico se explicaria
laimposicion del monoteismo sobre las demas creen-
cias religiosas, pero en un Estado laico que aspiraa ser
democratico, una imposicion de este tipo es inadmisi-
ble,y sinembargo sucede diacon diaenMéxico.

De la anterior idea, que me atribuye sin razon, de-
duce que yo supongo que los espafoles vinieron no a
dominar a los indios, sino a “entenderlos”. Entonces,
en un hilarante tono profesoral pide lo siguiente: “¢Po-
driael antrop6logo Glockner darme un ejemplo de con-
quista enla que el propdsito del conquistador sea el de
entender e imbuirse enla espiritualidad de los conquis-
tados?” Como si conquistar y entender al conquistado
fuesen propdsitos opuestos y nofactores complemen-
tarios. Obviamente toda conquista aspira a consolidar-
seypermanecerenellugary entrelagente conquistada
y paraello requiere entender el pensamiento del pueblo
sometido. Fue lo primero que entendid Colon cuandole
encomendd afray Ramon Pané queindagaralas creen-
cias de los tainos, como menciono en mi articulo. Hay
que leer con mas atencion sefor profesor. Pero ade-
mas los ejemplos soninnumerables, aqui s6lo mencio-

naré la obra de Sahagun, la de fray Diego Duran, la de
Bartolomé de las Casas y tantos clérigos mas del siglo
XVIY XVIL.Y paraencontrar el mismo fenomeno en otras
partes del mundo y no alargar esta respuesta le reco-
miendo leer Antropologia y colonialismo de Gerard Le-
clercq. No me voy a detener en sus prejuicios sobre los
mexicas ni en su errdnea idea de las guerras floridas,
simplemente porque no tienen que ver directamente
con el tema que nos interesa. Solo le sugiero leer algo
mas que a Bernal Diaz del Castillo.

Inmediatamente después una nueva distorsion por
parte del profesor Mufioz:

Glockner dice que esaincomprension (de los clérigos
esparioles) no es el problema. Después de todo los
mazatecos y los huicholes también son cristianos. La
verdadera ruptura entre la espiritualidad de las cultu-
ras indigenas y la cultura occidental, nos revela Gloc-
kner, se debe a la ciencia.

Loqueyosostengo es algo muy distinto:

Entre el caracter divino que tuvieron las plantas en-
teogénicas en el México prehispénico y el cardcter
demoniaco que le atribuyeron los colonizadores euro-
peos no hay en realidad una ruptura radical, como po-
dria parecer a primera vista. No la hay porque ambas
perspectivas se construyen desde el dmbito de lo sa-
grado. La verdadera ruptura comienza con la moder-
nidad, es decir, con la vision cientifica que emprende
la desacralizacion del mundo.

Entramos asi al terreno de la ciencia, donde Julio
Munoz, con razon, se siente a sus anchas. Pero an-
tes permitanme sefalar una jugada sucia del profesor.
Mutilando sin consideracion alguna lo que escribi, me
atribuye una frase sin sentido, con el poco cientifico
propdsito de acomodarlas cosas a su antojo y tenerun
interlocutor a quien reprender acusandome de cons-
truirunpleonasmo: “Dice Glocknerquelasociedad mo-
derna... dejaloimaginario en el terreno de la fantasia”.
¢Qué quiere decir estoy a proposito de qué se mencio-
na?, se preguntara conrazon el lector. Lo que escribien
lapagina 6y ahoraresumo, es que entrelas sociedades
indigenas y la sociedad moderna existe un modo muy



© Emilio Salceda, de laserie Humoyespejos, 2007.

distinto de concebir y distinguir lo que es real, objetivo
gimaginario.

La sociedad moderna generalmente procede me-
diante una ecuacion en la que identifica lo real con lo
objetivo y deja lo imaginario en el terreno de la mera
fantasia. Es real todo lo que percibimos, sentimos y
actuamos conscientemente durante la vigilia, lo de-
mas son s0lo suerios, ideas o creencias. La sociedad
tradicional, en cambio, tiene una nocion mas amplia
de lo real, que comprende tanto lo objetivo como lo
imaginario. El mundo de los suefios o las visiones
enteogénicas no es menos real que el mundo de la
vigiliay lo que ahi ocurre es tan decisivo, 0 mas, que
lo que sucede estando despierto a plena luz del dia.

&Esta claro ahora profesor? Espero que si, porque
lapropuesta que le haré para encaminar nuestra discu-
sidn tiene mucho que ver con esto. Dice usted también
que soy legoenbiologia, loreconozco y me cuido de no
opinar sin saber. Pero usted es lego en antropologia y
todo pareceindicarquenolo sabe.

Me da usted la razon por decir que entre la espiri-
tualidad indigena y la ciencia hay una verdadera rup-
tura, “aunque vea moros con tranchete”. Pero no esta

usted de acuerdo en que la ciencia ha desacralizado el
mundo: “Laciencianoemprende ninguna desacraliza-
cion”, dice usted enfatico. Ahora soy yo quien le pre-
gunta: £Quién si no la ciencia ha prescindido de los
dioses paraexplicarel mundo? Camino que seglnen-
tiendo se inici6 en la antigua Grecia, se confirmo en el
Renacimiento, se afianz6 durante la llustraciony se ha
consolidado como nunca con la ciencia moderna. La
persistencia de ese trabajo ha sido tal que Nietzsche
proclamo la muerte de Dios en el siglo Xix. ¢0 de qué
hablaba el filésofo aleman?
Diceusted:

Glockner parece optar con cierta nostalgia por el cha-
manismo que nos viene del paleomesolitico. Que lo
disfrute. Ahi esta Huautla. Yo me quedo donde estoy,
como el dinosaurio de Monterroso. Siempre que des-
pierto todavia estoy aqui.

Le confieso que sihay untoque de nostalgia en mis
textos, pero también preocupacion, porque he visto
que lasabiduriaindigena desaparece sustituida por ba-
ratijas y banalidades y muy poco se hace al respecto.



La estupidez moderna es inconmensurable y ha llega-
doportelevision hastaladltimachozade laselva, el de-
sierto o la montana. Huautla es un ejemplo, he estado
varias veces ahi y me entristece por muchas razones.
Hagamos untrato: yo voy otravez aHuautla, pero usted
no se quede quietoy hagaalgo.

Le confieso que me llaman la atencion algunas de
sus expresiones provenientes de lamilicia. Hablausted
de “lineas de defensa” en lugar de argumentos; “frente
lingdisticoy conceptual” enlugar de ideas, y sefiala us-
ted que hago un “combate” contra la palabra alucing-
geno, diciendo ademas que estoy confundido o0 hago
trampa pues la palabra no proviene del latin allucinari,
como yo sostengo. Concluye usted diciendo que alu-
cindgeno viene de hallucinogéne, que significa “que
produce alucinacion” y que segun usted es la acep-
cion “que entienden los cientificos”. A ver profesor,
vamos a entendernos. La palabra hallucinogéne “que
entiendenlos cientificos” es francesa segtn miDiccio-
nario Larousse Moderno Frangais-Espagnol. Pero el
francés es una lengua romance que se deriva del anti-
guo latin, éverdad? Al igual que el espanol, el italiano,
el portugués, el rumano, el provenzal y el catalan. Se-
gun mi Diccionario Latino-Espariol de Raymundo de
Miguel, editado, fijese usted, en Madrid en 1903, allu-
cinor es verosimil que venga del término griego cAvm
que significa “no serduefio de si”. Y tiene tres acepcio-
nes principales: alucinarse, errary enganarse. Parano
complicar miarticulo con la etimologia, tomé de Albert
Hofmanny Gordon Wasson (¢serdn cientificos?) el ori-
gen del término alucinar, que “Procede del latin (h)al(l)
ucinariy que significa divagarmentalmente o hablar sin
sentido”. Dicen estos autores que el primero que utilizo
enletra deimprentalos términos “alucindgeno” y “alu-
cinogénico” fue, quién loiba a decir, no unfrancés sino
un médico inglés, Donald Johnson, en un folleto titu-
lado The hallucinogenic drugs, en 1953. Sin embargo,
Johnson tom6 tal designacion de tres médicos esta-
dounidenses, Abram Hoffer, Humphry Osmond y John
Smythies, que no la utilizaron en letras de molde sino
hasta el afo siguiente (E/ camino a Eleusis. Una solu-
cion al enigma de los misterios, Breviarios del FCE, No.
305, México, 1980, p. 232). Como vera usted, mi pro-

pdsito no era “hacer trampa”, sino simplificar, y creo
que esta claro que no soy yo el confundido. Pero vea-
mos laacepcidn cientificaala que usted se refiere, por-
que ahicomienzaatomarinterés este asunto.

Dice usted que hallucinogéne significa “que produ-
cealucinacion”, que a suvez significa “sensacion subje-
tiva que no va precedida de impresion de los sentidos”.
Enseguidahace usted unaafirmacioninteresante:

Cuando un esquizofrénico alucina con visiones ima-
ginativas, estan activas las areas del cerebro que tam-
bién se activan con estimulos visuales externos. £s de
esperar que en el éxtasis provocado por los hongos
alucinatorios se encontrard que hay dreas cerebrales
que entran en actividad y crean la experiencia interna.

Este es precisamente el punto que mas me interesa
comentar con usted pues aquireside el centro de nues-
tras diferencias y nuestras convergencias. Cuando us-
ted dice que larealidad consiste en la interaccion de “lo
que esta ahi afuera” y lo que podemaos percibir directa
o indirectamente, yo estoy de acuerdo. Pero como an-
tropologo necesito atender no a mi manera de entender
el mundo (flaco favor le haria la antropologia al cono-
cimiento de otra culturas si procediera de este modo),
sino alamanera en que entienden el mundo los pueblos
que estudio, y en particular los chamanes, que aunque
no pueden ver con los o0jos diurnos a los espiritus, sa-
ben que existen porque pueden verlos con los 0jos, di-
gamos asi, nocturnos, ya sea en suefios o mediante
un trance enteogénico. Y si ademas, como usted dice,
existe la posibilidad de que se activen areas del cerebro
durante la experiencia extatica, eso revela la intensidad
de la experiencia y abona en favor de la certidumbre del
chamanhacialas revelaciones que hatenido. Digo reve-
laciones y no alucinaciones porque para é/ son una hie-
rofania, una manifestacion de lo sagrado con el que ha
entrado en contacto. De ahi la pertinencia del término
entedgeno, que significa, siusted quiere, “devenirdivino
por dentro”. Yo especifiqué los componentes del térmi-
no siguiendo a Antonio Escohotado (ademas de Gordon
Wassony Carl P. Ruck, creador del neologismo) que en
lapagina 51 del primertomo de su Historia de las drogas
dice lo siguiente: en theos genos “engendrar dentro de

3

sialdios”, “generarlodivino”. Elmismo autor (p. 164) se



refiere a entheos como “lleno de dios”. No se necesita
ser helenista para entender el significado de este nuevo
término que ayuda a comprender—si uno esta dispues-
toahacerlo—conmas precision laexperienciareligiosa.
Dice usted serateo de la culturajudeo-cristianay que el
término entedgenonole dice nada; créame que lo siento
mucho, pero no puedo hacer nada al respecto. Yo tam-
bién soy ateo, en el sentido en que usted usa esa pala-
bra, pero ni su ateismo ni el mio vienen al caso. Ademas
le tengo una mala noticia: Baudelaire decia que Dios es
ellnico serquenonecesitaexistirparareinar.

No entiendo por qué supone usted que me “horro-
riza” elhecho de que Aldous Huxley, quenoeraun “adicto”
alLsD comousteddice, tomara esta sustancia sintetiza-
da. Tampoco me espanta, si le interesa saberlo, el he-
chode que AlbertHofmann le hayaregalado psilocibina
sintetizada a Maria Sabina y que ella haya declarado,
después de haber celebrado un ritual, que Dios habi-
taba en esa pastilla. Lo que si me preocupa es que se
use indistintamente el término “droga”, tan cargado de
una connotacion ético-juridica que lo vincula a la de-
lincuencia, para referirse a plantas que se han utilizado
muchisimo antes de que la palabra droga comenzara
acircular con el fuerte desprestigio que hoy tiene en el
lenguaje comun. Entre estas plantas estd la marihuana
que, segln usted, “no induce alucinaciones”. ¢Por qué
sera entonces que los especialistas la clasifican entre
las sustancias alucindgenas, al lado de la mezcalina, la
psilocibina, elLSD, elbelefioy labelladona?

Finalmente afirma usted que “los hongos Psilocibe
no crean dioses ni devienen divinamente, sino el cere-
bro de quienes los ingieren, y también de algunos que
nolosingieren: los esquizofrénicos”. Permitame decir-
le que como antropologo me interesa tanto lo que dice
Maria Sabina como lo que dice usted respecto a los
hongos. Me interesan ambos discursos porque l0s dos
se sustentan en certezas culturalmente adquiridas y en
conocimientos que generan convicciones etnocentris-
tas practicamente inflexibles. Mi intencion no es con-
vencerlo ni combatir su ateismo, de ninguna manera;
s0lo quiero intentar que usted comprenda que las per-
sonas que consumen cualquier sustancia enteogéni-
cacomo un acto de comunion sagrada, tienen razones
tan poderosas y bien sustentadas como las suyas para
entender el mundo como lo entienden. Que no se trata

de un mundo de ingenuos o ignorantes que han vivido
patéticamente un autoengano, que cualquier chaman
suscribiria las palabras de Wittgenstein cuando decia
que el modo en que las cosas estan dadas, es Dios.
Dios eselmodo en que las cosas estan dadas. Pero va-
mos por partes. En primer término le diré que estoy de
acuerdo con usted en que los hongos “no crean dio-
ses... sino el cerebro de quien los ingiere”. Estoy de
acuerdo porque, como bien decia Jung, dios es un he-
cho evidentemente psiquico y no fisico, es decir, es
sélo demostrable psiquicamente y no fisicamente. No
podemos seguir pensando en dios como una especie
de hechotangible. Dios es simplemente nuestra propia
nocion de algo que simboliza latrascendenciay el mis-
terioque habitaentodaslas cosas.

Me gustariaahora, sile parece, proponerle unavia
para centrar esta discusion en algunos aspectos de
los que me interesaria conocer su punto de vista. Ri-
chard Evans Schultes y AlbertHofmann han explicado
en su Plantas de los dioses' 1as razones bioquimicas
que explican las modificaciones enlapercepciony en
la conciencia de si que experimenta la persona que
consume plantas psicoactivas. Voy a citar su plan-
teamiento integramente porque en él se sustenta una
manera de entender la sacralidad del mundo en las
culturastradicionales.

Estos autores nos dicen que el uso de compuestos
alucindgenos puros en medicina tiene la misma base
que el empleo de las plantas originales en las ceremo-
nias magico-religiosas, pues enambos casos los efec-
tos consisten en profundas alteraciones psiquicas
respectoalaapreciacionde larealidad:

“No sdlo se ve afectada la percepcion del mundo ex-
terior, sino que la percepcion de la propia personali-
dad del sujeto también se ve transformada. Los cam-
bios en la experiencia sensorial del mundo exterior se
deben a un cambio en la sensibilidad de los érganos
de los sentidos. Los alucindgenos estimulan la per-
cepcion sensorial, particularmente la vista y el oido.
Estos cambios en la percepcion indican la profunda
influencia de las drogas, que afecta la esencia misma
de nuestro ser: la conciencia”.



©Emilio Salceda, delaserie Humoyespejos, 2007.

Nuestra experiencia de la realidad —dicen Schul-
tes y Hofmann—resulta incomprensible sin un sujeto,
un ego, que perciba esta realidad. La experiencia sub-
jetiva de la llamada realidad objetiva es el resultado
de las interacciones entre las senales sensoriales
externas, mediadas por los 6rganos de los sentidos,
y el ego, que lleva esta informacién al nivel de la con-
ciencia. Asi pues, uno puede pensar que el mundo
exterior es una fuente de informacion o de sefiales y el
yo profundo, un receptor. El traductor en este caso es
el ego. Si uno de estos dos elementos esta ausente,
sea el emisor o el receptor, la realidad no existe. No
hay musica en el radio y 1a pantalla esta vacia.

Siaceptamos que la realidad es el producto de la
interaccion entre un emisor y un receptor, la percep-
cion de una realidad distinta bajo la influencia de alu-
cinogenos puede ser explicada por el hecho de que
el cerebro, que es donde se encuentra la conciencia,
sufre dramaticos cambios bioguimicos. El receptor
se ve ajustado para recibir ofras longitudes de onda,
distintas de aquellas asociadas con la realidad normal
y cotidiana. Desde esta perspectiva, la experiencia
subjetiva de la realidad es infinita, dependiendo de la
capacidad del receptor que puede ser transformada

ampliamente a través de modificaciones bioguimicas
en la esfera cerebral.

En general, experimentamos la vida desde un
punto de vista muy limitado. Este es el estado llamado
normal. Sin embargo, mediante los alucindgenos la
percepcion de la realidad puede cambiar radicalmen-
te y expandirse. Estos distintos aspectos o niveles de
una solarealidad no son mutuamente exclusivos. For-
man una realidad global, trascendente y atemporal.

El verdadero significado de los alucindgenos
consiste en esta capacidad de cambiar la longitud
e onda que puede captar el “receptor del yo”, y con
esto, producir cambios en la conciencia que se tiene
de la realidad. Precisamente por esta capacidad de
crear nuevas y diferentes imdgenes del mundo las
plantas alucindgenas fueron, y siguen siendo, consi-
deradas sagradas.

Schultes y Hofmann ofrecen una explicacion en la
que los argumentos neurofisioldgicos y bioquimicos
se relacionan con una entidad ordenadora de la con-
ciencia, elego, que da cuentadelarealidad entanto que
receptor de la informacion. Los cambios neurofisio-
l6gicos que acontecen con el consumo de estas sus-
tancias operan basicamente de lamisma maneraenel
organismo humano, independientemente de la cultu-
raalaque pertenezca. Pero no ocurre lo mismo con el
tipo de informacion que el “emisor” envia al “receptor”
una vez que han surtido efecto estas plantas. Es mas,
ni siquiera se puede decir que aquello que se reconoce
como emisory receptor sealo mismo paralamoderna
cultura occidental que para las culturas tradicionales,
queordenansuvisiondelmundoentornoalanocionde
lo sagrado.

El ego que nuestros autores reconocen como re-
ceptor y ordenador de la informacion que nutre la
conciencia, encuentra un equivalente en la nocion de
espiritu en las culturas arcaicas, donde tiene un ambi-
to de accidn diferente al de nuestro ego. Esta diferen-
cia se expresaentoda sumagnitud enlamaneraen que
se conciben los suefios. En las sociedades tradiciona-
les el suefio es un ambito de accion del espiritu tanto o
mas importante que el del mundo fisico. Lo que ocu-
rre en suenos no es una realidad ilusoria desprovista
de veracidad y credibilidad. Las revelaciones oniricas



alas que tiene acceso el espiritu le desvelan la esencia
misma de larealidad, su verdad fundamental, porque a
través del suefio se tiene acceso al mundo de lo divino.
Lanocion de “realidad” que se tiene en las culturas tra-
dicionales es de una naturaleza distinta a la que tene-
mos en la sociedad moderna. Al haber desacralizado
el mundo la moderna cultura occidental gener6 nue-
vos horizontes en el conocimiento, pero canceld otros
por considerarlos “carentes de objetividad”. Dentro del
modelo explicativo de Schultes y Hofmann, podemos
decirque elmundo onirico también forma parte del emi-
sor que envia informacion a un receptor, que apreciay
valora estos “datos” otorgandoles un sentido no s6lo
en su conciencia, sino también en su vida practica. La
informacion onirica no se descalifica como fantasiosa
por el hecho de que el sujeto se halle dormido, como
ocurre ennuestra cultura, con la excepcion de algunos
suenos significativos susceptibles de ser interpreta-
dos terapéuticamente. Al contrario, en las culturas tra-
dicionales los suefos ofrecen al espiritu la posibilidad
de visitar lugares y recibir mensajes de una dimension
existencialinaccesible durante la vigilia, pero no porin-
accesible menos real y verdadera que el mundo que se
nos presentacuando estamos despiertos.

Los mismos principios que operan en 10S suefios
se aplican a las imagenes que se presentan durante la
ingestion de plantas psicoactivas. El mundo visiona-
rio que se abre a la experiencia de quien ha consumi-
doritualmente estas plantas no es, de ningunamanera,
considerado como una “alucinacion” en el sentido de
que sea unaimagen engafiosa que no tiene un referen-
teenelmundoy enlavida de la persona. El “ajuste del
receptor” del que hablan Schultes y Hofmann, parare-
cibir “otras longitudes de onda distintas de la realidad
normal”, no abrela percepcion delhombretradicional a
un mundo inédito, nunca antes visto ni anticipado. Mas
bien me parece que lo que hacen estas plantas es ayu-
darlo a profundizar en un mundo religioso que yale es
familiar porque lamemoria colectiva de su pueblolo ha
hecho presente enrelatos miticos, enfestividades don-
de sedanza, se cantay se representan seres sagrados,
en ritos de paso celebrados en templos y sitios sagra-
dos, enrituales de fertilidad, peticion de lluvia y otros.
Es decir, si las plantas que abren acceso al mundo vi-
sionario son consideradas sagradas no es, como afir-

man estos autores, porque tengan “capacidad para
crear nuevas y diferentes imagenes del mundo”, sino
todo lo contrario, porque han permitido la posibilidad
de repetir secularmente las mismas imagenes sagra-
das, aunque modificadas por distintos contextos his-
toricosy culturales.

La ampliacion de las “longitudes de onda” a que se
refieren Schultes y Hofmann nos remite a la expansion
delaconcienciade la que hablan otros autores. En este
sentido me he propuesto ampliar la nocion de compre-
senciade Ortegay Gasset para entender lapermanente
influencia que tiene el mundo que llamamos “sobrena-
tural” no sélo enlas actividades rituales, sino en lavida
diariade aquellos pueblos que ordenan su cosmovision
en términos de la dualidad sagrado-profano. Segun el
filosofo esparol la compresencia es aquella parte de
la realidad con la que yo cuento para existir aunque no
se muestre amis sentidos de manerainmediataenuna
circunstancia determinada. De la misma manera que
enelespaciogeografico sé que existenrios y montanas
que notengo alavista, pero que cuento con ellos como
compresencia de la realidad que conforma el mundo,
delmismo modo, en el dmbito espiritual, el hombre tra-
dicional sabe que cuentaconlacompresenciadivinade
espiritus y deidades que inciden permanentemente en
suvida. Los suefios, los mitos y las visiones enteogéni-
cas dan cuenta de la existencia de estos seres que son
destinatarios de toda actividad ritual. Es decir, su exis-
tencia no se reduce al ambito de las “creencias”, sino
quetocaelcampodelapercepcion.

Aqui el problema es que para nuestra cultura “ver”
significa unicamente mirarelmundo exterior, pero para
el hombre tradicional ver también comprende el mun-
do interior, que nosotros calificamos como falso, fan-
tasioso y compuesto por alucinaciones. No hay duda:
Tenemos una idea muy distinta de eso que llamamos
realidadydeloqueenellaesposible queocurra.

REFERENCIA

1Schultes, Richard Evans y Hofmann, Albert, Plantas de los dioses. Origenes
del uso de los alucindgenos, Fondo de Cultura Econdmica, México (1982).

Julio Glockner, ICSH “Alfonso Vélez Pliego”, BUAP.
email: julioglockner@yahoo.com.mx



