
31

			         

Hay discusiones que enriquecen a los interlocutores y eventual-

mente a quien se interesa en ellas, otras que sólo conducen a 

precisar puntos de vista y aclarar malos entendidos. Desafor-

tunadamente los comentarios de Julio Muñoz a mi artículo so-

bre el consumo de enteógenos en México (Elementos, Ciencia 

y Cultura 69 y 70) obligan a seguir esta última dirección. Al pa-

recer este investigador está más interesado en reafirmar ante sí 

mismo dos o tres certezas que en abrirse a la comprensión de 

un fenómeno que a todas luces no entiende. De cualquier modo 

agradezco sus comentarios y en esta respuesta intentaré reen-

causar la discusión hacia una perspectiva que nos permita te-

ner un intercambio de ideas más fructífero. ¿Cuánta arrogancia 

se necesita desmontar entre nosotros para hacer posible el tra-

bajo transdisciplinario proclamado por Edgar Morin? La aproxi-

mación a disciplinas ajenas a la nuestra requiere de una cierta 

humildad para, primero, plantearse las preguntas correctamen-

te, y después avanzar con un criterio amplio y bien informado ha-

cia la comprensión de los problemas de fondo.  

Veamos uno a uno los comentarios, un tanto desatinados, 

de Julio Muñoz: en primer lugar quisiera aclarar que mi artícu-

lo no es “una especie de reivindicación de la ingestión ritual de 

hongos psicoactivos”, es una decidida defensa del derecho que 

tienen los pueblos indígenas al consumo ritual de estas plantas, 

De dinosaurios y 
p a j a r i t o s

Los pájaros son envidiables:

evitan pensar en los árboles

 y las raíces. Ágiles, en paz 

con ellos mismos, se columpian

todo el día, y cantan, posados 

en el fin último.

                                          Paul Klee

La enseñanza es

que debemos meditar, 

más y más, sobre el pájaro.

                   Hamsa Upanishad	

Julio 
Glockner

E l e m e n t o s  7 1 ,  2 0 0 8 ,  p p .  3 1 - 3 7



32

derecho que la legislación internacional les reconoce a 

través del Convenio 169 de la Organización Internacio-

nal del Trabajo y, en consecuencia, la Constitución de 

nuestro país al haber ratificado el Senado de la Repúbli-

ca dicho convenio.

Según Julio Muñoz yo digo que “La incompren-

sión de las culturas indígenas se debió en el pasado a 

la cultura judaico-cristiana, cuya verdad era la única”. 

Pero yo digo algo distinto: que al erigirse el cristianismo 

como la Única Verdad ante el pensamiento religioso in-

dígena, se cancela la posibilidad de que se comprenda 

su visión del mundo. Y éste no es un problema del pa-

sado colonial, sino que está presente en nuestros días. 

En los capítulos xliii y xliv del Libro de Isaías se afirma 

que no hay más Dios que Yahvé: “No fue formado Dios 

alguno antes de mí y no lo será después de mí. Yo soy el  

primero y el último, fuera de mí no hay Dios”. Esta ce-

rrazón impositiva, desconocida hasta donde sabemos 

en el mundo mesoamericano, es la que impide actual-

mente ya no digamos la comprensión, sino el respeto a 

las creencias y prácticas religiosas de los pueblos indí-

genas en México. En un Estado teocrático se explicaría 

la imposición del monoteísmo sobre las demás creen-

cias religiosas, pero en un Estado laico que aspira a ser 

democrático, una imposición de este tipo es inadmisi-

ble, y sin embargo sucede día con día en México.

De la anterior idea, que me atribuye sin razón, de-

duce que yo supongo que los españoles vinieron no a 

dominar a los indios, sino a “entenderlos”. Entonces, 

en un hilarante tono profesoral pide lo siguiente: “¿Po-

dría el antropólogo Glockner darme un ejemplo de con-

quista en la que el propósito del conquistador sea el de 

entender e imbuirse en la espiritualidad de los conquis-

tados?” Como si conquistar y entender al conquistado 

fuesen propósitos opuestos y no factores complemen-

tarios. Obviamente toda conquista aspira a consolidar-

se y permanecer en el lugar y entre la gente conquistada 

y para ello requiere entender el pensamiento del pueblo 

sometido. Fue lo primero que entendió Colón cuando le 

encomendó a fray Ramón Pané que indagara las creen-

cias de los taínos, como menciono en mi artículo. Hay 

que leer con más atención señor profesor. Pero ade-

más los ejemplos son innumerables, aquí sólo mencio-

naré la obra de Sahagún, la de fray Diego Durán, la de 

Bartolomé de las Casas y tantos clérigos más del siglo 

xvi y xvii. Y para encontrar el mismo fenómeno en otras 

partes del mundo y no alargar esta respuesta le reco-

miendo leer Antropología y colonialismo de Gerard Le-

clercq. No me voy a detener en sus prejuicios sobre los 

mexicas ni en su errónea idea de las guerras floridas, 

simplemente porque no tienen que ver directamente 

con el tema que nos interesa. Sólo le sugiero leer algo 

más que a Bernal Díaz del Castillo.  

Inmediatamente después una nueva distorsión por 

parte del profesor Muñoz: 

Glockner dice que esa incomprensión (de los clérigos 

españoles) no es el problema. Después de todo los 

mazatecos y los huicholes también son cristianos. La 

verdadera ruptura entre la espiritualidad de las cultu-

ras indígenas y la cultura occidental, nos revela Gloc-

kner, se debe a la ciencia. 

Lo que yo sostengo es algo muy distinto: 

Entre el carácter divino que tuvieron las plantas en-

teogénicas en el México prehispánico y el carácter 

demoníaco que le atribuyeron los colonizadores euro-

peos no hay en realidad una ruptura radical, como po-

dría parecer a primera vista. No la hay porque ambas 

perspectivas se construyen desde el ámbito de lo sa-

grado. La verdadera ruptura comienza con la moder-

nidad, es decir, con la visión científica que emprende 

la desacralización del mundo.

 

Entramos así al terreno de la ciencia, donde Julio 

Muñoz, con razón, se siente a sus anchas. Pero an-

tes permítanme señalar una jugada sucia del profesor. 

Mutilando sin consideración alguna lo que escribí, me 

atribuye una frase sin sentido, con el poco científico 

propósito de acomodar las cosas a su antojo y tener un 

interlocutor a quien reprender acusándome de cons-

truir un pleonasmo: “Dice Glockner que la sociedad mo-

derna… deja lo imaginario en el terreno de la fantasía”. 

¿Qué quiere decir esto y a propósito de qué se mencio-

na?, se preguntará con razón el lector. Lo que escribí en 

la página 6 y ahora resumo, es que entre las sociedades 

indígenas y la sociedad moderna existe un modo muy j u l i o  G l o c k n e r



33

distinto de concebir y distinguir lo que es real, objetivo 

e imaginario. 

La sociedad moderna generalmente procede me-

diante una ecuación en la que identifica lo real con lo 

objetivo y deja lo imaginario en el terreno de la mera 

fantasía. Es real todo lo que percibimos, sentimos y 

actuamos conscientemente durante la vigilia, lo de-

más son sólo sueños, ideas o creencias. La sociedad 

tradicional, en cambio, tiene una noción más amplia 

de lo real, que comprende tanto lo objetivo como lo 

imaginario. El mundo de los sueños o las visiones 

enteogénicas no es menos real que el mundo de la 

vigilia y lo que ahí ocurre es tan decisivo, o más, que 

lo que sucede estando despierto a plena luz del día.

 ¿Está claro ahora profesor? Espero que sí, porque 

la propuesta que le haré para encaminar nuestra discu-

sión tiene mucho que ver con esto. Dice usted también 

que soy lego en biología, lo reconozco y me cuido de no 

opinar sin saber. Pero usted es lego en antropología y 

todo parece indicar que no lo sabe. 

Me da usted la razón por decir que entre la espiri-

tualidad indígena y la ciencia hay una verdadera rup-

tura, “aunque vea moros con tranchete”. Pero no está 

usted de acuerdo en que la ciencia ha desacralizado el 

mundo: “La ciencia no emprende ninguna desacraliza-

ción”, dice usted enfático. Ahora soy yo quien le pre-

gunta: ¿Quién si no la ciencia ha prescindido de los 

dioses para explicar el mundo?  Camino que según en-

tiendo se inició en la antigua Grecia, se confirmó en el 

Renacimiento, se afianzó durante la Ilustración y se ha 

consolidado como nunca con la ciencia moderna. La 

persistencia de ese trabajo ha sido tal que Nietzsche 

proclamó la muerte de Dios en el siglo xix. ¿O de qué 

hablaba el filósofo alemán?

Dice usted: 

Glockner parece optar con cierta nostalgia por el cha-

manismo que nos viene del paleomesolítico. Que lo 

disfrute. Ahí está Huautla. Yo me quedo donde estoy, 

como el dinosaurio de Monterroso. Siempre que des-

pierto todavía estoy aquí. 

Le confieso que sí hay un toque de nostalgia en mis 

textos, pero también preocupación, porque he visto 

que la sabiduría indígena desaparece sustituida por ba-

ratijas y banalidades y muy poco se hace al respecto. 

D e  d i n o s a u r i o s  y  p a j a r i t o s

© Emilio Salceda, de la serie Humo y espejos, 2007.



34

La estupidez moderna es inconmensurable y ha llega-

do por televisión hasta la última choza de la selva, el de-

sierto o la montaña. Huautla es un ejemplo, he estado 

varias veces ahí y me entristece por muchas razones. 

Hagamos un trato: yo voy otra vez a Huautla, pero usted 

no se quede quieto y haga algo.  

Le confieso que me llaman la atención algunas de 

sus expresiones provenientes de la milicia. Habla usted 

de “líneas de defensa” en lugar de argumentos; “frente 

lingüístico y conceptual” en lugar de ideas, y señala us-

ted que hago un “combate” contra la palabra alucinó-

geno, diciendo además que estoy confundido o hago 

trampa pues la palabra no proviene del latín allucinari, 

como yo sostengo. Concluye usted diciendo que alu-

cinógeno viene de hallucinogène, que significa “que 

produce alucinación” y que según usted es la acep-

ción “que entienden los científicos”.  A ver profesor, 

vamos a entendernos. La palabra hallucinogène “que 

entienden los científicos” es francesa según mi Diccio-

nario Larousse Moderno Français-Espagnol. Pero el 

francés es una lengua romance que se deriva del anti-

guo latín, ¿verdad? Al igual que el español, el italiano, 

el portugués, el rumano, el provenzal y el catalán. Se-

gún mi Diccionario Latino-Español de Raymundo de 

Miguel, editado, fíjese usted, en Madrid en 1903, allu-

cinor es verosímil que venga del término griego αλυω 

que significa “no ser dueño de sí”. Y tiene tres acepcio-

nes principales: alucinarse, errar y engañarse. Para no 

complicar mi artículo con la etimología, tomé de Albert 

Hofmann y Gordon Wasson (¿serán científicos?) el ori-

gen del término alucinar, que “Procede del latín (h)al(l)

ucinari y que significa divagar mentalmente o hablar sin 

sentido”. Dicen estos autores que el primero que utilizó 

en letra de imprenta los términos “alucinógeno” y “alu-

cinogénico” fue, quién lo iba a decir, no un francés sino 

un médico inglés, Donald Johnson, en un folleto titu-

lado The hallucinogenic drugs, en 1953. Sin embargo, 

Johnson tomó tal designación de tres médicos esta-

dounidenses, Abram Hoffer, Humphry Osmond y John 

Smythies, que no la utilizaron en letras de molde sino 

hasta el año siguiente (El camino a Eleusis. Una solu-

ción al enigma de los misterios, Breviarios del fce, No. 

305, México, 1980, p. 232). Como verá usted, mi pro-

pósito no era “hacer trampa”, sino simplificar, y creo 

que está claro que no soy yo el confundido. Pero vea-

mos la acepción científica a la que usted se refiere, por-

que ahí comienza a tomar interés este asunto.

Dice usted que hallucinogène significa “que produ-

ce alucinación”, que a su vez significa “sensación subje-

tiva que no va precedida de impresión de los sentidos”. 

En seguida hace usted una afirmación interesante: 

Cuando un esquizofrénico alucina con visiones ima-

ginativas, están activas las áreas del cerebro que tam-

bién se activan con estímulos visuales externos. Es de 

esperar que en el éxtasis provocado por los hongos 

alucinatorios se encontrará que hay áreas cerebrales 

que entran en actividad y crean la experiencia interna. 

Éste es precisamente el punto que más me interesa 

comentar con usted pues aquí reside el centro de nues-

tras diferencias y nuestras convergencias. Cuando us-

ted dice que la realidad consiste en la interacción de “lo 

que está ahí afuera” y lo que podemos percibir directa 

o indirectamente, yo estoy de acuerdo. Pero como an-

tropólogo necesito atender no a mi manera de entender 

el mundo (flaco favor le haría la antropología al cono-

cimiento de otra culturas si procediera de este modo), 

sino a la manera en que entienden el mundo los pueblos 

que estudio, y en particular los chamanes, que aunque 

no pueden ver con los ojos diurnos a los espíritus, sa-

ben que existen porque pueden verlos con los ojos, di-

gamos así, nocturnos, ya sea en sueños o mediante 

un trance enteogénico. Y si además, como usted dice, 

existe la posibilidad de que se activen áreas del cerebro 

durante la experiencia extática, eso revela la intensidad 

de la experiencia y abona en favor de la certidumbre del 

chamán hacia las revelaciones que ha tenido. Digo reve-

laciones y no alucinaciones porque para él son una hie-

rofanía, una manifestación de lo sagrado con el que ha 

entrado en contacto. De ahí la pertinencia del término 

enteógeno, que significa, si usted quiere, “devenir divino 

por dentro”. Yo especifiqué los componentes del térmi-

no siguiendo a Antonio Escohotado (además de Gordon 

Wasson y Carl P. Ruck, creador del neologismo) que en 

la página 51 del primer tomo de su Historia de las drogas 

dice lo siguiente: en theos genos “engendrar dentro de 

sí al dios”, “generar lo divino”. El mismo autor (p. 164) se j u l i o  G l o c k n e r



35

refiere a entheos como “lleno de dios”. No se necesita 

ser helenista para entender el significado de este nuevo 

término que ayuda a comprender –si uno está dispues-

to a hacerlo– con más precisión la experiencia religiosa. 

Dice usted ser ateo de la cultura judeo-cristiana y que el 

término enteógeno no le dice nada; créame que lo siento 

mucho, pero no puedo hacer nada al respecto. Yo tam-

bién soy ateo, en el sentido en que usted usa esa pala-

bra, pero ni su ateísmo ni el mío vienen al caso. Además 

le tengo una mala noticia: Baudelaire decía que Dios es 

el único ser que no necesita existir para reinar.

No entiendo por qué supone usted que me “horro

riza” el hecho de que Aldous Huxley, que no era un “adicto” 

al lsd como usted dice, tomara esta sustancia sintetiza-

da. Tampoco me espanta, si le interesa saberlo, el he-

cho de que Albert Hofmann le haya regalado psilocibina 

sintetizada a María Sabina y que ella haya declarado, 

después de haber celebrado un ritual, que Dios habi-

taba en esa pastilla. Lo que sí me preocupa es que se 

use indistintamente el término “droga”, tan cargado de 

una connotación ético-jurídica que lo vincula a la de-

lincuencia, para referirse a plantas que se han utilizado 

muchísimo antes de que la palabra droga comenzara 

a circular con el fuerte desprestigio que hoy tiene en el 

lenguaje común. Entre estas plantas está la marihuana 

que, según usted, “no induce alucinaciones”. ¿Por qué 

será entonces que los especialistas la clasifican entre 

las sustancias alucinógenas, al lado de la mezcalina, la 

psilocibina, el lsd, el beleño y la belladona?

Finalmente afirma usted que “los hongos Psilocibe 

no crean dioses ni devienen divinamente, sino el cere-

bro de quienes los ingieren, y también de algunos que 

no los ingieren: los esquizofrénicos”. Permítame decir-

le que como antropólogo me interesa tanto lo que dice 

María Sabina como lo que dice usted respecto a los 

hongos. Me interesan ambos discursos porque los dos 

se sustentan en certezas culturalmente adquiridas y en 

conocimientos que generan convicciones etnocentris-

tas prácticamente inflexibles. Mi intención no es con-

vencerlo ni combatir su ateísmo, de ninguna manera; 

sólo quiero intentar que usted comprenda que las per-

sonas que consumen cualquier sustancia enteogéni-

ca como un acto de comunión sagrada, tienen razones 

tan poderosas y bien sustentadas como las suyas para 

entender el mundo como lo entienden. Que no se trata 

de un mundo de ingenuos o ignorantes que han vivido 

patéticamente un autoengaño, que cualquier chamán 

suscribiría las palabras de Wittgenstein cuando decía 

que el modo en que las cosas están dadas, es Dios. 

Dios es el modo en que las cosas están dadas. Pero va-

mos por partes. En primer término le diré que estoy de 

acuerdo con usted en que los hongos “no crean dio-

ses… sino el cerebro de quien los ingiere”. Estoy de 

acuerdo porque, como bien decía Jung, dios es un he-

cho evidentemente psíquico y no físico, es decir, es 

sólo demostrable psíquicamente y no físicamente. No 

podemos seguir pensando en dios como una especie 

de hecho tangible. Dios es simplemente nuestra propia 

noción de algo que simboliza la trascendencia y el mis-

terio que habita en todas las cosas.

Me gustaría ahora, si le parece, proponerle una vía 

para centrar esta discusión en algunos aspectos de 

los que me interesaría conocer su punto de vista. Ri-

chard Evans Schultes y Albert Hofmann han explicado 

en su Plantas de los dioses1 las razones bioquímicas 

que explican las modificaciones en la percepción y en 

la conciencia de sí que experimenta la persona que 

consume plantas psicoactivas. Voy a citar su plan-

teamiento íntegramente porque en él se sustenta una 

manera de entender la sacralidad del mundo en las 

culturas tradicionales. 

Estos autores nos dicen que el uso de compuestos 

alucinógenos puros en medicina tiene la misma base 

que el empleo de las plantas originales en las ceremo-

nias mágico-religiosas, pues en ambos casos los efec-

tos consisten en profundas alteraciones psíquicas 

respecto a la apreciación de la realidad: 

“No sólo se ve afectada la percepción del mundo ex-

terior, sino que la percepción de la propia personali-

dad del sujeto también se ve transformada. Los cam-

bios en la experiencia sensorial del mundo exterior se 

deben a un cambio en la sensibilidad de los órganos 

de los sentidos. Los alucinógenos estimulan la per-

cepción sensorial, particularmente la vista y el oído. 

Estos cambios en la percepción indican la profunda 

influencia de las drogas, que afecta la esencia misma 

de nuestro ser: la conciencia”. 

D e  d i n o s a u r i o s  y  p a j a r i t o s



36

Nuestra experiencia de la realidad –dicen Schul-

tes y Hofmann– resulta incomprensible sin un sujeto, 

un ego, que perciba esta realidad. La experiencia sub-

jetiva de la llamada realidad objetiva es el resultado 

de las interacciones entre las señales sensoriales 

externas, mediadas por los órganos de los sentidos, 

y el ego, que lleva esta información al nivel de la con-

ciencia. Así pues, uno puede pensar que el mundo 

exterior es una fuente de información o de señales y el 

yo profundo, un receptor. El traductor en este caso es 

el ego. Si uno de estos dos elementos está ausente, 

sea el emisor o el receptor, la realidad no existe. No 

hay música en el radio y la pantalla está vacía.

Si aceptamos que la realidad es el producto de la 

interacción entre un emisor y un receptor, la percep-

ción de una realidad distinta bajo la influencia de alu-

cinógenos puede ser explicada por el hecho de que 

el cerebro, que es donde se encuentra la conciencia, 

sufre dramáticos cambios bioquímicos. El receptor 

se ve ajustado para recibir otras longitudes de onda, 

distintas de aquellas asociadas con la realidad normal 

y cotidiana. Desde esta perspectiva, la experiencia 

subjetiva de la realidad es infinita, dependiendo de la 

capacidad del receptor que puede ser transformada 

ampliamente a través de modificaciones bioquímicas 

en la esfera cerebral. 

En general, experimentamos la vida desde un 

punto de vista muy limitado. Este es el estado llamado 

normal. Sin embargo, mediante los alucinógenos la 

percepción de la realidad puede cambiar radicalmen-

te y expandirse. Estos distintos aspectos o niveles de 

una sola realidad no son mutuamente exclusivos. For-

man una realidad global, trascendente y atemporal.  

El verdadero significado de los alucinógenos 

consiste en esta capacidad de cambiar la longitud 

de onda que puede captar el “receptor del yo”, y con 

esto, producir cambios en la conciencia que se tiene 

de la realidad. Precisamente por esta capacidad de 

crear nuevas y diferentes imágenes del mundo las 

plantas alucinógenas fueron, y siguen siendo, consi-

deradas sagradas. 

	

Schultes y Hofmann ofrecen una explicación en la 

que los argumentos neurofisiológicos y bioquímicos 

se relacionan con una entidad ordenadora de la con-

ciencia, el ego, que da cuenta de la realidad en tanto que 

receptor de la información. Los cambios neurofisio-

lógicos que acontecen con el consumo de estas sus-

tancias operan básicamente de la misma manera en el 

organismo humano, independientemente de la cultu-

ra a la que pertenezca. Pero no ocurre lo mismo con el 

tipo de información que el “emisor” envía al “receptor” 

una vez que han surtido efecto estas plantas. Es más, 

ni siquiera se puede decir que aquello que se reconoce 

como emisor y receptor sea lo mismo para la moderna 

cultura occidental que para las culturas tradicionales, 

que ordenan su visión del mundo en torno a la noción de 

lo sagrado. 

El ego que nuestros autores reconocen como re-

ceptor y ordenador de la información que nutre la 

conciencia, encuentra un equivalente en la noción de 

espíritu en las culturas arcaicas, donde tiene un ámbi-

to de acción diferente al de nuestro ego. Esta diferen-

cia se expresa en toda su magnitud en la manera en que 

se conciben los sueños. En las sociedades tradiciona-

les el sueño es un ámbito de acción del espíritu tanto o 

más importante que el del mundo físico. Lo que ocu-

rre en sueños no es una realidad ilusoria desprovista 

de veracidad y credibilidad. Las revelaciones oníricas j u l i o  G l o c k n e r

© Emilio Salceda, de la serie Humo y espejos, 2007.



37

a las que tiene acceso el espíritu le desvelan la esencia 

misma de la realidad, su verdad fundamental, porque a 

través del sueño se tiene acceso al mundo de lo divino. 

La noción de “realidad” que se tiene en las culturas tra-

dicionales es de una naturaleza distinta a la que tene-

mos en la sociedad moderna. Al haber desacralizado 

el mundo la moderna cultura occidental generó nue-

vos horizontes en el conocimiento, pero canceló otros 

por considerarlos “carentes de objetividad”.  Dentro del 

modelo explicativo de Schultes y Hofmann, podemos 

decir que el mundo onírico también forma parte del emi-

sor que envía información a un receptor, que aprecia y 

valora estos “datos” otorgándoles un sentido no sólo 

en su conciencia, sino también en su vida práctica. La 

información onírica no se descalifica como fantasiosa 

por el hecho de que el sujeto se halle dormido, como 

ocurre en nuestra cultura, con la excepción de algunos 

sueños significativos susceptibles de ser interpreta-

dos terapéuticamente. Al contrario, en las culturas tra-

dicionales los sueños ofrecen al espíritu la posibilidad 

de visitar lugares y recibir mensajes de una dimensión 

existencial inaccesible durante la vigilia, pero no por in-

accesible menos real y verdadera que el mundo que se 

nos presenta cuando estamos despiertos. 

Los mismos principios que operan en los sueños 

se aplican a las imágenes que se presentan durante la 

ingestión de plantas psicoactivas. El mundo visiona-

rio que se abre a la experiencia de quien ha consumi-

do ritualmente estas plantas no es, de ninguna manera, 

considerado como una “alucinación” en el sentido de 

que sea una imagen engañosa que no tiene un referen-

te en el mundo y en la vida de la persona. El “ajuste del 

receptor” del que hablan Schultes y Hofmann, para re-

cibir “otras longitudes de onda distintas de la realidad 

normal”, no abre la percepción del hombre tradicional a 

un mundo inédito, nunca antes visto ni anticipado. Más 

bien me parece que lo que hacen estas plantas es ayu-

darlo a profundizar en un mundo religioso que ya le es 

familiar porque la memoria colectiva de su pueblo lo ha 

hecho presente en relatos míticos, en festividades don-

de se danza, se canta y se representan seres sagrados, 

en ritos de paso celebrados en templos y sitios sagra-

dos, en rituales de fertilidad, petición de lluvia y otros. 

Es decir, si las plantas que abren acceso al mundo vi-

sionario son consideradas sagradas no es, como afir-

man estos autores, porque tengan “capacidad para 

crear nuevas y diferentes imágenes del mundo”, sino 

todo lo contrario, porque han permitido la posibilidad 

de repetir secularmente las mismas imágenes sagra-

das, aunque modificadas por distintos contextos his-

tóricos y culturales. 

La ampliación de las “longitudes de onda” a que se 

refieren Schultes y Hofmann nos remite a la expansión 

de la conciencia de la que hablan otros autores. En este 

sentido me he propuesto ampliar la noción de compre-

sencia de Ortega y Gasset para entender la permanente 

influencia que tiene el mundo que llamamos “sobrena-

tural” no sólo en las actividades rituales, sino en la vida 

diaria de aquellos pueblos que ordenan su cosmovisión 

en términos de la dualidad sagrado-profano. Según el 

filósofo español la compresencia es aquella parte de 

la realidad con la que yo cuento para existir aunque no 

se muestre a mis sentidos de manera inmediata en una 

circunstancia determinada. De la misma manera que 

en el espacio geográfico sé que existen ríos y montañas 

que no tengo a la vista, pero que cuento con ellos como 

compresencia de la realidad que conforma el mundo, 

del mismo modo, en el ámbito espiritual, el hombre tra-

dicional sabe que cuenta con la compresencia divina de 

espíritus y deidades que inciden permanentemente en 

su vida. Los sueños, los mitos y las visiones enteogéni-

cas dan cuenta de la existencia de estos seres que son 

destinatarios de toda actividad ritual. Es decir, su exis-

tencia no se reduce al ámbito de las “creencias”, sino 

que toca el campo de la percepción. 

Aquí el problema es que para nuestra cultura “ver” 

significa únicamente mirar el mundo exterior, pero para 

el hombre tradicional ver también comprende el mun-

do interior, que nosotros calificamos como falso, fan-

tasioso y compuesto por alucinaciones. No hay duda: 

Tenemos una idea muy distinta de eso que llamamos 

realidad y de lo que en ella es posible que ocurra.

R E F E R E N C I A

1 Schultes, Richard Evans y Hofmann, Albert, Plantas de los dioses. Orígenes 

del uso de los alucinógenos, Fondo de Cultura Económica, México (1982).  

Julio Glockner, icsh “Alfonso Vélez Pliego”, buap. 
email: julioglockner@yahoo.com.mx

D e  d i n o s a u r i o s  y  p a j a r i t o s


