
45

El objetivo de este ensayo es analizar el paso de la oralidad pura a 

la comunicación dominada por el alfabeto, es decir, la aparición 

de la ciencia y la filosofía en el mundo griego. Nuestro interés en 

este artículo será exponer en qué consiste esta intensificación 

de las estructuras rítmicas, poéticas, es decir configuraciones 

lingüísticas1 como tecnología de las culturas orales primarias y 

la convivencia de éstas con la técnica de fragmentación en tan-

to desarrollo de la conciencia analítica suscitado por el uso del 

alfabeto griego; es importante resaltar que analizaremos cómo 

estos dos modos de existencia y de conocimiento convivían co-

rrelativamente transformando el mundo de la vida, readaptando 

el aparato cognitivo y estableciendo nuevos comportamientos 

de la existencia.

1. La estructura cognitiva en la sociedad oral

La mentalidad de los pueblos arcaicos tiene como propiedad in-

trínseca integrar los acontecimientos en el corpus de una tra-

dición, no a la manera de eventos individuales, delimitados, 

particulares o privados, sino mediante un simbolismo don-

de representantes o emisarios de los dioses se involucran en el 

quehacer del colectivo. El simbolismo en cuestión es ni más ni 

menos que el mito constituido en la forma de articulación de la 

cognitiva 
en las culturas orales primarias y 

los residuos de oralidad 

en las culturas literatas

E l e m e n t o s  7 0 ,  2 0 0 8 ,  p p .  4 5 - 5 4

[...] la relación entre la Grecia homérica y 

todo lo que simbolizó la filosofía después de 

Platón de hecho era, por armónica y continua 

que pareciera en la superficie, profundamen­

te antagónica, aunque con frecuencia en un 

nivel inconsciente antes que consciente.

Walter J. Ong

Marco Antonio 
Calderón Zacaula

La
 e

st
ru

ct
ur

a



46

experiencia colectiva. Partiendo de esta idea, algunos 

autores (por ejemplo Hubner, en La verdad del mito) 

ponen en pie de igualdad al mito y la ciencia moderna, 

dado que ésta es también una articulación de la expe-

riencia social. Sin embargo, esta nivelación pasa por 

alto lo esencial, a saber, el tipo específico de articula-

ción de la experiencia en cada caso. En este sentido, 

Carrillo Canán nos dice que 

[l]a idea del mito como guía existencial del hombre 

arcaico ha recibido una explicación de gran interés, la 

cual podría ser resumida diciendo que el mito implica 

una organización configuracional y no analítica de la 

conciencia.2 

La idea aquí es que mientras la ciencia corresponde 

a una articulación analítica de la experiencia y del co-

nocimiento, las características tan distintivas –discu-

tidas ampliamente por la antropología, la sociología, la 

teología, etc.– provienen de que el mito es un tipo de 

articulación de la experiencia completamente distinto, 

justamente no analítico sino configuracional.

Parece haber un acuerdo general respecto a la di-

ferencia entre la tradición de un pueblo arcaico, pura-

mente oral, y la ciencia moderna, en cuanto maneras 

de organizar y transmitir el conocimiento. Justamen-

te Gadamer, de quien tal vez se pueda afirmar que en el 

pensamiento contemporáneo es el defensor más deci-

dido del valor cognitivo de la tradición, insiste en que, a 

diferencia del conocimiento científico, la tradición tiene 

una autoridad independiente de la verificabilidad empí-

rica. Según Gadamer la “tradición” tiene una “[…] va-

lidez que no requiere de ningún fundamento racional 

sino que nos determina sin preguntar [fraglos]”.3 Es de-

cir, la tradición, lo transmitido por ella, no necesita de 

ninguna verificación. Tal figura corresponde al modelo 

gadameriano del mito, modelo según el cual “[e]l mito 

es lo dicho en la saga, pero de manera tal que lo dicho 

en esta saga no admite ninguna otra posibilidad de ser 

experimentado que, precisamente, la de que a uno le ha 

sido dicho.”4 Sin embargo, sería inocente pensar en el 

contenido del mito, en “lo dicho”, como algo dicho en 

prosa. Ciertamente, como lo dice Havelock, en una so-

ciedad arcaica, mítica, tradicional, “[u]no hace lo que le 

dicen que haga. La voz que se lo dice es, en este caso, 

una voz colectiva, una voz de la comunidad.”5 Pero lo 

decisivo aquí es que lo “dicho” por la “voz colectiva” tie-

ne una estructura rítmica, poética, es decir, que se trata 

de una configuración. Lo que está en juego aquí es una 

estructura muy distinta de la del discurso en prosa, que 

es una estructura meramente lineal, dictada por las ne-

cesidades de una exposición o descripción analítica.

La tradición oral debe poseer una estabilidad tal 

que pueda pasar de generación en generación con cier-

ta fidelidad, pero dicha estabilidad no podría estar dada 

sino por el reconocimiento de los mismos patrones o 

configuraciones tópicas y rítmicas. Esto, como se ha 

explicado ya,6 sería posible gracias a que la percepción 

y la conciencia en general serían entrenadas por el “rit-

mo” del habla para reconocer y, de esta manera, pre-

servar configuraciones. Según vimos, cuando para la 

transmisión del conocimiento una sociedad depende 

de una estructura de comunicación puramente oral, la 

potenciación de la memoria la impele a recurrir a fór-

mulas y enunciados fijos como tales. Para la clarifica-

ción terminológica, recurriremos a Ong: 

A menos que se indique claramente lo contrario, 

aquí comprenderé [los términos] fórmula, formula­

rio y formulaico como referencias del todo genéricas 

a frases o expresiones fijas repetidas más o menos 

exactamente (como proverbios) en verso o prosa, 

las cuales, [...] en la cultura oral tienen una función marco antonio Calderón Zacaula

© Arterótico 2007. Selene Lazcarro.



47

innegablemente decisiva y más penetrante que cual­

quiera que pueda desempeñar en una que conozca la 

escritura o la impresión o en la cultura electrónica.7

Lo realmente importante no reside, sin embargo, 

en constatar el carácter configuracional de la articula-

ción y transmisión del conocimiento en las sociedades 

arcaicas, que como ya se indicó8 se debe a la necesidad 

de potenciar la memoria puramente biológica. Si el co-

nocimiento no se articula y transmite a través de fórmu-

las orales y comportamientos ritualizados (mediante el 

reconocimiento de configuraciones) el grupo pierde su 

coherencia y por ende su especificidad cultural. Aque-

llos que, en una cultura oral, son iniciados en los cono-

cimientos acumulados por la comunidad 

[...] aprenden por entrenamiento [...], por discipula­

do [...]; escuchando; por repetición de lo que oyen; 

mediante el dominio de proverbios y de maneras de 

combinarlos y reunirlos [...]; por participación en una 

especie de memoria corporativa [...],9 

que es la del conjunto de las conductas verbales y no 

verbales ritualizadas y que constituyen la tradición del 

grupo. Aquellos que aprenden un oficio o, de hecho, 

cualquier comportamiento, imitan, realizan y actua-

lizan en cada ocasión los comportamientos propios 

del grupo, comportamientos que en su sanción divi-

na, trascendente, tienen, de facto, un carácter ritual. Y 

esto es un punto central: toda la vida del hombre arcai-

co, del hombre mítico, está ritualizada. En este contex-

to resulta útil recordar Lo sagrado y lo profano, donde 

Mircea Eliade insiste en que la existencia toda del hom-

bre arcaico tiene el carácter que él llama “religioso”,10 

lo que equivale a decir que cada comportamiento está 

ritualizado, desempeñando una función definida en la 

concreción del cosmos específico del pueblo de que 

se trate. Es esto lo que hace de cada conducta un ritual 

específico, es decir, una configuración particular. En 

otras palabras, la conciencia configuracional de even-

tos tiene un carácter performativo.

Así pues, la oralidad pura no es el lenguaje prosai-

co al que estamos habituados actualmente, sino que, 

muy por el contrario, se trata de un habla ritualizada, 

de un lenguaje elaborado a partir de fórmulas repetibles 

–como en la liturgia– donde las palabras permane-

cen en una configuración rítmica dada, fija, fácilmen-

te aprehensible y, por lo tanto, reconocible, repetible. 

Esto es lo que permite la potenciación de la memoria, 

que en sociedades orales puras es el único medio de al-

macenar el conocimiento: 

La ritualización se convierte en el medio de la memo­

rización. Las memorias son personales; pertenecen a 

cada hombre, mujer o niño de la comunidad; pero su 

contenido, el lenguaje conservado, es comunitario, 

algo compartido por la comunidad en tanto que ex­

presa su tradición y su identidad histórica.11 

Se trata, pues, de que la estabilidad de los enuncia-

dos, de las fórmulas lingüísticas en general, implica un 

lenguaje tópico y rítmico ritualizado. No hay otra es-

tructura lingüística posible para la tradición verbal de 

una sociedad preliterata. Sólo en tales condiciones es 

posible la tradición como memoria y conocimiento co-

lectivos, siendo el ritmo un elemento fundamental para 

el éxito de estas fórmulas lingüísticas tópicas. 

El ritmo resulta tan importante que por sí mismo 

conduce a asociaciones y elecciones específicas de 

sonidos o palabras. Havelock insiste en este punto: 

[...] unos enunciados variables se podían entretejer en 

unas estructuras de sonido idénticas, para construir 

La estructura congnitiva en las culturas orales primarias

© Arterótico 2007. David Rivas.



48

un sistema especial del lenguaje que no sólo era re­

petible sino que se podía recordar para su uso ulterior 

y que podía tentar a la memoria a pasar de un enuncia­

do particular a otro diferente que, sin embargo, pare­

cía familiar a causa de la semejanza acústica. Así tuvo 

lugar el nacimiento de lo que llamamos poesía [...].12

Por otra parte, 

[e]l poeta oral contaba con un abundante repertorio de 

epítetos, lo bastante variados como para proporcionar 

uno para cualquier necesidad métrica que pudiera 

surgir conforme desarrollaba su relato –de manera 

distinta en cada narración, pues los poetas orales [...] 

no se concentraban en la retención palabra por pala­

bra de sus versos–.13 

Por ello la oralidad en tanto técnica de comunica-

ción es un instrumento sofisticado y, sin embargo, este 

instrumento no es otra cosa que el lenguaje vernácu-

lo mismo, el cual en su existencia preliterata era, nece-

sariamente, poético. Los responsables de mantener y 

producir las fórmulas más exitosas de tal lenguaje eran 

ciertos especialistas, a saber, los músicos, los viden-

tes, los profetas, los sacerdotes y los rapsodas del pue-

blo. Este lenguaje, lo que dice y la manera de decirlo, 

conforman el mito, es decir, la tradición que guía la con-

ducta social.

Debido al carácter performativo de las configura-

ciones verbales, la experiencia articulada a partir de 

ellas incluye no sólo la dimensión de lo cognitivo, sino 

también la dimensión ético-política, la de las reglas y 

normas de conducta “intersubjetivas”. Es decir, para 

regular el nexo social mismo en las culturas orales pri-

marias se componían versos o formularios rítmicos, 

un tipo de enunciado proverbial compuesto por espe-

cialistas para la autoridad gobernante: 

[e]sta pieza de almacenamiento de lenguaje, la norma 

misma, se distribuye mediante el hecho de ser canta­

da o recitada en voz alta por heraldos o pregoneros 

[...]. Los “decretos” de la autoridad eran, en resumen, 

dichos, idóneos para la memorización.14 

Así, nos dice Havelock, “[t]anto el rey David como el 

príncipe Aquiles eran cantores.”15 Ya que la tradición se 

enseña mediante la participación rítmica ritualizada y 

no mediante la reflexión, se actualiza y se apropia en 

festividades y ritos, donde se involucran sentimientos 

comunes y centrales para el funcionamiento exitoso de 

un colectivo: 

El festival se convirtió en ocasión para la recitación 

épica, el canto coral y la danza. La fiesta ritual pue­

de adquirir la forma del simposio, de una asociación 

colectiva más pequeña, un vehículo adecuado para el 

verso más breve y la actuación personal.16 

Las sociedades orales le dan la tarea de conservar 

el habla a una asociación entre poesía, música, danza 

y gesticulación; se trata de un verse involucrado mo-

triz y emotivamente en el ritmo de la comunicación oral. 

Podríamos decir que “vivir” el lenguaje es requisito in-

dispensable para la memorización oral.

En este punto surge la pregunta de cómo o por qué 

medio se puede difundir esta técnica para comunicar la 

tradición al conjunto de la población, de modo que la re-

produzca y viva según la misma: 

Una primera ayuda a este fin reside ya en la técnica 

empleada. Sus ritmos son biológicamente placen­

teros, especialmente cuando se hallan reforzados 

por cantos musicales, por la melodía y por los movi­

mientos corpóreos de la danza. Cuando se realiza en 

coro, la danza posee además la ventaja de involucrar 

a grupos enteros en recitaciones compartidas, y por 

ende, en la memorización compartida, práctica ésta 

que continuó informando y guiando las costumbres 

de Atenas hasta la época de Perícles.17 

En la oralidad primaria, el especialista oral formu-

la sus preceptos memorizables de manera que sean 

melódicos y placenteros. La repetición se asocia con 

una sensación de placer, factor de primera importancia 

para entender la fascinación que ejerce la poesía oral. 

Havelock dice: 

Hay razones para pensar que el ritmo, en sus diver­

sas modalidades [...], es el fundamento de todos los marco antonio Calderón Zacaula



49

placeres biológicos –de todos lo placeres naturales, 

el sexo incluido– y posiblemente también de los lla­

mados placeres intelectuales.18 

Cabe hacer notar aquí que la insistencia nietzschea-

na en la importancia de la música en la Grecia preclá-

sica nos remite a la idea de Havelock acerca del papel 

básico de ritmo en la comunicación oral pura. En El na-

cimiento de la tragedia Nietzsche se refiere al “[...] ca-

rácter de la música dionisíaca y, por tanto, de la música 

como tal, [a] la violencia estremecedora del sonido, la 

corriente unitaria de la melodía y el mundo completa-

mente incorporado de la armonía.”19 De manera simi-

lar, Nietzsche afirma que 

[e]n el ditirambo dionisiaco el hombre está estimu­

lado hasta la intensificación máxima de todas sus 

capacidades simbólicas [...]. Ahora la esencia de 

la naturaleza debe expresarse simbólicamente; [...] 

por lo pronto el simbolismo corpóreo entero, no sólo 

el simbolismo de la boca, del rostro, de la palabra, 

sino el gesto pleno del baile que mueve rítmicamen­

te todos los miembros. Además, de repente las otras 

fuerzas simbólicas, las de la música, crecen impetuo­

samente, en forma de rítmica, dinámica y armónica. 

Para captar ese desencadenamiento global de todas 

las fuerzas simbólicas el ser humano tiene que haber 

llegado ya a aquella cumbre de autoalienación que 

quiere expresarse simbólicamente en aquellas fuer­

zas; el servidor ditirámbico de Dionisio es entendido, 

pues, tan sólo por sus iguales.20

Por su parte, Havelock nos dice: “El lenguaje del 

teatro clásico griego no sólo entretenía a su sociedad, 

sino que la sostenía [...]”,21 lo cual quiere decir, entre 

otras cosas, que los oyentes no sólo pueden memori-

zar lo que han escuchado, sino se hacen eco de ello en el 

habla cotidiana. Cuando Nietzsche dice que “[...] el coro 

trágico griego está obligado a reconocer en las figuras 

del escenario existencias corpóreas [...]” y Schiller, a su 

vez, que el coro “[...] es un muro viviente tendido por la 

tragedia [...]”,22 parecen referirse a la función didáctica 

de los coros en una sociedad en la que la oralidad y su 

naturaleza rítmica son todavía muy importantes para la 

articulación del saber social y la integridad de la comu-

nidad. De manera que el carácter tópico y ritualizado 

de la comunicación oral pura –que es al mismo tiem-

po su carácter rítmico poético– puede rastrearse en las 

producciones literarias de los trágicos. Cuando Pínda-

ro prepara coros dedicados a sus deidades, hace uso 

de la mitología para exhortar la práctica de las virtudes. 

Sófocles exhibe en la figura del remoto Edipo a un esta-

dista semejante a Pericles, vencido por una epidemia y 

por la confianza que tiene en su propia política. En Hi-

pólito, Eurípides usa a Fedra para caracterizar las pau-

tas aceptadas de conducta sexual en la Atenas de esos 

días. En todas estas obras los tópicos están presentes 

no sólo en los diálogos propiamente dichos, sino tam-

bién, muy claramente, en los coros.23

La descripción del carácter de la comunicación 

oral pura permite darse cuenta de que las narraciones 

La estructura congnitiva en las culturas orales primarias...

© Arterótico 2007. Ramón Almela.



50

míticas se componen de tópicos, construcciones fá-

cilmente comunicables y preservables gracias a la 

versificación y al canto de los coros. La oralidad es, 

de esta manera, un medio que proporciona una forma 

específica de comunicación que permite la articula-

ción de las conductas morales y políticas, además de 

la transmisión del saber en el resto de sus dimensio-

nes pragmáticas.

2. Indicios de oralidad en la escritura 

de la Grecia arcaica

Recordemos que la historia de la literatura occidental 

nos ha puesto a Homero y a Hesíodo como a nuestros 

padres poéticos. En The Muse Learns to Write, Eric A. 

Havelock nos dice que 

[e]n la historia de la palabra escrita griega el primer 

texto compuesto en su totalidad como tal [...] quizá 

sea el de Hesíodo, a pesar del hecho de que su len­

guaje es esencialmente homérico y mantiene el ca­

rácter formulario del verso conservado oralmente.24 

Sin embargo, la existencia de Hesíodo es tan incier-

ta como la de Homero, o por lo menos, la del papel de 

ambos como autores individuales. En la Teogonía 

[...] Hesíodo [mismo] es mencionado una vez en uno 

de los cuatro poemas, en tercera persona. “Ellas (las 

musas), un día, el bello canto enseñaron a Hesíodo 

mientras pacía los corderos al pie del divino Helicón”. 

En el siguiente hexámetro se emplea la primera per­

sona: “Y estas palabras, primero, hacia mí dirigieron 

las diosas [...]”.25 

Los eruditos nos dicen respecto de la incertidum-

bre de la autoría, que no se puede estar seguro de que 

sea la misma persona, sino que, tal vez, la mención del 

nombre sea una especie de rúbrica con la intención de 

hacer constar la patente de una empresa en común. 

En lo concerniente a Homero (sea uno o varios), nun-

ca se identifica a sí mismo, y Havelock señala que “[l]

a responsabilidad de la composición tanto de la Iliada 

como de la Odisea se asigna a la musa, a quien se invita 

a ‘cantar’ la Iliada y a ‘recitar’ la Odisea.”26

Resulta conveniente aclarar qué función poseen las 

musas, para quienes componen estas instrucciones 

por medio de fórmulas o proverbios. Las musas “[...] 

son fruto de la unión de Zeus y Mnemosine, que se sue-

le traducir por ‘memoria’, como si la palabra fuera equi-

valente a Mneme (la otra palabra griega que designa la 

memoria).”27 En efecto, las musas llevan al ejercicio de 

la memoria como una actividad de rememoración o 

evocación. Así, las musas tendrán el estatus de salva-

guardas de la memoria social, pues su conducta es ne-

tamente oral, sin la menor relación con la escritura; se 

trata de una memoria conservada en el lenguaje habla-

do. Por tanto 

[l]a razón de su existencia no radica en la inspira­

ción, como sucedería más tarde, sino que es funcio­

nal. Lo que ellas dicen se resume adecuadamente 

como ‘las (cosas) del presente y del antes’ (tà eónta, 

tà proeónta), así como de ‘lo por venir’ (tà essóme-

na), lo cual, en este contexto, junto a los otros dos 

participios, no se refiere a novedades que se profeti­

zarán, sino a una tradición que continuará y perma­

necerá predecible [...]28 marco antonio Calderón Zacaula

© Arterótico 2007. Mónica Bello.



51

de acuerdo con el carácter circular del tiempo mítico. 

Retornando a Hesíodo podemos decir que el lenguaje 

de la memoria de las musas es rítmico en los términos 

del poeta, aparecen metáforas que se aplican a dis-

cursos, resaltando la fluidez de éstos, metáforas que 

brotan en un torrente continuo. Además, se vuelven ac-

tuaciones dirigidas a un público, como en el “[...] ritual 

religioso (el himno, que es lo que Hesíodo está compo-

niendo en ese momento) o el coro cívico (la danza) o 

como recitación épica o canción.”29 Las actuaciones 

de las musas30 son musicales, tienen instrumentos que 

las acompañan en eventos festivos, lo cual concuerda 

con la descripción de Nietzsche, donde 

[...] el público de la tragedia ática se reencontraba a sí 

mismo en el coro de la orquesta, en el fondo no había 

ninguna antítesis entre público y coro, pues lo único 

que había era un gran coro sublime de sátiros que bai­

lan y cantan [...].31

Havelock considera que “[s]i las listas olímpicas 

disponibles en el siglo iv a.C. [el texto de Eusebio] se re-

montaban al primer cuarto del siglo viii, su fuente no era 

la transmisión alfabética, sino la transmisión oral.”32 El 

mismo autor comenta que todavía en el siglo vi a.C. una 

inscripción revela la existencia de unos funcionarios ci-

viles llamados mnèmones, es decir, memorizadores. 

Esta función suponía un servicio que se prestaba a 

una sociedad ágrafa y que correspondía a una necesi­

dad que se experimentaba de conservar oralmente no 

sólo decisiones oficiales y precedentes, sino también 

cierta cronología del pasado.33 

Tanto los memorizadores como los rapsodas re-

querían de un instrumento práctico que se basara en las 

bondades de la cultura oral, facilitando la transmisión 

del conocimiento y las normas de conductas sociales, 

a saber, las frases hechas, lugares comunes o clichés. 

En una línea de razonamiento semejante y que refiere a 

periodos muy posteriores a la antigüedad clásica, W. 

J. Ong, en su libro The Presence of Word, considera los 

“lugares comunes” como formas de almacenar resi-

duos de la tradición oral, que servían como modos de 

resguardar las enseñanzas en formas de proverbios: 

Por siglos después de la invención de la escritu­

ra y de la imprenta, los modos de almacenar la in­

formación y la conceptualización características de 

la cultura oral fueron preservados de manera directa 

y sorprendente en la doctrina y el uso de los lugares 

comunes o loci comunes.34

El propio Ong, refiriéndose a los griegos preclási-

cos, nos dice que una de las explicaciones de por qué 

los poetas como pedagogos recurrían a los lugares co-

munes o clichés, es que el uso de los epítetos fija la figu-

ra métrica, proporcionando cierto rigor en la economía 

del lenguaje inherente a los lugares comunes, lo que los 

volvía un método de composición oral eficaz. El hecho 

de repetir fórmula tras fórmula, obstaculiza la especu-

lación y, por ello, los poetas orales recurrían a materia-

les prefabricados: 

[...] el Homero de la Iliada y la Odisea era considerado 

[a lo largo de la historia como] un poeta consuma­

do, excelso. Sin embargo, [como resultado de las 

investigaciones de Parry sobre las que se basa Ong] 

La estructura congnitiva en las culturas orales primarias...

© Arterótico 2007. Germán Montalvo.



52

empezaba a parecer como que hubiera recurrido a algún 

género de libro de frases encerrado en su cabeza.35 

Justamente en relación con la idea común de la ori-

ginalidad de Homero, Ong agrega a continuación que el 

análisis detallado del tipo que hacia Milman Parry 

[...] mostró que [Homero] repetía fórmula tras fór­

mula. El significado del término griego “cantar”, 

ρηαπσοιδεν, “coser un canto” (ρηαπτειν, coser; 

οιδε, canto), resultó ominoso. Homero unió partes 

prefabricadas. En lugar de un creador, se tenía a un 

obrero de línea de montaje.36 

Es decir, la oralidad había favorecido el estilo for-

mulaico, por la necesidad de conservar el recuerdo en 

la memoria puesto que exigía el potenciar el uso de la 

misma. La información oral estaba empaquetada muy 

prácticamente, para usarse en metáforas canjeables 

según la circunstancia; asimismo, las fórmulas se 

agrupaban en un corpus alrededor de temas uniformes 

idóneos para fines prácticos, temas tales como 

[...] el consejo, la reunión del ejército, el desafío, el 

saqueo de los vencidos, el escudo del héroe y así in­

terminablemente. [De hecho] un repertorio de temas 

similares se halla en la narrativa oral y demás discur­

sos oral[es] del mundo.37 

Tal vez de esta manera nos podamos explicar, 

cómo el lenguaje de la oralidad griega se manifiesta en 

los poemas homéricos, utilizando antiguas expresio-

nes fijas que se guardaban o refundían por su utilidad 

métrica.38 Esto es lo que explica la utilidad y pervivencia 

de los lugares comunes, los clichés o elementos muy 

semejantes. Ong nos dice que a medida que avanzaba 

el trabajo de Parry y que era continuado por estudiosos 

posteriores, “[...] se hizo evidente que sólo una diminu-

ta fracción de las palabras en la Iliada y la Odisea no re-

presentaba partes de fórmulas y, hasta cierto punto, de 

fórmulas devastadoramente predecibles.”39

Así pues, son las fórmulas lingüísticas las que con-

catenan y articulan temas o tópicos, asociando la uti-

lización de un lugar común con la concepción de la 

“palabra útil”. Es así que mediante todo tipo de configu-

raciones verbales se articulaba la experiencia común 

en lo que puede considerarse un género “poético” que 

busca propiciar la remembranza por medios lingüísti-

cos, implicando y explicando el aspecto didáctico que 

en la antigüedad les era concedido. Es en este contexto 

que resulta pertinente referirse a Sergio Pérez Cortés, 

quien afirma que “[u]n χρεíα [uso] es la mención de un 

dicho o una acción, o una combinación de ambos, que 

tiene una exposición concisa y que generalmente tien-

de hacia algo útil.”40 Una fórmula o cliché es la reminis-

cencia verbal, presentada en ocasiones como una sola 

frase, de un acto, cuyo propósito es ofrecer una orien-

tación para la vida; tales remanentes o condensaciones 

verbales de situaciones existenciales las concebimos 

en este ensayo de investigación como configuraciones 

lingüísticas. Por ello conviene insistir en que el criterio 

para la elaboración y utilización de dichas configura-

ciones es su carácter rítmico o eufónico, que las hacía 

fácilmente memorizables. Así, Ong nos dice: 

Como mejor se explicaba el lenguaje entero de los 

poemas homéricos con su curiosa mezcla de pecu­

liaridades eólicas y jónicas tempranas [...], era no 

como una superposición de varios textos, sino como 

una lengua creada a través de los años por los poetas 

épicos, los cuales utilizaban antiguas expresiones 

fijas que guardaban o refundían principalmente por 

motivos métricos.41marco antonio Calderón Zacaula

© Arterótico 2007. Enrique Beggar.



53La estructura congnitiva en las culturas orales primarias...

Es así que los poetas, que generación tras genera-

ción aprendían el uno del otro, se volvían fundamen-

tales para darle coherencia a la cosmovisión dentro 

de las culturas orales primarias. Se trata, en efecto, de 

que para que persista la cultura oral se requiere de un 

tipo de conocimiento enciclopédico ambulante que 

los poetas, que por status comunitario y por su prác-

tica continua, están llamados a articular. De especial 

importancia es recordar que no eran sólo los poetas 

quines recurrían a fórmulas o configuraciones, ya que 

la única forma de almacenamiento del conocimiento, 

para la sociedad entera, era la memoria, de modo que 

las fórmulas eran algo ineludible en la idiosincrasia 

de las culturas orales primarías.42 Es en este contexto 

que Ong nos dice que 

[l]os griegos de la edad de Homero valoraban los lu­

gares comunes porque no sólo los poetas sino todo el 

mundo noético oral o del pensamiento dependía de la 

constitución formularia del pensamiento. En una cul­

tura oral, el conocimiento, una vez adquirido, tenía que 

repetirse constantemente o se perdía: los patrones de 

pensamiento formularios y fijos eran esenciales para 

la sabiduría y para una administración eficaz.43, 44

En relación con los estudios filológicos del clasicis-

ta Milman Parry y su discípulo Albert B. Lord, siguiendo 

a Ong, podemos decir que sus descubrimientos 

[...] puede[n] expresarse de esta manera: virtualmen­

te todo aspecto característico de la poesía homérica 

se debe a la economía que le impusieron los métodos 

orales de composición. Estos pueden reconstituirse 

mediante un análisis cuidadoso del verso mismo, una 

vez que se prescinde de las suposiciones acerca de la 

expresión y los pensamientos, profundamente arrai­

gados en la psique [...] de la cultura escrita.45 

En consecuencia, la contribución de Parry residió, 

nos dice Carrillo Canán, “[...] en hacer evidentes las es-

tructuras formularias y tópicas de dichos poemas, por 

un lado y, por otro, en mostrar que dichas estructuras 

son propias de las culturas primariamente orales.”46 

Milman Parry y Albert Lord demostraron que la úni-

ca articulación posible de la experiencia en la cosmo-

visión de las comunidades orales primarias es el mito 

en tanto configuración rítmico temática, a la que de-

nominaremos conciencia configuracional, la cual se 

encuentra en oposición estructural a la conciencia 

analítica. De acuerdo con esto, los escritos que reco-

gen las sagas de los pueblos, las versiones escritas de 

relatos, mitos, canciones, himnos, decretos, etc., son 

estructuras “poéticas” en la noción básica de ser ar-

ticulaciones configuracionales de la experiencia, en 

otras palabras, aunque estén escritas utilizando un alfa-

beto, no son, rigurosamente, hablando, textos, es decir, 

no son logoi, sino que más bien son residuos de la ora-

lidad, son mythou.

B i bl  i o g r a f í a  y 

a b r e v i a t u r a s

catg = Carrillo Canán AJL. La concepción arcaizante del texto en Ga­

damer, en A parte Rei, revista electrónica de filosofía, vol. 36, noviembre 

de 2004. http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/

sp = Eliade M. Lo sagrado y lo profano, Editorial Labor, Colombia (1994).

g8 = Gadamer HG. Wahrheit und Methode, Tübingen (1986).

wm = Gadamer HG. Gesammelte Werke, vol. 8, Tübingen (1993).

pp = Havelock EA. Preface to Plato, The Belknap Press of Harvard Univer­

sity Press, Cambridge, Massachusetts and London, England (1963).

mw = Havelock EA. The Muse Learns to Write, Yale University Press, New 

Haven and London (1986).

ft = Lenkersdorf C. Filosofía en clave tojolabal, Miguel Ángel Porrúa grupo 

editorial, México (2002).

st = Lord AB. The Singer of Tales, Harvard University Press, Cambridge, 

Massachusetts London, England (1960/2001).

nt = Nietzsche F. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, 

Alianza Editorial, España (2000).

ol = Ong WJ. Orality and Literacy, Routledge, London and New York, 

(1982/1988).

pw = Ong WJ. The Presence of the Word, Yale University Press, New Ha­

ven (1967).

mhv = Parry M. The Making of Homeric Verse, Oxford University Press, 

New York Oxford (1971/1987).

pf = Pérez Cortés S. Palabras de filósofos, Siglo Veintiuno editores, Méxi­

co (2004).

c. a. = cursivas del autor del texto citado.

Cfr. = confróntese.

N o t a s

1 Ver la lista de abreviaturas y la lista bibliográfica.
2 Véase: Carrillo Canán AJL. La concepción arcaizante del texto en Gada­

mer, en A parte Rei, revista electrónica de filosofía, vol. 36, noviembre 

(2004) 3. http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/



54

3 Gadamer HG. Gesammelte Werke, vol. 8, Tübingen (1993) 286.
4 Gadamer HG. Wahrheit und Methode, Tübingen (1986) 165.
5 Havelock EA. The Muse Learns to Write, Yale University Press, New Haven 

and London (1986) 69.
6 Cfr. La percepción rítmica de las configuraciones lingüísticas, en Ele-

mentos. Ciencia y cultura, Universidad Autónoma de Puebla, México, núm. 

64, vol. 13, octubre-diciembre (2006) 3-11.
7 Ong WJ. Orality and Literacy, Routledge, London and New York (1988) 25s.
8 Cfr. La percepción rítmica de las configuraciones lingüísticas, en Ele-

mentos, núm. 64, 3-11.
9 Ong WJ. Orality and Literacy, 9.
10 Cfr. Eliade M. Lo sagrado y lo profano, Editorial Labor, Colombia (1994) 

21s.
11 Havelock EA. The Muse Learns to Write, 70.
12 Ibid. , 71.
13 Ong WJ. Orality and Literacy, 21.
14 Havelock EA. The Muse Learns to Write, 74.
15 Ibid. , 75.
16 Ibid. , 77.
17 Ibid. , 75.
18 Ibid. , 72.
19 Nietzsche F. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, Alianza 

editorial, España (2000) §2.
20 Idem.
21 Havelock EA. The Muse Learns to Write, 93.
22 Nietzsche F. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, §8.
23 Es decir, el poeta desarrolla un sistema de comunicación social oral 

primario, en el cual dicha comunicación se construye y se realiza con el fin 

de preservar lo que es importante para el grupo y que comúnmente se lla­

ma tradición cultural. De esta manera, la técnica comunicativa consistente 

en la oralidad primaria, tal como la hemos descrito, controla y guía a la 

sociedad de una manera impersonal y conservadora, donde la comunidad 

queda comprometida, podemos decir, por la doctrina, el dogma y su ac­

tualización como conducta ritualizada.
24 Havelock EA. The Muse Learns to Write, 79.
25 Ibid. , 20.
26 Idem.
27 Ibid. , 79.
28 Ibid. , 79s.
29 Ibid. , 81.
30 Havelock nos remite a los nueve nombres que se les dan a las musas 

para hacer más exacta la explicación: “Esas condiciones combinadas se 

conmemoran simbólicamente en los nombres que se les dan a las nueve: 

Clío (la celebradora), Euterpe (la deleitosa), Talía (la exuberante), Melpó­

mene (la cantora de cantos), Terpsícore (la que deleita con la danza), Erato 

(la arrobadora), Polimnia (la cantora de himnos), Urania (la moradora del 

cielo) y Calíope (la bien hablada).” (mw 81)
31 Nietzsche F. El nacimiento de la tragedia o Grecia y el pesimismo, §8.
32 Havelock EA. The Muse Learns to Write, 84.
33 Idem.
34 Ong WJ. The Presence of the Word, Yale University Press, New Haven, 

(1967) 79s.
35 Ong WJ. Orality and Literacy, 22.
36 Idem.

37 Ibid., 23.
38 “En una cultura oral, la comunicación permanente o preservada se re­

presenta única y exclusivamente por medio de la saga y sus congéneres. 

Ellos suponen el grado máximo de refinamiento. Homero, lejos de ser ‘es­

pecial’, encarna la mentalidad dominante.” (pp 135)
39 Ong WJ. Orality and Literacy, 22s.
40 Pérez Cortés S. Palabras de filósofos, Siglo Veintiuno editores, México 

(2004) 88.
41 Ong WJ. Orality and Literacy, 23.
42 Y lo siguen siendo ahí donde todavía sobreviven dichas culturas o cul­

turas muy escasamente letradas. Un ejemplo cercano a nosotros sería el 

de los tojolabales, es así, que Carlos Lenkersdorf en su libro Filosofía en 

clave tojolabal nos explica que “el -tik es una desinencia, que quiere decir 

‘nosotros’. Explicó, además, que el ‘nosotros’ es un distintivo de la lengua 

tzeltal. En el habla de todos los días suele repetirse constantemente. Y 

no sólo ocurre en la lengua, sino que el ‘nosotros’ predomina tanto en 

el hablar como en la vida, en el actuar, en la manera de ser del pueblo. 

Por decirlo así, caracteriza a los tzeltales. Representa un elemento tanto 

lingüístico como vivencial.” (ft 25s.)
43 Ong WJ. Orality and Literacy, 23.
44 Encontramos dentro de la historia de las ideas comentarios respecto 

de la figura de Homero como es el caso del “[...] filosofo italiano de la 

historia, Giambattista Vico (1668-1744), [quien] creyó que no había exis­

tido ningún Homero, sino que las epopeyas homéricas de algún modo 

representaban las creaciones de todo un pueblo.” (ol 19) Otra opinión 

relevante es la del arqueólogo inglés Robert Wood (ca. 1717-1771) quien 

al parecer fue el primero en identificar este conocimiento formulaico en 

algunos sitios de la Iliada y la Odisea. Ong nos dice que “[...] Wood opina­

ba que Homero no sabía leer y que la capacidad de la memoria fue lo que 

le permitió producir esa poesía. Wood sugiere extraordinariamente que la 

memoria desempeñó un papel bastante diferente en la cultura oral del que 

tuvo en la letrada.” (ol 19)
45 Ong WJ. Orality and Literacy, 21.
46 Cfr. Carrillo Canán AJL. La concepción arcaizante del texto en Gadamer, 

en A parte Rei, revista electrónica de filosofía, vol. 36, noviembre de 2004. 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/

Marco Antonio Calderón Zacaula, Maestría en 
Estética y Arte, Facultad de Filosofía y Letras, 
buap. marco.calderon.z@gmail.com

© Arterótico 2007. Agustí García.marco antonio Calderón Zacaula


