
55

La ventaja de un libro colectivo como lo es Iniciaciones, trances, 

sueños... investigaciones sobre el chamanismo en México, 

es que permite estudiar desde distintos ángulos una misma 

temática relatada en diferentes lugares, personalidades, expe-

riencias y estilos, generando un punto de partida, reflexión y 

comprensión de lo que podemos entender como chamanismo 

en un país multicultural como México.

Existen reflexiones en torno al tema del chamanismo que 

se encuentran necesariamente presentes y cada investigador 

tiene que definir su propia postura. En “Iniciaciones, trances 

y sueños: una propuesta teórico-metodológica”, Antonella 

Fagetti plantea una interrogante que, para mí, da voz a varios 

de los involucrados en este proceso: ¿Qué le queda entonces 

al antropólogo que quiere ir más allá de la explicación de las 

“construcciones simbólicas? ¿Cómo traspasar las fronteras? 

Esta reflexión por sí misma resulta valiosa y aunque no existe 

una única respuesta, la transdisciplinariedad  puede ser una de 

varias alternativas al acercarse a los estudios de la psicología 

y las neurociencias.

En torno a Iniciaciones, 
trances, sueños...

Iniciaciones, trances, sueños...
Investigaciones sobre el chamanismo en México

Antonella Fagetti
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 

de la buap / Plaza y Valdés, México, 2010

Liz Estela Islas Salinas

E l e m e n t o s  8 1 ,  2 0 1 1 ,  p p .  5 5 - 5 7

Islas Salinas L.E. En torno a Iniciaciones, 
trances, sueños... Elementos 81 (2011) 55-57



56

En esta misma línea de ideas, Julio Glockner pregunta 

“¿cómo se pueden conocer seriamente las creencias 

de otros pueblos sin confiar en los conocimientos que 

sustentan estas creencias?” (p. 446) y nos ofrece tres 

posibles respuestas: primero, una perspectiva científica 

en la que la realidad es objetiva e independiente de la 

conciencia y la opinión de aquellos que la conforman;  

la segunda, estar conscientes de que el acercamiento a 

la religión indígena es inevitablemente insuficiente, por 

el hecho de no compartir los conocimientos de la cultura 

estudiada; y la tercera sería adoptar hasta donde ello es 

posible, la perspectiva del Otro a través de un despojo 

gradual de las certidumbres propias de la racionalidad 

occidental (ibídem).

Estos aspectos traen al centro de la discusión 

el estatuto de la realidad, que es abordado directa-

mente en dos capítulos. Marija Mojca, al respecto de 

los sueños escribe: “la cuestión de la realidad es el 

problema central filosófico relacionado con el tema de 

los sueños” (p. 242). Julio Glockner señala que existe 

un modo muy distinto de concebir  y distinguir lo que 

es real, objetivo e imaginario en las sociedades occi-

dentales y en las tradicionales. Mientras que en las 

primeras lo real es lo objetivo y lo imaginario, la sabi-

duría de raíces chamánicas mira la realidad con fron-

teras menos sólidas y es más abierta a los aspectos 

sutiles e invisibles de la misma y en esto reside su forta-

leza. Al traspasar estos límites mediante los sueños o 

los estados modificados de conciencia, no queda más 

que cuestionarnos nuestra propia postura de lo que es 

la realidad. Como plantean Berger y Luckman (1968), la 

realidad es socialmente construida y es muy importante 

tener en mente esto al abordar el tema del chamanismo, 

la noción y los sueños.

Si bien el fenómeno chamánico tiene tintes gene-

rales que se encuentran difundidos en todas las 

culturas, existen rasgos particulares que son parte de lo 

que podríamos denominar un chamanismo mesoame-

ricano y americano; definir dichos rasgos es una labor 

que queda aún por realizar, manteniendo la sana inten-

ción de la antropología de no perder los rasgos más 

universales y, al mismo tiempo, las peculiaridades tanto 

de la zona cultural como de cada pueblo.

Por otro lado, es importante reflexionar en torno al 

uso del término chamán y generar categorías que lo 

definan, previniendo un uso “demasiado laxo” como 

Jaime  Page  nos advierte. Para este mismo autor, 

el chamanismo puede ser visto como un “concepto 

amplio y dinámico” (p. 396) que debe ser definido 

cuando se utilice, de acuerdo a las características 

que la realidad etnográfica depare y la visión que cada 

investigador tenga.

A lo largo de este libro se van abordando los 

diversos aspectos que, podríamos decir, forman parte 

de “lo propiamente chamánico” como la iniciación, 

los sueños y el trance, desde un eje sincrónico y otro 

diacrónico, mostrado así su permanencia en el ámbito 

mesoamericano desde la época prehispánica, colonial 

y contemporánea.

En todos estos especialistas en rituales concebidos 

en este texto como chamanes dados los argumentos 

expuestos, descansa una sabiduría antigua y contem-

poránea, antigua en tanto que su raigambre va al inicio 

de los pueblos mesoamericanos, o como menciona 

Glockner, puede remontarse a un origen euroasiá-

tico previo (p. 443), y al mismo tiempo es contempo-

ránea gracias a la asombrosa capacidad de adaptación 

que los chamanes tienen para enfrentar los retos de la 

modernidad, sin que esto implique una pérdida, más 

bien se trata de una transformación, la cual adquiere 

rutas distintas, ya sea como mediador entre la colecti-l i b r o s

© Aída Ortega, de la serie Animales, 2010.



57

vidad y lo sagrado, por ejemplo, trabajando en el ámbito 

de la búsqueda de lluvias que permitan cosechas abun-

dantes; en la resolución de crisis vitales colectivas y 

que devienen de conflictos sociales o son consecuencia 

de desastres naturales; o en el espacio privado de lo 

individual-familiar en el terreno de la salud, la enfer-

medad y la solución de conflictos en donde la envidia, 

el enojo o cualquier otra emoción destructiva adquiere 

un papel central.

La complejidad del estudio del tema chamá-

nico radica no sólo en la búsqueda de generalidades 

y la comprensión de las particularidades; sino que se 

encuentra vinculado con una gran cantidad de temas y 

aspectos como son la noción de persona y el cambio 

ontológico que sufre el iniciado, dotándolo de ciertas 

capacidades que le permiten desentrañar los aspectos 

ocultos de la realidad, ya sea por la vía de los sueños 

o de los estados modificados de conciencia. Mención 

especial merece el tema del nagualismo, que como 

explica Martínez González es un elemento nodal de la 

cosmovisión mesoamericana (p. 432), esa enigmática 

capacidad de transformarse en otro, ya sea un animal o, 

como comenta Lilián González, en una bola de fuego.

Si bien el chamanismo cautiva el interés de muchas 

personas en el mundo, la reflexión que Romero hace me 

parece humana y sin velos al referirse a las experiencias 

vitales de sus informantes y de otros chamanes: “se carac-

terizan por ser historias de soledad, abandono, orfandad, 

maltrato, pobreza y arduo trabajo, elementos que no 

son privativos de unos cuantos, sino que más bien son 

la constante en la vida de muchos indígenas de nuestro 

país. Sin embargo, para los ixtlamatkeh el don divino es 

una especie de recompensa por todo ese desasosiego” 

(p. 145). De esta manera estos hombres y mujeres logran 

ir más allá de este sufrimiento, convirtiéndolo en genera-

triz de su propia sabiduría, en una vocación de servicio, en 

comprensión de la gente atormentada que llegará a ellos 

en búsqueda de alivio, que sólo se logra al transitar por 

esta misma experiencia dolorosa.

Sin embargo, esta sabiduría no solamente está 

encaminada a curar; algunos de estos sabios también 

conocen como hacer brujería, moviéndose en la ambi-

valencia de curar y dañar. Al respecto, Villanueva da 

voz al mazateco Heriberto Prado: “El hechicero no deja 

de ser sabio, sabio en el hacer el bien y sabio en el 

hacer el mal... Es un sabio malo, pero no deja de ser 

sabio” (p. 352).

Lo que se describe en este libro es una construcción 

colectiva, inspirada en la vocación chamánica de estos 

hombres y mujeres que tienen a su cargo el bienestar  

de una gran cantidad de seres humanos y mujeres que 

tienen a su cargo el bienestar de una gran cantidad de 

seres humanos, con quienes comparten una lógica 

chamánica que se plasma en su cosmovisión y que se 

recrea en el día a día.

Todos estos sabios sueñan y la mayoría controla 

sus sueños, leen en los signos del cuerpo los padeci-

mientos que atormentan a su paciente, diagnostican, 

curan, conocen la geografía sagrada donde habitan 

dueños y santos, o interceden para recuperar alguna 

entidad anímica.

Espero que en la lectura de este libro se encuen-

tren guías, interrogantes y nuevas perspectivas en 

torno a los chamanes de México que alimenten nuevas 

reflexiones e investigaciones.

Liz Estela Islas Salinas

Liz Estela Islas Salinas
e-mail: lizestela.islas@gmail.com

l i b r o s

©
 A

íd
a 

O
rt

eg
a,

 d
e l

a s
er

ie
 A

ni
m

al
es

, 2
01

0.


