
13E l e m e n t o s  8 0 ,  2 0 1 0 ,  p p .  1 3 - 2 0

Se ha dado en llamar neuroteología (y también bioteología o 

neurociencia de la espiritualidad) al estudio de la correlación en-

tre los fenómenos neuronales con las experiencias subjetivas de 

carácter religioso así como las hipótesis desarrolladas para ex-

plicar dichos fenómenos. Más allá de la discusión sobre lo apro-

piado del término, quienes lo proponen plantean la existencia de 

una base neurológica y evolucionista para las experiencias cali-

ficadas tradicionalmente como “espirituales”.1

El término neuroteología fue utilizado por primera vez en un 

contexto filosófico en el año 1962 por Aldous Huxley en su nove-

la utópica La isla. Huxley utiliza este concepto para denominar 

el estudio de los fenómenos neurológicos subyacentes a ciertas 

experiencias religiosas; para él cabe estudiar un cerebro sin re-

ligión, pero no sin espiritualidad.2 El hecho de que diversos gru-

pos humanos tengan diferentes creencias religiosas y que este 

fenómeno se presente en casi todas las culturas conocidas ha 

permitido a algunos sugerir que el cerebro humano podría es-

tar “programado” para explicar su existencia en términos espiri-

tuales. No obstante, esta idea es apenas un lado de la moneda y 

parece omitir una serie de preguntas para dar paso directo a una 

afirmación categórica. 

Cerebro y religión

Aída Ortega

Ortega A. Cerebro y religión. 
Elementos 80 (2010)13-20  w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x



14 A í d a  O r t e g a

El otro lado es más complejo, y antes que repuestas 

lo que ofrece es una serie de interrogantes nada fáciles 

de contestar: ¿por qué somos religiosos los humanos?, 

¿existen estructuras y funciones cerebrales relaciona-

das con la experiencia religiosa?, ¿poseer un cerebro re-

ligioso nos ha proporcionado alguna ventaja evolutiva?, 

¿está nuestro cerebro verdaderamente “programado” 

para la religión, o son Dios y la experiencia religiosa sólo 

un subproducto de la actividad cerebral? ¿Es Dios ape-

nas un invento más del cerebro inteligente?

Los lingüistas y los neurocientíficos estudian activa-

mente la función del lenguaje. En contraste, los sacerdo-

tes, y en ocasiones los psiquiatras, demuestran interés 

en los desórdenes espirituales-religiosos. La tomografía 

de emisión de positrones y la resonancia magnética nu-

clear (MRI) se usan de forma rutinaria para el estudio del 

lenguaje, la visión, el reconocimiento facial, la atención y 

otras funciones cognitivas, pero muy poco se ha investi-

gado sobre las estructuras que se encuentran involucra-

das durante las experiencias religiosas. 3

En 1902, William James identificó dos categorías de 

experiencia religiosa: la primera era la provista por la fa-

milia y la sociedad. La segunda –y la más interesante– es 

la experiencia original con patrones que sugieren senti-

mientos e imitan conductas religiosas manifestándose 

con gran vehemencia. James reconoció las experiencias 

religiosas intensas como eventos especiales que ocu-

rren en grupos pequeños de la población y que ocasio-

nalmente pueden tener un gran impacto sobre ella.3  Para 

James, el subconsciente es la puerta a través de la cual 

surgen las experiencias transformadas que llamamos 

místicas. 3

De los sentimientos humanos, el religioso es uno de 

los que ha permanecido constantemente en el hombre, 

y uno de los pocos capaces de iniciar guerras y pro-

vocar odios y traiciones desencadenando tragedias y 

atrocidades. Se trata sin duda de un fenómeno comple-

jo cuyos orígenes pueden ser enfocados con distintas 

ópticas; desde luego, la antropología, la sociología y la 

psicología tendrán mucho que decir al respecto, pero 

también, más recientemente, la genética, la bioquímica 

y las neurociencias. Sin embargo, el estudio científico 

de la experiencia religiosa se enfrenta, ya de entrada, 

con un primer problema: definir qué significa “religión” 

y determinar cuáles de sus aspectos son los más rele-

vantes. ¿Es la religión algo que pueda ser descrito en 

términos de conductas humanas (como acudir al tem-

plo, la mezquita o la sinagoga, orar, participar en los ri-

tos)? ¿O de la observancia de una serie de preceptos 

morales, éticos o incluso jurídicos? ¿Es sólo un con-

junto de creencias (en uno o varios dioses, en el perdón 

de los pecados, en la vida eterna)?

En la historia de prácticamente todas las religiones 

ha habido personajes que dejaron testimonio de algún 

tipo de experiencia extraordinaria de carácter religioso, 

éxtasis místicos o revelaciones que han influenciado el 

ejercicio de su propia religión y, a la larga, en muchos ca-

sos han provocado el fortalecimiento de la misma como 

fenómeno social. ¿Son estas experiencias –eminen-

temente individuales y subjetivas– susceptibles de ser 

explicadas con lo que sabemos actualmente acerca del 

funcionamiento del sistema nervioso y, particularmente, 

del cerebro? La revisión de algunos casos particulares 

tal vez ayude a contestar esta pregunta. 

Pablo de Tarso

La conversión de Pablo de Tarso ha sido relacionada con 

un incidente que cambió su vida drásticamente. Existe la 

creencia popular –plasmada en diversas obras de arte– 

de que el apóstol san Pablo cayó de su caballo (curio-

samente, ni en las epístolas ni en el libro de los Hechos 

© Rosa Borrás, de la serie Alcachofas, 2010.



15C e r e b r o  y  r e l i g i ó n

de los Apóstoles se menciona este episodio); posterior-

mente, “le rodeó un resplandor de luz desde el cielo. Él 

cayó en tierra y oyó una voz que le decía ....” (Hechos de 

los Apóstoles). Se piensa que Pablo de Tarso tuvo alu-

cinaciones auditivas y ceguera temporal como conse-

cuencia de un ataque epiléptico, pues la epilepsia puede 

ocasionar ceguera temporal y visiones místicas acom-

pañadas de sentimiento de placer (epilepsia extática). 

Las crisis de Pablo de Tarso se iniciaban con una forma 

de luz intensa.4 Como resultado de diversas experiencias 

similares se convierte al cristianismo.5 

Juana de Arco

Otros personajes como Teresa de Jesús, Mahoma, o 

Juana de Arco han sido relacionados con el tipo de epi-

lepsia psíquica que se caracteriza por la presencia de epi-

sodios paroxísticos y recurrentes que afectan la esfera 

afectiva; quienes han descrito sus síntomas los descri-

ben como sentimientos positivos e intensos de “bien-

estar”, “placer” –sin referencias sexuales-, “plenitud”, 

“paz”, “belleza”, en resumen, un éxtasis, por lo que se ha 

denominado epilepsia extática.6 Se ha sugerido que Jua-

na de Arco (1412-1431) padecía una epilepsia musicogé-

nica, ya que sus crisis eran provocadas por el sonido de 

las campanas de la catedral. Una luz intensa anunciaba 

las revelaciones de Juana, y no hay testimonios acerca 

de que tuviese manifestaciones motoras (convulsiones 

generalizadas) en sus crisis epilépticas, y si las tuvo pro-

bablemente fueron consideradas como parte del estado 

de trance o de la “visión”; sus crisis tenían un gran com-

ponente alucinatorio.7, 8 

Teresa de Jesús

De Teresa de Jesús se encuentra disponible informa-

ción sobre sus padecimientos aportada por el jesuita 

Francisco Ribera, biógrafo contemporáneo de Teresa, 

pero, sobre todo, por su autobiografía en el Libro de la 

Vida escrito en su madurez y centrado fundamentalmen-

te en la descripción de sus alucinaciones y estados de 

conciencia posteriores a diversos padecimientos; en él 

describe largos episodios de inconsciencia y un Mal de 

Corazón (según el lenguaje médico de la época), mor-

bo sacro, que en los tratados médicos de ese tiempo se 

iguala con la epilepsia. En su vida tuvo un gran número de 

padecimientos, incluyendo la perlesía (debilidad muscu-

lar producida por edad avanzada o por otras causas, y 

acompañada de temblor o movimientos convulsivos) en 

un brazo que daba golpes. A los 43 años sufre el primer 

éxtasis presentando arrobamientos; aparecían de for-

ma súbita, su duración era breve y con periodos en los 

que parecían desaparecer; su contenido, aunque varia-

ble, era puramente psíquico o sensorial.6 Se iniciaban 

con una forma de luz intensa y de inmediato se presen-

taba una anulación sensorial, alterándose la concien-

cia y la atención, esto se acompañaba de dificultad en el 

movimiento y, en ocasiones, de pérdida del sentido. Las 

alucinaciones solían ser complejas (personas, ángeles, 

Cristo, música, etc.), a veces escenográficas (cielo, in-

fierno), de contenido generalmente religioso, pero no 

siempre; multisensoriales (olores, imágenes, sonidos 

etc.) y experimentadas con gran nitidez, como en la re-

velación que tiene Mahoma del paraíso (jardín con fruta-

les por donde corren los manantiales). Desde la luz inicial 

todas las imágenes se encuentran sumergidas en senti-

mientos positivos, deleitosos, de goce y felicidad.6, 8 

Ellen G. White

Ellen Gould White (1827-1915) fue una de las princi-

pales fundadoras de la Iglesia Adventista del Sépti-

© Rosa Borrás, de la serie Alcachofas, 2010.



16

mo día. Nacida en el siglo xix, tuvo una visión religiosa 

mientras rezaba: afirmó haber recibido visiones des-

pués de no cumplirse el segundo regreso de Jesús, fi-

jado para octubre de 1844 y señalado por Guillermo 

Miller, a quien seguía. Ella afirmó haber recibido cer-

ca de 2000 visiones. Las visiones de la señora White 

dieron base para que el movimiento adventista consi-

derara que en ella se manifestó el “don de profecía”. 

Se ha sugerido que sus visiones se debieron a una 

epilepsia del lóbulo temporal resultado de una lesión 

sufrida a la edad de nueve años. Luego de esa expe-

riencia quedó tan afectada que no pudo volver más a 

la escuela, su personalidad cambió y se orientó ha-

cia la religión. Ocho años después del accidente tuvo 

alucinaciones olfativas (fragancia a rosas) y visuales 

(luces blancas) que le sugerían divinidades.9, 10. Este 

cuadro clínico coincide con el síndrome de epilepsia 

del lóbulo temporal.

La enfermedad sagrada

Simón Brailovsky se refiere a la epilepsia como una en-

fermedad ligada a la cultura desde hace muchos siglos. 

La relación entre la epilepsia y la religión es antiquísima; 

considerada como enfermedad sagrada, figura en docu-

mentos de la antigua Mesopotamia (5000 a.C.) y su ori-

gen fue cuestionado por Hipócrates (460-370 a.C.):

Voy a discutir la enfermedad llamada “sagrada”. En 

mi opinión, no es más divina ni más sagrada que otras 

enfermedades, sino que tiene una causa natural, y su 

supuesto origen divino se debe a la inexperiencia de 

los hombres, y a su asombro ante su carácter peculiar. 

Mientras siguen creyendo en su origen divino porque 

son incapaces de entenderla, realmente rechazan su di-

vinidad al emplear el método sencillo para su curación 

que adoptan, que consiste en purificaciones y encanta-

mientos. Pero si va a considerarse divina nada más por-

que es asombrosa, entonces no habrá una enfermedad 

Tabla 1. Algunos personajes históricos que, según diversos testimonios habrían padecido epilepsia. 
(Elaborada  a partir de datos de las referencias  3, 8.)

A í d a  O r t e g a

Amenhotep IV (1411-1375 a.C) 	 Propone el monoteísmo en Egipto

Ezequiel (siglo VI a.C)	 Profeta hebreo

Buda (563-483 a.C)	 Fundador del budismo

Julio César (101-44 a.C)	 Soberano de Roma

Pablo de Tarso (siglo I)	 Cristiano

Santa Cecilia (siglo II)	 Cristiana

Mohamed (569-623)	 Islam

Santa Brígida (1303-1373)	 Cristiana

Juana de Arco (1412-1431)	 Cristiana

Santa Catarina de Génova (1447-1510)	 Cristiana

Santa Catarina de Ricci (1522-1590)	 Cristiana

Santa Teresa de Ávila (1515-1582)	 Cristiana

Jakob Böhme (1575-1624)	 Místico luterano

Santa María Margarita (1647-1690)	 Cristiana

Emanuel Swedenborg (1688-1772)	 Teólogo y filósofo

Ana Lee (1736-1784)	 Fundadora de los shakers

Joseph Smith (1805-1844)	 Fundador de los mormones

Santa Teresa de Lisieux (1873-1897)	 Cristiana

Soren Kierkegaard (1813-1855)	 Filósofo y teólogo

Ellen G. White (1827-1915)	 Fundadora de la Iglesia Adventista del Séptimo Día



17

sagrada sino muchas, porque demostraré que otras en-

fermedades no son menos asombrosas y portentosas, y 

sin embargo nadie las considera sagradas.3, 11, 12 

Sin embargo, la posible asociación entre religión y 

epilepsia ha persistido a lo largo de la historia. En la Tabla 

1 se muestra un grupo de personajes históricos que tu-

vieron experiencias religiosas intensas y de quienes di-

versos testimonios apuntan al hecho de que padecieron 

alguna forma de epilepsia.

En el siglo xix, John Hughlings Jackson describió la 

epilepsia del lóbulo temporal, identificó lesiones en el 

lóbulo temporal mesial asociadas con este fenómeno y 

describió varios casos de epilepsia que tenían como sín-

tomas un estado de ensoñación o aura intelectual que 

precedía a ataques generalizados o que ocurrían sin un 

ataque como tal.

De acuerdo con el diccionario de epilepsia de la Or-

ganización Mundial de la Salud, la epilepsia es con-

siderada actualmente como una afección crónica, 

producida por diversas etiologías, caracterizada por la 

repetición de crisis resultantes de la descarga excesi-

va de neuronas cerebrales, independientemente de los 

síntomas clínicos o paraclínicos asociados.13

Es una alteración de larga duración que puede origi-

narse por diversas causas; las crisis se producen por un 

aumento en la excitabilidad neuronal; dependiendo de en 

dónde se encuentren estas células se producirán sínto-

mas particulares, por ejemplo, alteraciones visuales, au-

ditivas, olfatorias, lo que puede acarrear consecuencias 

en las esferas cognitivas, psicológicas y sociales.12, 14 El 

término “aura”, de origen griego, se traduce como brisa o 

viento ligero y fue acuñado por Galeno. El aura epiléptico 

es la parte de la crisis que acontece antes de la pérdi-

da de conciencia y para la cual se mantiene el recuerdo; 

puede presentarse con clínica alucinatoria: visual si el 

foco es occipital o auditiva si es temporal. Las alucina-

ciones suelen ser de corta duración y de naturaleza sim-

ple (tonos en la auditiva y destellos, luces o manchas en 

las visuales; aunque en ocasiones son fenómenos más 

complejos (música o ver escenarios).15

Los signos premonitorios no sólo se circunscriben a 

los de tipo sensorial, también pueden ser de tipo autóno-

mo, motor y psíquico; en estas últimas se considera a las 

del tipo intelectual, alucinatorias y las extáticas.

El tipo más común entre las epilepsias de origen fo-

cal es la del lóbulo temporal. Algunos estudios mues-

tran que un 80% de todas las crisis parciales complejas 

se originan en las estructuras del lóbulo temporal, y de 

éstas un 90% se originan en las estructuras tempora-

les mesiales.16

Entre 1974 y 1975, Waxman y Geschwind,17, 18 des-

cribieron a ocho pacientes epilépticos con foco irritati-

vo, predominantemente temporal no dominante. Todos 

tenían tendencia a la hipergrafía, hiposexualidad, irrita-

bilidad e hiperreligiosidad, y mostraban preocupación 

por cuestiones de carácter místico, moral, ético y filo-

sófico. Roberts y colaboradores publicaron seis casos 

similares. Sus pacientes, además, presentaban deli-

rios persecutorios, elación, sentimientos místicos, de 

misión en la Tierra, déjà vu y alucinaciones auditivas. 

Sacks, por su parte, describió el caso de un artista con 

crisis parciales complejas, quien durante sus crisis pro-

ducía bellos cuadros de su ciudad natal, a la cual veía, 

olía y sentía en este estado.

La epilepsia del lóbulo temporal (elt) se considera 

actualmente como un síndrome adquirido multifacto-

rial, que se asocia con lesiones como la esclerosis hi-

pocampal, tumores, traumatismos, malformaciones 

vasculares, plasticidad neuronal o excitabilidad celu-

lar anómala; recientemente, numerosos investigadores 

han mostrado evidencias de la existencia de componen-

C e r e b r o  y  r e l i g i ó n

© Rosa Borrás, de la serie Alcachofas, 2010.



18

tes genéticos para el origen de algunos tipos de elt. Es 

un síndrome epiléptico dentro del cual se incluyen crisis 

originadas en estructuras mesio-basales (hipocampo, 

amígdala, corteza entorrinal) o en neocorteza temporal 

lateral, siendo las más frecuentes las originadas en las 

zonas temporales mediales. De todas estas estructuras, 

probablemente la más importante fisiopatológicamente 

es el hipocampo.19, 20 En la tabla 2 se muestra una clasifi-

cación de la epilepsia del lóbulo temporal. En la Figura 1 

se muestra la clasificación internacional de crisis epilép-

ticas, basada en la correlación electro-clínica.

La afectación del sistema límbico podría causar la 

mayor frecuencia de psicosis epilépticas en la epilepsia 

del lóbulo temporal; debido a esto se ha propuesto el tér-

mino de epilepsia límbica o síndrome epliléptico tempo-

ral medial, que se caracteriza por :15

1) Crisis parciales complejas. 

2) Frecuente generalización secundaria.

3) Focos temporales mediales identificables me-

diante electroencefalografía.

4) Trastornos del comportamiento con cambio de 

personalidad, síntomas afectivos y, ocasionalmente, 

psicosis.

5) Auras psíquicas (miedo ictal o déjà vu o jamais 

déjà vu).

La fisiología de la religiosidad en cerebros patoló-

gicos en donde encontramos fenómenos religiosos ic-

tales y postictales puede resultar de una alteración en 

las funciones corticales y la disfunción en el sistema 

límbico,26 todo esto soportado por el contenido emo-

cional de esas experiencias. En 1975, el neurólogo Nor-

man Geschwind describió una forma de epilepsia en la 

cual los ataques se originan en el lóbulo temporal; los 

pacientes con ese tipo de desdorden reportaron expe-

riencias religiosas intensas. El neurocientífico Vilaya-

nur S. Ramachandran relata en su libro Fantasmas en 

el cerebro que palabras como “Dios” evocan intensas 

respuestas emocionales en pacientes con epilepsia del 

lóbulo temporal, indicando una gran propensión hacia 

los sentimientos religiosos.

El primer gen descubierto para la epilepsia focal del 

lóbulo frontal es el chrna4. Este gen codifica para un ca-

nal iónico presente en el cerebro; un segundo gen que 

codifica para esta enfermedad es el lg/1. La mutación de 

chrna4 permite identificarlo en genes de 15 canales ióni-

cos causantes de epilepsias primarias generalizadas. La 

mutación de un canal de potasio provoca convulsiones 

neonatales benignas, y la mutación del un canal de sodio 

provoca epilepsia generalizada con ataques febriles,o 

bien alteraciones más severas como la epilepsia miocló-

nica severa de la infancia. En el caso del canal de cloro se 

encuentra afectado en niños con sindrome de epilepsia 

con crisis de ausencia, y en epilepsia mioclónica juvenil 

(jme). La mutación de gen efhc1 ocurre en familias con 

jme; existe una asociación entre jme y un polimorfismo 

en el gen brd2 y el gen me2.27

Las creencias religiosas en la historia de la especie 

humana han surtido transformaciones de acuerdo con 

el contexto biológico-histórico-social en el que se de-

sarrolla, y sus interpretaciones, por lo tanto, variarán de 

acuerdo con ese mismo contexto; es por eso que, como 

escribe Echarte, “lo destacado, pero no novedoso, en el 

reconocimiento de correlatos físicos en las experiencias 

místicas es descubrir que la llamada del hombre a lo di-

vino se refleja en los niveles más materiales de su natu-

raleza.” 2

El interés por la relación entre experiencia religiosa 

y neurociencia ha aumentado tanto en el presente siglo 

que personalidades del ámbito religioso son invitadas a 

participar en eventos científicos; como ejemplo, pode-

Tabla 2. Tipos de epilepsia del lóbulo temporal. (Elaborada con datos tomados de las referencias 20, 21 y 22.)

A í d a  O r t e g a

elt mesial con esclerosis de hipocampo 	 Se caracteriza por pérdida de neuronas 

	 en hipocampo en las zonas CA1, giro dentado, e Hilus.

elt mesial sin esclerosis de hipocampo 	

elt focal lateral	 Se caracteriza por trastornos del lenguaje, 

	 alucinaciones auditivas y crisis tónico clónicas

elt autosómica dominante	 Se caracteriza por auras auditivas y crisis tónico clónicas



19

mos citar la asistencia del Dalai Lama al congreso anual 

de la Society for Neuroscience en 2005.

En la Universidad de California se han realizado ex-

perimentos con pacientes con epilepsia del lóbulo tem-

poral y personas sanas, para comprobar la conexión 

entre las experiencias religiosas y esta enfermedad, ha-

biéndose comprobado una mayor respuesta cerebral en 

los enfermos que en los sanos, al ser sometidos a estí-

mulos religiosos.

Científicos de la Universidad de Montreal,28 reali-

zaron un estudio con fmri (Imágenes de Resonancia 

Magética Funcional ) con el objetivo de identificar las 

correlaciones neurales de la experiencia mística en 

monjas Carmelitas; el estudio fue realizado cuando 

éstas se encontraban en lo que se identifica como 

“estado místico de unión con Dios.” Se activaron varias 

regiones cerebrales como la corteza orbitofrontal, 

la corteza temporal media e inferior derechas, lóbulo 

parietal superior e inferior derechos, núcleo caudado 

derecho, corteza prefrontal media izquierda, corteza 

del cíngulo anterior izquierda, lóbulo parietal inferior 

izquierdo, ínsula izquierda, caudado izquierdo, y tallo 

cerebral izquierdo. Otros lugares activados fueron la 

corteza visual extraestriada. Estos resultados sugieren 

que las experiencias místicas se encuentran mediadas 

por múltiples regiones cerebrales y sistemas.

En el año 2007, estudios de resonancia magnéti-

ca funcional hechos en la Universidad de Wisconsin-

Madison por Davidson y Lutz,29 con monjes budistas 

tibetanos practicantes habituales de la meditación, en-

contraron cambios en la corteza evocados por estímu-

los visuales que reflejan el impacto de la meditación en 

la atención; el estudio se realizó en personas con dos 

tipos de meditación, encontrando que en la meditación 

con un foco de atención (meditación fa) se activan 

múltiples regiones en el cerebro (corteza prefrontal 

dorsolateral, corteza frontal, surco frontal superior, 

área motora suplementaria, surco intraparietal); in-

C e r e b r o  y  r e l i g i ó n

Figura 1. Clasificación de las crisis epilépticas. (Elaborada con datos tomados de las referencias 23, 24 y 25.)



20

dividuos con más horas de práctica presentaban una 

menor cantidad de áreas activadas. Las implicaciones 

del estudio de la meditación en las funciones cerebra-

les son muy interesantes debido a que la meditación 

puede reducir el ruido neural e incrementar la señal en 

ciertos tipos de tareas, lo que podría ayudar a mejorar 

el aprendizaje.

Quienes critican estos estudios arguyen que ta-

les experimentos no pueden probar que una revelación 

mística sea la consecuencia de la activación de zonas 

específicas del cerebro, ni pueden negar el valor que 

para muchos individuos puede tener la idea de Dios, 

o la religión misma y sus prácticas. Incluso, se afir-

ma, podrían probar lo contrario si se interpretaran de 

otra manera, como por ejemplo, que ciertas estructu-

ras cerebrales se pueden llegar a modificar en algunas 

personas sensibles, haciéndolas receptoras de expe-

riencias trascendentes con ciertos estímulos externos 

que realmente existen pero que no todos pueden per-

cibir. No obstante, cada día existe una mayor evidencia 

acerca de que ciertas estructuras cerebrales juegan 

un papel central en la experiencia religiosa y, por tanto, 

que ésta tiene una base material que puede ser expli-

cada desde la biología.

R e f erenci      a s

1 Biello D. Searching for God in the Brain. Scientific American Mind 5 (2007) 

39-43.
2 Echarte LE. ¿Cerebro sin religión? Actas del vi Simposio Internacional Fe 

cristiana y cultura contemporánea ”¿ética sin religión?”. Ediciones Univer-

sidad de Navarra S.A., Eunsa, Pamplona (2007) 449-467.
3 Devinsky O, Lai G. Espirituality and Religion in Epilepsy . Epilepsy & Baha-

vior 12 (2008) 636-647.
4 James W. The varieties of religious experiences. New York: Longmans, 

Green University of Michigan Libraries. iv and v (1902) 78-129.
5 Dewhurst K., Beard A.W. Sudden religious conversions in temporal lobe 

epilepsy. Epilepsy & Behavior 4 (2003) 78-87. 
6 García-Albea R. La epilepsia de Teresa de Jesús. Rev. Neurol 9 (2003)  

879-887.
7 Foote-Smith E, Bayne L. Joan of Arc. Epilepsia, 32 (1991) 810-815. 
8 Gutiérrez A. La epilepsia y la mujer en la historia. Acta Neurol Colomb  

1 (2005) 12-17. 
9 Douglass, HE. How to survive in the 21st century. Review and Herald Pub. 

Association, (2000)

10 Couperus M. Elena G. de White: ¿Profeta de Dios o epiléptica del lóbulo 

temporal? Parte 4: Síntomas Conductuales en la epilepsia de lóbulo tempo-

ral. (1974) http://www.SinDioses.org 
11 Moretti LT. El legado histórico de la medicina griega. Rev. Chil Neurocirug 

28 (2007) 89-100.
12 Brailowsky S. Epilepsia historia conceptos y aportaciones. Elementos 17 

(1992) 6-8.
13 Dias Silva JJ. Epilepsia, Guías Clínicas en Atención Primaria 6 (2002) 

1-11.
14 Mac TL, Tran DS, Quet F, Odermatt P, Preux PM, Tan ChT. Epidemiology, 

aetiology and clinical management of epilepsy in Asia: a systematic review. 

The Lancet Neurology 6 (2007) 21-31. 
15 Flórez Menéndez y Gómez Reino I. Psicosis epilépticas: el puente neuro-

psiquiátrico. Actas Esp Psiquiatr 2  (2001) 114-123.
16 Holmes GL. Temporal lobe epilepsy. Disponible en http:/ /www. e p i l e p s y.  

c o m / e p i l e p s y / epilepsy_temporallobe.html (2004)
17 Waxman SG, Geschwind N. Hypergraphia in temporal lobe epilepsy.  

Neurology 4 (1974) 624-629. 
18 Waxman SG, Geschwind N. The interictal behavior syndrome of temporal 

lobe epilepsy. Arch Gen Psychiatry 1 (1975) 580-586. 
19 Miranda H, Godoy J. Epileptogénesis del lóbulo temporal.(2006) http://

escuela.med.puc.cl/publ/cuadernos/2006/epileptogenesis.pdf
20 Herrera-Peco I, Fernández-Millares V, Pastor J, Hernando-Requejo V, Sola 

RG, Alonso-Cerezo C. Factores genéticos asociados a la epilepsia del lóbu-

lo temporal. Rev Neurol 10 (2009) 541-546. 
21 Zhou JL, Shatskikh TN, Liu X, Holmes GL. Epilepsyand forgetfulness: one 

impairment, multiple mechanisms. Epilepsy Contents  1 (2008) 25-26. 
22 Lee TS, Mane S,Eid T, Zhao H, Lin A, Guan Z, Kim JH, Schweitzer J, King-

Stevens D, Weber P, Spencer SS, Spencer DD, de Lanerolle NC, Gene expre-

ssion in temporal lobe epilepsy. Mol Med. 13 (2007)1-13.
23 Izquierdo Y. Crisis convulsivas. Concepto, Clasificación y Etiología.  

Emergencias 17 (2005) 568-573. 
24 Pozo D. y Pozo A. Nuevo enfoque conceptual de la epilepsia. Rev. Cubana 

de Pediatr 4 (2001) 224-229.
25 Proposal for revised classification of epilepsies and epyleptic syndromes.

Comission on Classification and Terminologyof the International League 

Against Epilepsy. Epilepsia  4 (1989) 389-399.
26 Trimble M, Freeman A. An Investigation of religiosity and the Gestaut- 

Geschwind syndrome in patients with temporal lobe epilepsy. Epilpsy  

Behav 9 (2006) 407-414.
27 Turnbull J, Lohi H, Kearney JA, Rouleau A, Delgado-Escueta AV, Meis-

ler MH, Cossete P, Minassian A. Sacred disease secrets revealed: the  

genetics of human epilepsy. Human Molecular Genetics 17 (2005) 2491-

2500. 
28 Beauregard M, Paquette V. Neural correlates of mystical experience in  

Carmelite nuns. Neuroscience Letters 405 (2006) 186-190. 
29 Davidson RJ and Lutz A. Buddha’s Brains: Neuroplasticity and Meditation. 

ieee Signal Processing Magazine. (2008) 172-176. 

Aída Ortega
Instituto de Fisiología, buap.
e-mail: aortega@siu.buap.mxA í d a  O r t e g a




