
© Enrique Soto. Fragata magnífica o fragata real (Fregata magnificens), Seymour Norte, Galápagos, 2013.



Glockner J. Entidades espirituales en el vudú haitiano. 
Elementos 98 (2015) 23-30

23

w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

A Blanche, Susy y Sylvie

Por su compañía, hospitalidad y amistad.

Estudios de sociología e historia de las religiones han mos-

trado el importante papel que desempeñó la religiosidad afri-

cana como elemento de cohesión social e identidad étnica 

entre la población que fue sometida a la esclavitud en las 

Antillas a partir de la segunda mitad del siglo XVII. Se ha re-

saltado también la importancia del vudú como detonador en 

el proceso de independencia de Haití los últimos años del 

siglo XVIII y los primeros del XIX, señalando que tanto el des-

interés de los blancos y su iglesia católica por evangelizar a 

la población negra, como el resurgimiento de la religión an-

cestral africana como símbolo de resistencia de los esclavos, 

dieron lugar a la aparición simultánea, por un lado, de una 

nueva y empobrecida nación, y por otro, a la conformación 

E l e m e n t o s  9 8 ,  2 0 1 5 ,  p p .  2 3 - 3 0

Julio Glockner

Entidades espirituales    

 vudú haitiano

en
 e

l 

http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx


24

de una original expresión religiosa afro americana que 

hoy conocemos como vudú haitiano. 

	 Por diversas razones, durante al menos un siglo, el 

XIX, la sociedad occidental no pudo comenzar a analizar 

detenidamente, con una mirada antropológica, lo que 

ocurría a nivel individual y colectivo, en el proceso de 

gestación de esta religión tan mal comprendida, difa-

mada y agredida. Durante el siglo veinte hubo importan-

tes aportaciones a su comprensión con los trabajos de 

Jean Price-Mars, Melville Herkskovits, Alfred Metraux y 

más recientemente Roger Bastide y Laënnec Hurbon. 

	 En la teogonía vudú, la noción de Dios evoca una 

fuerza cósmica impersonal, “que llena todos los espa-

cios –dice el sacerdote vudú Max Beauvoir. Es el Gran 

Maestro de todo lo existente. Está más allá de las for-

mas y de todo lo que se puede expresar con palabras. 

A este Buen Dios se le encienden velas y se le rezan 

las plegarias”. A pesar de que esta deidad suprema se 

mantiene distante e indiferente ante los asuntos hu-

manos, en una suerte de quietud sacramental que le 

ha valido el calificativo de Deus Otiosus, ha creado 

una multitud de seres espirituales, llamados loa, para 

atender las cuestiones terrenales. Los loa son imáge-

nes detalladas de Dios, energías vibrantes y actuantes 

de Dios”.1

	 Esta concepción teísta del vudú haitiano está ínti-

mamente asociada a la noción de Ntu, que es la fuerza 

universal en sí, “aquella fuerza en que coinciden el ser y 

el ente”, es decir, que nunca se manifiesta separada de 

sus formas fenoménicas, formas que los estudiosos del 

pensamiento africano clasifican en cuatro categorías: 

	 1) Muntu, se refiere a los humanos vivos y muer-

tos, a los espíritus y al Buen Dios. Muntu es la fuerza 

que tiene el don de la inteligencia.

	 2) Kintu remite a todas aquellas fuerzas-ente que 

no pueden actuar por sí mismas y que dependen del 

impulso o del mandato de un Muntu. A ella pertenecen 

los animales, las cosas, los minerales y las plantas, 

con excepción de ciertos árboles hierofánticos que 

pertenecen a los muntu por su carácter sagrado. 

	 3) Hantu hace referencia a la fuerza que emana de la 

confluencia del tiempo y el espacio en una circunstan-

cia determinada. 

	 4) Kuntu es una fuerza modal que expresa la esencia 

de algo por encima de las particularidades en que se ma-

nifiesta. Por ejemplo la risa, la belleza, la brutalidad...2

	 Podemos decir, entonces, que para compensar el 

desinterés de la deidad suprema, el politeísmo vuduis-

ta concibió su desdoblamiento en una multitud de loa 

J u l i o  G lo c k n er

© Enrique Soto. Palo santo (Bursera graveolens), Galápagos, 2013.

© Enrique Soto. Pareja de fragatas, Seymour Norte, Galápagos, 2013.



25

	 Un mito vudú explica que después de haber creado 

la tierra y los animales, el Buen Dios envió a los doce 

apóstoles, pero eran demasiado orgullosos y termina-

ron por revelarse contra su creador. Como castigo a 

su soberbia Dios los envió a Guinea, donde se multipli-

caron. Sus descendientes, convertidos en loa, ayudan 

a sus servidores cuando se encuentran en desgracia. 

Uno de los apóstoles, que se rehusó a ir a Guinea, se 

dedicó a la hechicería y tomó el nombre de Lucifer. Más 

tarde. Dios envió otros doce apóstoles que se compor-

taron como hijos obedientes y predicaron el Evangelio. 

Son ellos y sus descendientes los que se llaman santos 

de la iglesia. Los loa y los santos trabajan de común 

acuerdo, encontrándose a la mitad del camino entre la 

tierra y el cielo, para que Dios escuche las súplicas de 

los humanos.3 
	 La referencia a Guinea en este mito no se refie-

re al país ni a una zona geográfica en particular, si-

no a un lugar mítico que se encuentra en el fondo del 

mar. Lugar de origen y destino de los espíritus. Según 

el vuduísmo todos los santos son loa, pero no todos 

los loa son santos. La iconografía católica ha servi-

do para representar a los loa más importantes, cuyas 

imágenes se encuentran en todos los peristilos que 

tienen los templos, llamados humfó, y que sirven pa-

ra realizar las ceremonias. De este modo tenemos a la 

Virgen Dolorosa representando a Erzulie, diosa mari-

na del amor, elegante y sensual; a San Patricio repre-

sentando a Damballah, deidad de la fertilidad; a san 

Isidro como Zaca, divinidad de la agricultura; a Santia-

go Caballero como Ogú Batala, deidad de la guerra y el 

fuego; a san Cosme y san Damián como los gemelos 

Marassa, númenes de la salud y la lluvia... 
	 Decía que no todos los loa tienen la misma impor-

tancia, la ascendencia místico-cultural de algunos de 

ellos con las antiguas deidades africanas, que son ve-

neradas en todos los templos, marcan una diferencia 

significativa con otros espíritus menores, generalmen-

te de origen local y de reciente creación, denominados 

“criollos”. Al ser el vudú un complejo religioso carente 

de una ortodoxia rígida y de un cuerpo sacerdotal que 

vigile celosamente su cumplimiento, el margen de li-

bertad que los practicantes tienen para enriquecer el 

con los cuales es posible mantener relaciones de ca-

rácter utilitario para resolver infinidad de problemas 

que se presentan en la vida cotidiana y que tienen que 

ver con la salud, el bienestar material, las crisis emo-

cionales, las satisfacciones sentimentales, la adivina-

ción, pero también con la utilización de sus poderes 

para realizar actos de magia negra y hacer daño a otros 

por iniciativa propia o como venganza por males recibi-

dos con anterioridad. 

E n t i d a d e s  e s p i r i t u a l e s  e n  e l  v u d ú  h a i t i a n o

© Enrique Soto. Gaviota tijereta (Creagrus furcatus), Galápagos, 2013.

©
 E

nr
iq

ue
 S

ot
o.

 B
ah

ía
 T

or
tu

ga
, i

sl
a 

Sa
nt

a 
Cr

uz
, G

al
áp

ag
os

, 2
01

3.



26

mientras cantaba canciones marineras en inglés.4 Si 

este loa no ha desaparecido aún, es probable que se 

haya incorporado a la escolta de algunas deidades ma-

rinas como Ogú-balindyó, Agaú, o Agüe-taroyo. 

	 Los loa se agrupan en familias o naciones (nan-

chon en creole) que evocan un origen étnico, princi-

palmente yoruba y fon, y se dividen en tres grandes 

categorías: Rada, Petro y Kongo. 

	 a) El rito Rada se dirige a los espíritus de origen 

dahomeyano, son llamados loa guinen y se les con-

sidera como buenos o dulces. Es el rito principal del 

vudú haitiano y se lleva a cabo en las ceremonias de 

iniciación mediante las cuales el aspirante se convierte 

en ousin, esposo o esposa de un loa. Entre los loa rada 

más importantes figura la pareja cósmica que forman 

Dambalah y Aida Wedo, seres acuáticos representados 

por dos serpientes encargadas de asegurar el vínculo 

entre el cielo y el mar a través del trueno y de facilitar 

a los devotos la adquisición de prestigio y bienes ma-

teriales. La imagen de san Patricio expulsando a las 

serpientes de Irlanda ha sido tomada por el vudú como 

representación de Damballah Wedo. Los loa rada no 

trabajan con los hechiceros y su naturaleza acuática 

se opone a la ígnea de los loa petro. 

	 b) El rito Petro proviene de don Pedro, un personaje 

del siglo XVIII cuyo nombre sustituyó, por razones que 

se desconocen, al de alguna nación cuyo rito favore-

cía. Los loa petro proceden en su mayoría de la isla an-

tillana y su popularidad se debe a que son magos so-

brenaturales que lo mismo pueden acarrear beneficios 

que propiciar el mal. Son espíritus fuertes, vengativos 

culto es bastante amplio. En este sentido, el vudú es un 

método para inducir una intensa experiencia mística, 

individual y colectiva, de la cual surgen, con alguna fre-

cuencia, seres sagrados que pueden desaparecer con 

el paso de las generaciones, o persistir en la memoria 

colectiva y la ritualidad hasta lograr un lugar de cierta 

relevancia entre los demás espíritus que conforman el 

panteón vuduista. Alfred Metraux da cuenta del surgi-

miento de un espíritu criollo en el seno de una familia 

que le era conocida. Resulta que cerca de Puerto Prín-

cipe, un pescador encontró una piedra con dos peque-

ñas conchas adheridas y decidió llevarla a su casa sin 

darle mayor importancia al hallazgo. Pero pronto advir-

tió que su suerte lo había abandonado. Fue a consul-

tar a un hungan (sacerdote vudú), quien le reveló que 

la piedra era en realidad un nuevo loa llamado Capitán 

Déba. Le sugirió que guardara el objeto, que a partir de 

ese momento comenzó a adquirir una importancia in-

usitada, en una lámpara de aceite que debía mantener 

encendida y que le ofreciera sacrificios. Al seguir estas 

indicaciones se terminaron sus problemas. Al morir el 

pescador heredó el loa su hija, comerciante en Puerto 

Príncipe, quien continuó con el culto. Ella le atribuyó la 

apariencia y los gustos de un oficial de la marina ame-

ricana que conoció a través de un amante (recordemos 

que los marines invadieron Haití durante dos décadas). 

La mujer le ofrecía cada año una comida al Capitán Dé-

ba y ese día, poseída por su loa, se ataviaba con una 

gorra y, sentada sobre un taburete, aparentaba remar 

J u l i o  G lo c k n er

© Enrique Soto. Isla Santa Cruz, Galápagos, 2013.

© Enrique Soto. Playa Garrapatero, isla Santa Cruz, Galápagos, 2013.



27

y amargos. Un loa rada puede matar por castigo, pero 

nunca por pura maldad, como puede hacerlo un loa 

petro. No obstante, a este rito pueden pertenecer tam-

bién los loa rada bajo su aspecto violento. Existen mu-

chos espíritus rada con un sobrenombre petro, lo que 

los hace sospechosos de trabajar “con las dos ma-

nos”, es decir, con el bien y el mal, o de plano adjudi-

carles una mala reputación como seres malévolos. Un 

espíritu en el que se manifiesta esta ambivalencia es el 

loa Legba, invocado al inicio de todo culto vudú porque 

es quien abre las puertas de la dimensión espiritual y 

por ello se asocia a san Pedro. Legba es el señor de los 

linderos que unen y separan el mundo de los humanos 

y el de los espíritus. Es el guardián de los umbrales que 

permite el paso entre ambas dimensiones. Es también, 

en consecuencia, el señor del tránsito, de los caminos 

y las encrucijadas, lugares frecuentados por los ma-

los espíritus y propicios a las artes mágicas. Por esta 

razón los brujos le rinden culto y preside sus encanta-

mientos y hechicerías. Aunque es representado como 

un anciano harapiento que anda en muletas, con una 

pipa en la boca, su fuerza es brutal y generalmente de-

rriba al poseso y lo sacude violentamente en el suelo, 

o lo deja inerte, como golpeado por un rayo. A Legba 

se le invoca al inicio de los rituales y a Barón Samedi, 

Señor de los muertos, con quien comparte el símbolo 

de la cruz, al finalizar las ceremonias.

	 c) Finalmente, el rito Kongo comprende a los loa de 

origen bantú. No es tan popular como los anteriores y 

se le reconoce por su exuberancia y por el sacrificio 

canino que les gusta recibir a los espíritus.5 

	 Los loa habitan en el mar, pero también en el fon-

do de las aguas dulces, corrientes o estancadas, en 

las montañas, las rocas, las cuevas y los árboles. Los 

hugan y las mambo poderosos los visitan en sus mo-

radas y permanecen con ellos por largas temporadas. 

	 Para propiciar su descenso y su inmediata encarna-

ción en las personas asistentes al ritual de posesión, se 

diseñan en el piso del templo, utilizando harina o ceni-

za, los dibujos sagrados llamados vévé, que contienen 

los símbolos más relevantes de los loa cuya presencia 

se requiere: El corazón de Erzulie; las serpientes de 

Demballah; la espada de Ogú; las muletas de Legba; 

la cruz de Samdi Barón; los platos de los gemelos Ma-

rassa... El descenso de los espíritus ocurre por el poste 

central, axis mundi que se encuentra en el centro del 

peristilo. De pronto, entre los participantes dispuestos 

a recibirlos danzando en torno al poste, comienzan a 

aparecer, con más o menos violencia, una serie de ges-

ticulaciones y movimientos corporales que poco a po-

co van conformando una actitud, un comportamiento, 

que gradualmente revela al espíritu que está presente. 

La posesión

La posesión es el núcleo de la ritualidad vudú. Se tra-

ta de una hierofanía, es decir, de la aparición de un ser 

E n t i d a d e s  e s p i r i t u a l e s  e n  e l  v u d ú  h a i t i a n o

© Enrique Soto. Escalesias, isla Santa Cruz, Galápagos, 2013.

© Enrique Soto. Bosque de escalesias, isla Santa Cruz, Galápagos, 2013.



28

sagrado inducida por ayunos, música, cantos y dan-

za, en el cuerpo del poseso. Esta manifestación de lo 

sagrado permite el contacto permanente con una di-

mensión espiritual que no es ajena al mundo humano, 

al contrario, es su complemento y se acude a ella pa-

ra recibir consejos, advertencias, reprimendas o in-

dicaciones que son útiles para resolver o enfrentar 

de mejor manera los problemas del mundo cotidia-

no. Con la posesión, la creencia en la existencia de los 

loa deja de ser una mera representación del imaginario 

colectivo para manifestarse en un hecho contunden-

te, sobre todo para el poseso, pero también para los 

asistentes al ritual, un hecho estremecedor que deja 

la certeza absoluta de que se ha compartido una ex-

periencia mística con una o varias entidades sobre-

naturales. En el vudú la dimensión espiritual no es un 

asunto de especulación teológica, es una recurrente 

experiencia sensitiva, corporal, que permite su plena 

inserción en la dimensión material: la huella que de-

ja cada acto de posesión en el individuo y su comuni-

dad hace que la dimensión espiritual sea considerada 

como un componente fundamental de la vida humana 

y sus asuntos. 

 	 Los loa son una compresencia porque, aunque no 

sean percibidos por los sentidos y la conciencia a ple-

na luz del día, se cuenta con su existencia y su inter-

vención en el acontecer diario. La certeza de la acción 

de estos seres invisibles se reafirma en el acto de la 

posesión, cuando los loa se hacen presentes con una 

voz y un comportamiento inconfundibles, con un len-

guaje oral y gestual que revela su disposición a tener en 

cuenta las cuestiones humanas haciendo sugerencias 

o reprendiendo y castigando al poseído y sus semejan-

tes. El loa puede ser comprendido como la irrupción, 

durante el trance, de la memoria colectiva deificada y 

convertida en discurso ético-religioso, en expresión 

corporal simbólica, con una finalidad terapéutica, adi-

vinatoria y sacramental. Un loa es la metáfora de una 

relación bio-psico-social que exige ser atendida.

	 La posesión implica la anulación del yo individual 

para ser sustituido por un alter ego de carácter colec-

tivo, el loa. El espíritu que ocupa al poseso es gregario 

no solo porque al ser invocado, o cuando se le antoje 

manifestarse, puede hacerlo en un número indefinido J u l i o  G lo c k n er

© Enrique Soto. Piquero o alcatraz de patas azules (Sula nebouxii), Galápagos, 2013.© Enrique Soto. Seymour Norte, Galápagos, 2013.



29

de personas, sino también porque el loa representa un 

propósito y una voluntad que decide más allá del indi-

viduo. El loa expresa lo que una cierta comunidad (fa-

milia, vecinos, aldea) espera del individuo, o espera 

que le ocurra al individuo. En la concepción vuduís-

ta el tránsito entre lo material y lo espiritual es tam-

bién un giro sutil en las formas de existencia de lo 

individual y lo colectivo. Esta circunstancia produce el 

cruce de las dos dimensiones: hace posible, simultá-

neamente, la personificación de la divinidad y la divi-

nización de la persona. 

El Pequeño y el Gran Ángel

Todo individuo posee dos componentes espirituales: 

el Pequeño y el Gran Ángel Bueno. Para que un loa se 

manifieste, es indispensable que el primero de estos 

componentes lo abandone, mediante un preámbulo 

ritual en el que, a través de la música de tambores, los 

cantos de un coro y la danza, se induce la salida de 

esta entidad espiritual, en la que reside la memoria, la 

conciencia y la voluntad, hasta provocar un estado de 

crisis, previo a la ocupación del individuo por un loa. 

	 El vudú haitiano distingue dos tipos de crisis, en-

tendiendo esta como el abandono del sí mismo de la 

persona y su sustitución por una entidad espiritual 

que lo domina temporalmente. 

	 La primera forma, llamada loa bossal, se refiere 

a una suerte de “trance salvaje”, desordenado y ca-

rente de un contenido preciso, que ocurre las prime-

ras veces que un loa se manifiesta y que habrá que ir 

controlando e incorporando al mundo de las normas 

culturales establecidas por la costumbre ritual. De ahí 

la importancia de la iniciación, que cumple el papel de 

socializar, de domar a ese potro salvaje para que se 

conduzca de acuerdo a un código reconocible por la 

tradición mítica y ceremonial. 

	 Mediante la iniciación se pretende alojar un loa, en 

forma definitiva, en la cabeza del neófito. Este ritual tie-

ne el propósito tanto de poner a salvo al iniciado del 

riesgo de locura al que está expuesto en los caóticos 

trances salvajes, como de ir construyendo en él un dis-

curso simbólico, verbal, gestual y corporal, median-

te el cual pueda expresarse y ser comprendido por su 

E n t i d a d e s  e s p i r i t u a l e s  e n  e l  v u d ú  h a i t i a n o

© Enrique Soto. Nido de piquero de patas azules, Seymour Norte, Galápagos, 2013.



30

comunidad. El loa que lo posee dejará de ser loa bos-

sal (salvaje) para llamarse loa-mait-tete “Señor de la 

cabeza”, que se encargará de dirigir y proteger a quien 

ahora se llamará ounsi, por el resto de su vida. A la ini-

ciación se recurre por mandato de un loa en sueños o 

a través de un poseso durante una ceremonia, por el 

padecimiento de una enfermedad, o porque se ha reci-

bido un loa en herencia. Después de un periodo de pre-

paración, en el que los novicios deben consagrarse a 

ejercicios de piedad en las iglesias vecinas y tomar ba-

ños con plantas sagradas, serán recluidos en una habi-

tación dispuesta en el templo, durante un periodo que 

oscila entre una semana y quince días, cumpliendo una 

dieta ligera, acostados sobre el vévé o dibujo sagrado 

del loa que se posará en su cabeza, con un cataplasma 

sobre ella para lograr su alojamiento, mientras apren-

de letanías e invocaciones indispensables para comu-

nicarse con el mundo sobrenatural. El cataplasma, 

compuesto con pan mojado en vino, fideos, maíz tos-

tado, arroz con leche, acasán (sopa de mandioca con 

leche y azúcar), todo salpicado con jarabe y sangre, 

se coloca en hojas sobre un pañuelo que cubrirá la ca-

beza y los ojos del iniciado durante toda su reclusión. 

Antes de aplicar el cataplasma el sacerdote les corta-

rá a los neófitos un mechón de cabello de la coronilla, 

les quitará algunos pelos de las axilas y el pubis y les 

recortará las uñas de la mano y el pie izquierdos. Estas 

partes del cuerpo, que representan al Buen Ángel o al-

ma de la persona, serán envueltas en hojas de plátano 

con ingredientes parecidos al cataplasma y se guarda-

rán en un recipiente, llamado pote-cabeza, para colo-

carlo en el altar del humfó. El alma del novicio queda 

pues bajo la protección del hungan, si es que lo desea, 

o se le entregará el recipiente al concluir su iniciación. 

De esta manera se establece un vínculo perdurable en-

tre un loa protector y el practicante del vudú hasta el 

día en que este muera. Entonces se realizará la cere-

monia de la “desunión” (dessounen) para retirar al loa 

del cadáver.6 Un momento importante de los ritos fune-

rarios consiste en la incineración de los restos que re-

presentan al Buen Ángel del difunto. 

	 Ante la enorme tragedia provocada por el terremoto 

del 12 de enero de 2010, cientos de miles de personas 

murieron sin haber recibido los correspondientes ritos 

funerarios. Sus espíritus, contrariados, nos dijo Max 

Beauvoir, vagaban por las calles y rondaban los hoga-

res de sus familiares en busca de descanso, perturban-

do la vida de los sobrevivientes. El temor a los muertos 

en la sociedad haitiana es tan fuerte como sus con-

vicciones religiosas. Al desastre material se añadía la 

angustia de saber el desamparo sufrido por el Buen Án-

gel y los loa de sus parientes y conocidos. Entonces 

el hungan mayor de Puerto Príncipe celebró un ritual 

masivo para conducir a esa multitud de espíritus hacia 

el fondo del mar, hacia Guinea, donde fueron recibidos 

por las deidades de los muertos y el mar, como Barón 

Samedi y su compañera Madame Brigitte, por Agüe Ta-

royo, deidad marina y sus ayudantes, la Sirena y la Ba-

llena. En el vudú –dice Max Beauvoir– pensamos que 

los espíritus van al mar porque nacemos de un líquido 

que sale con nosotros al mundo al romperse la fuente 

de nuestra madre. Al morir volvemos, no al polvo, co-

mo dicen los cristianos, sino al agua primigenia de la 

que vinimos. 

N O T A S

1	  Beauvoir (2008): pp. 11-73.
2	   Jenha (1963): pp. 136-141.
3	   Metraux (1963): p.282.
4	    Ibid, p.71.
5	    Metraux (1963); Hurbon, 1998. 
6	    Metraux (1963): p. 172 y Hurbon (1998): p. 113. 

Bi  b lio   g r a f í a

Bastide R (1982). Los cultos afro americanos, en PUECH, Henri-Charles (Dir): 

Historia de las religiones, Movimientos religiosos derivados de la aculturación (pp. 

51-79), volumen 12, Siglo XXI, México DF.

Bastide R (1972). El sueño, el trance y la locura. Amorrortu Editores, Buenos Aires, 

Argentina. 

Beauvoir M (2008). Lapriyé Ginen, Edisyon Prés Nasyonal d’ayti, Koleksyon Memwa Vivan.

Coachy LG (1989). Vodu, brujería y folklore en Haiti, Costa Amic, México.

Hurbon L (1998). Los misterios del vudú, Ediciones B, Barcelona. 

Hurbon L (1993) El bárbaro imaginario, FCE, Sección de Obras de Historia, México.

Jahn J (1963) Muntu: Las culturas neoafricanas, FCE, México. 

Metraux A (1963). Vodú, Buenos Aires, Sur.

Julio Glockner
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
“Alfonso Vélez Pliego”, BUAP
julioglockner@yahoo.com.mxJ u l i o  G lo c k n er ©

 E
nr

iq
ue

 S
ot

o.
 T

or
tu

ga
 g

ig
an

te
 (G

eo
ch

el
on

e 
ni

gr
a)

, i
sl

a 
Sa

nt
a 

Cr
uz

, G
al

áp
ag

os
, 2

01
3.

julioglockner@yahoo.com.mx


31




