© Enrique Soto. Fragata magnifica o fragata real (Fregata magnificens), Seymour Norte, Galdpagos, 2013.



Glockner J. Entidades espirituales en el vudu haitiano. ‘

www.elementos.buap.mx
Elementos 98 (2015) 23-30 ‘ P

Entidades espirituales
E VUDU HAITIANO

)

Julio Glockner

A Blanche, Susy y Sylvie

Por su comparia, hospitalidad y amistad.

Estudios de sociologia e historia de las religiones han mos-
trado el importante papel que desempenio la religiosidad afri-
cana como elemento de cohesion social e identidad étnica
entre la poblacion que fue sometida a la esclavitud en las
Antillas a partir de la segunda mitad del siglo XVII. Se ha re-
saltado también la importancia del vudi como detonador en
el proceso de independencia de Haiti los Gltimos afios del
siglo XViIl'y los primeros del XIX, sefialando que tanto el des-
interés de los blancos y su iglesia catolica por evangelizar a
la poblacion negra, como el resurgimiento de la religion an-
cestral africana como simbolo de resistencia de los esclavos,
dieron lugar a la aparicion simultanea, por un lado, de una
nueva y empobrecida nacion, y por otro, a la conformacion

Elementos 98, 2015, pp. 23-30


http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx

de una original expresion religiosa afro americana que
hoy conocemos como vudu haitiano.

Por diversas razones, durante al menos un siglo, el
XIX, la sociedad occidental no pudo comenzar a analizar
detenidamente, con una mirada antropoldgica, lo que
ocurria a nivel individual y colectivo, en el proceso de
gestacion de esta religion tan mal comprendida, difa-
mada y agredida. Durante el siglo veinte hubo importan-
tes aportaciones a su comprension con los trabajos de
Jean Price-Mars, Melville Herkskovits, Alfred Metraux y
mas recientemente Roger Bastide y Laénnec Hurbon.

En la teogonia vudu, la nocion de Dios evoca una
fuerza cosmica impersonal, “que llena todos los espa-
cios —dice el sacerdote vudi Max Beauvoir. Es el Gran
Maestro de todo lo existente. Esta mas alla de las for-
mas y de todo lo que se puede expresar con palabras.
A este Buen Dios se le encienden velas y se le rezan
las plegarias”. A pesar de que esta deidad suprema se
mantiene distante e indiferente ante los asuntos hu-
manos, en una suerte de quietud sacramental que le
ha valido el calificativo de Deus Otiosus, ha creado
una multitud de seres espirituales, llamados /oa, para
atender las cuestiones terrenales. Los /oa son image-
nes detalladas de Dios, energias vibrantes y actuantes
de Dios”.!

Esta concepcion teista del vudu haitiano esta inti-
mamente asociada a la nocion de Ntu, que es la fuerza
universal en si, “aquella fuerza en que coinciden el sery
el ente”, es decir, que nunca se manifiesta separada de
sus formas fenoménicas, formas que los estudiosos del
pensamiento africano clasifican en cuatro categorias:

1) Muntu, se refiere a los humanos vivos y muer-
tos, a los espiritus y al Buen Dios. Muntu es la fuerza
que tiene el don de la inteligencia.

2) Kintu remite a todas aquellas fuerzas-ente que
no pueden actuar por si mismas y que dependen del
impulso o del mandato de un Muntu. A ella pertenecen
los animales, las cosas, los minerales y las plantas,
con excepcion de ciertos drboles hierofanticos que
pertenecen a los muntu por su caracter sagrado.

3) Hantu hace referencia a la fuerza que emana de la
confluencia del tiempo y el espacio en una circunstan-
cia determinada.

1

© Enrique Soto. Palo santo (Bursera graveolens), Galapagos, 2013.

4) Kuntu es una fuerza modal que expresa la esencia
de algo por encima de las particularidades en que se ma-
nifiesta. Por ejemplo la risa, la belleza, la brutalidad...?

Podemos decir, entonces, que para compensar el
desinterés de la deidad suprema, el politeismo vuduis-
ta concibio su desdoblamiento en una multitud de /oa

© Enrique Soto. Pareja de fragatas, Seymour Norte, Galdpagos, 2013.




© Enrique Soto. Gaviota tijereta (Creagrus furcatus), Galapagos, 2013.

con los cuales es posible mantener relaciones de ca-
racter utilitario para resolver infinidad de problemas
que se presentan en la vida cotidiana y que tienen que
ver con la salud, el bienestar material, las crisis emo-
cionales, las satisfacciones sentimentales, la adivina-
cion, pero también con la utilizacion de sus poderes
para realizar actos de magia negra y hacer dafo a otros
por iniciativa propia 0 como venganza por males recibi-
dos con anterioridad.

© Enrique Soto. Bahia Tortuga, isla Santa Cruz, Galapagos, 2013.

Un mito vudu explica que después de haber creado
la tierra y los animales, el Buen Dios envid a los doce
apdstoles, pero eran demasiado orgullosos y termina-
ron por revelarse contra su creador. Como castigo a
su soberbia Dios los envi6 a Guinea, donde se multipli-
caron. Sus descendientes, convertidos en /oa, ayudan
a sus servidores cuando se encuentran en desgracia.
Uno de los apdstoles, que se rehuso a ir a Guinea, se
dedic0 a la hechiceria y tomo el nombre de Lucifer. Mas
tarde. Dios envi6 otros doce apdstoles que se compor-
taron como hijos obedientes y predicaron el Evangelio.
Son ellos y sus descendientes los que se llaman santos
de la iglesia. Los /oa y los santos trabajan de comun
acuerdo, encontrandose a la mitad del camino entre la
tierra y el cielo, para que Dios escuche las suplicas de
los humanos.?

La referencia a Guinea en este mito no se refie-
re al pais ni a una zona geografica en particular, si-
no a un lugar mitico que se encuentra en el fondo del
mar. Lugar de origen y destino de los espiritus. Segun
el vuduismo todos los santos son /oa, pero no todos
los loa son santos. La iconografia catolica ha servi-
do para representar a los /oa mas importantes, cuyas
imagenes se encuentran en todos los peristilos que
tienen los templos, llamados humfo, y que sirven pa-
ra realizar las ceremonias. De este modo tenemos a la
Virgen Dolorosa representando a Erzulie, diosa mari-
na del amor, elegante y sensual; a San Patricio repre-
sentando a Damballah, deidad de la fertilidad; a san
Isidro como Zaca, divinidad de la agricultura; a Santia-
go Caballero como Ogu Batala, deidad de la guerra y el
fuego; a san Cosme y san Damian como los gemelos

Marassa, nimenes de la salud y la lluvia...
Decia que no todos los /oa tienen la misma impor-

tancia, la ascendencia mistico-cultural de algunos de
ellos con las antiguas deidades africanas, que son ve-
neradas en todos los templos, marcan una diferencia
significativa con otros espiritus menores, generalmen-
te de origen local y de reciente creacion, denominados
“criollos”. Al ser el vudl un complejo religioso carente
de una ortodoxia rigida y de un cuerpo sacerdotal que
vigile celosamente su cumplimiento, el margen de li-
bertad que los practicantes tienen para enriquecer el



© Enrique Soto. Isla Santa Cruz, Galapagos, 2013.

culto es bastante amplio. En este sentido, el vudu es un
meétodo para inducir una intensa experiencia mistica,
individual y colectiva, de la cual surgen, con alguna fre-
cuencia, seres sagrados que pueden desaparecer con
el paso de las generaciones, o persistir en la memoria
colectiva y la ritualidad hasta lograr un lugar de cierta
relevancia entre los demas espiritus que conforman el
panteon vuduista. Alfred Metraux da cuenta del surgi-
miento de un espiritu criollo en el seno de una familia
que le era conocida. Resulta que cerca de Puerto Prin-
cipe, un pescador encontrd una piedra con dos peque-
fas conchas adheridas y decidio llevarla a su casa sin
darle mayor importancia al hallazgo. Pero pronto advir-
ti6 que su suerte lo habia abandonado. Fue a consul-
tar a un hungan (sacerdote vudd), quien le revelo que
la piedra era en realidad un nuevo /oa llamado Capitan
Déba. Le sugirio que guardara el objeto, que a partir de
ese momento comenzo a adquirir una importancia in-
usitada, en una lampara de aceite que debia mantener
encendida y que le ofreciera sacrificios. Al seguir estas
indicaciones se terminaron sus problemas. Al morir el
pescador heredo el /oa su hija, comerciante en Puerto
Principe, quien continud con el culto. Ella le atribuyo la
apariencia y los gustos de un oficial de la marina ame-
ricana que conocid a través de un amante (recordemos
que los marines invadieron Haiti durante dos décadas).
La mujer le ofrecia cada afio una comida al Capitan Dé-
ba y ese dia, poseida por su /oa, se ataviaba con una
gorra y, sentada sobre un taburete, aparentaba remar

26

mientras cantaba canciones marineras en inglés.* Si
este /oa no ha desaparecido adn, es probable que se
haya incorporado a la escolta de algunas deidades ma-
rinas como Ogu-balindy6, Agau, o Agiie-taroyo.

Los /oa se agrupan en familias o naciones (nan-
chon en creole) que evocan un origen étnico, princi-
palmente yoruba y fon, y se dividen en tres grandes
categorias: Rada, Petro y Kongo.

a) El rito Rada se dirige a los espiritus de origen
dahomeyano, son llamados /oa guinen y se les con-
sidera como buenos o dulces. Es el rito principal del
vudud haitiano y se lleva a cabo en las ceremonias de
iniciacion mediante las cuales el aspirante se convierte
en ousin, esposo o esposa de un /oa. Entre los /oa rada
mads importantes figura la pareja cosmica que forman
Dambalahy Aida Wedo, seres acuaticos representados
por dos serpientes encargadas de asegurar el vinculo
entre el cielo y el mar a través del trueno y de facilitar
a los devotos la adquisicion de prestigio y bienes ma-
teriales. La imagen de san Patricio expulsando a las
serpientes de Irlanda ha sido tomada por el vuda como
representacion de Damballah Wedo. Los /oa rada no
trabajan con los hechiceros y su naturaleza acuatica
se opone a la ignea de los /oa petro.

b) El rito Petro proviene de don Pedro, un personaje
del siglo XVIIl cuyo nombre sustituyo, por razones que
se desconocen, al de alguna nacion cuyo rito favore-
cia. Los /oa petro proceden en su mayoria de laisla an-
tillana y su popularidad se debe a que son magos so-
brenaturales que lo mismo pueden acarrear beneficios
que propiciar el mal. Son espiritus fuertes, vengativos

© Enrique Soto. Playa Garrapatero, isla Santa Cruz, Galapagos, 2013.




y amargos. Un /oa rada puede matar por castigo, pero
nunca por pura maldad, como puede hacerlo un /oa
petro. No obstante, a este rito pueden pertenecer tam-
bién los /oa rada bajo su aspecto violento. Existen mu-
chos espiritus rada con un sobrenombre petro, 1o que
los hace sospechosos de trabajar “con las dos ma-
nos”, es decir, con el bien y el mal, o de plano adjudi-
carles una mala reputacion como seres malévolos. Un
espiritu en el que se manifiesta esta ambivalencia es el
loa Legba, invocado al inicio de todo culto vudl porque
es quien abre las puertas de la dimension espiritual y
por ello se asocia a san Pedro. Legba es el sefior de los
linderos que unen y separan el mundo de los humanos
y el de los espiritus. Es el guardian de los umbrales que
permite el paso entre ambas dimensiones. Es también,
en consecuencia, el sefior del transito, de los caminos
y las encrucijadas, lugares frecuentados por los ma-
los espiritus y propicios a las artes magicas. Por esta
razon los brujos le rinden culto y preside sus encanta-
mientos y hechicerias. Aunque es representado como
un anciano harapiento que anda en muletas, con una
pipa en la boca, su fuerza es brutal y generalmente de-
rriba al poseso y lo sacude violentamente en el suelo,
0 lo deja inerte, como golpeado por un rayo. A Legba
se le invoca al inicio de los rituales y a Barén Samedi,
Sefior de los muertos, con quien comparte el simbolo
de la cruz, al finalizar las ceremonias.

c) Finalmente, el rito Kongo comprende a los /oa de
origen bantd. No es tan popular como los anteriores y
se le reconoce por su exuberancia y por el sacrificio
canino que les gusta recibir a los espiritus.®

© Enrique Soto. Bosque de escalesias, isla Santa Cruz, Galapagos, 2013.

© Enrique Soto. Escalesias, isla Santa Cruz, Galapagos, 2013.

Los /oa habitan en el mar, pero también en el fon-
do de las aguas dulces, corrientes o estancadas, en
las montanas, las rocas, las cuevas y los arboles. Los
hugan 'y 1as mambo poderosos los visitan en sus mo-
radas y permanecen con ellos por largas temporadas.

Para propiciar su descenso y su inmediata encarna-
cion en las personas asistentes al ritual de posesion, se
disenan en el piso del templo, utilizando harina o ceni-
za, los dibujos sagrados llamados vévé, que contienen
los simbolos mds relevantes de los /oa cuya presencia
se requiere: El corazén de Erzulie; las serpientes de
Demballah; la espada de Ogu; las muletas de Legba;
la cruz de Samdi Baron; los platos de los gemelos Ma-
rassa... El descenso de los espiritus ocurre por el poste
central, axis mundi que se encuentra en el centro del
peristilo. De pronto, entre los participantes dispuestos
a recibirlos danzando en torno al poste, comienzan a
aparecer, con mas 0 menos violencia, una serie de ges-
ticulaciones y movimientos corporales que poco a po-
co van conformando una actitud, un comportamiento,
que gradualmente revela al espiritu que esta presente.

LA POSESION

La posesion es el nucleo de la ritualidad vudd. Se tra-
ta de una hierofania, es decir, de la aparicion de un ser

Entidades espirituales en el vudd haitiano 27



© Enrique Soto. Seymour Norte, Galdpagos, 2013.

sagrado inducida por ayunos, musica, cantos y dan-
za, en el cuerpo del poseso. Esta manifestacion de lo
sagrado permite el contacto permanente con una di-
mension espiritual que no es ajena al mundo humano,
al contrario, es su complemento y se acude a ella pa-
ra recibir consejos, advertencias, reprimendas o in-
dicaciones que son utiles para resolver o enfrentar
de mejor manera los problemas del mundo cotidia-
no. Gon la posesion, la creencia en la existencia de los
loa deja de ser una mera representacion del imaginario
colectivo para manifestarse en un hecho contunden-
te, sobre todo para el poseso, pero también para los
asistentes al ritual, un hecho estremecedor que deja
la certeza absoluta de que se ha compartido una ex-
periencia mistica con una o varias entidades sobre-
naturales. En el vudd la dimensidn espiritual no es un
asunto de especulacion teologica, es una recurrente
experiencia sensitiva, corporal, que permite su plena
insercion en la dimensién material: la huella que de-
ja cada acto de posesion en el individuo y su comuni-
dad hace que la dimensidn espiritual sea considerada

28

© Enrique Soto. Piquero o alcatraz de patas azules (Sula nebouxii), Galapagos, 2013.

como un componente fundamental de la vida humana
y sus asuntos.

Los /oa son una compresencia porque, aunque no
sean percibidos por los sentidos y la conciencia a ple-
na luz del dia, se cuenta con su existencia y su inter-
vencion en el acontecer diario. La certeza de la accion
de estos seres invisibles se reafirma en el acto de la
posesion, cuando los foa se hacen presentes con una
voz y un comportamiento inconfundibles, con un len-
guaje oral y gestual que revela su disposicion a tener en
cuenta las cuestiones humanas haciendo sugerencias
o reprendiendo y castigando al poseido y sus semejan-
tes. El Joa puede ser comprendido como la irrupcion,
durante el trance, de la memoria colectiva deificada y
convertida en discurso ético-religioso, en expresion
corporal simbolica, con una finalidad terapéutica, adi-
vinatoria y sacramental. Un /oa es la metafora de una
relacion bio-psico-social que exige ser atendida.

La posesion implica la anulacion del yo individual
para ser sustituido por un alter ego de caracter colec-
tivo, el /oa. El espiritu que ocupa al poseso es gregario
no solo porque al ser invocado, 0 cuando se le antoje
manifestarse, puede hacerlo en un namero indefinido



© Enrique Soto. Nido de piquero de patas azules, Seymour Norte, Galdpagos, 2013.

de personas, sino también porque el /oa representa un
proposito y una voluntad que decide mas alla del indi-
viduo. El Joa expresa lo que una cierta comunidad (fa-
milia, vecinos, aldea) espera del individuo, o espera
que le ocurra al individuo. En la concepcion vuduis-
ta el transito entre lo material y lo espiritual es tam-
bién un giro sutil en las formas de existencia de lo
individual y o colectivo. Esta circunstancia produce el
cruce de las dos dimensiones: hace posible, simulta-
neamente, la personificacion de la divinidad y la divi-
nizacion de la persona.

EL PEQUENO Y EL GRAN ANGEL

Todo individuo posee dos componentes espirituales:
el Pequefio y el Gran Angel Bueno. Para que un /oa se
manifieste, es indispensable que el primero de estos
componentes lo abandone, mediante un preambulo
ritual en el que, a través de la musica de tambores, los
cantos de un coro y la danza, se induce la salida de
esta entidad espiritual, en la que reside la memoria, la
conciencia y la voluntad, hasta provocar un estado de
crisis, previo a la ocupacion del individuo por un /oa.

El vudd haitiano distingue dos tipos de crisis, en-
tendiendo esta como el abandono del si mismo de la
persona y su sustitucién por una entidad espiritual
que lo domina temporalmente.

La primera forma, llamada /oa bossal, se refiere
a una suerte de “trance salvaje”, desordenado y ca-
rente de un contenido preciso, que ocurre las prime-
ras veces que un /oa se manifiesta y que habra que ir
controlando e incorporando al mundo de las normas
culturales establecidas por la costumbre ritual. De ahi
la importancia de |a iniciacion, que cumple el papel de
socializar, de domar a ese potro salvaje para que se
conduzca de acuerdo a un codigo reconocible por la
tradicion mitica y ceremonial.

Mediante la iniciacion se pretende alojar un /oa, en
forma definitiva, en la cabeza del nedfito. Este ritual tie-
ne el proposito tanto de poner a salvo al iniciado del
riesgo de locura al que esta expuesto en los caoticos
trances salvajes, como de ir construyendo en él un dis-
curso simbdlico, verbal, gestual y corporal, median-
te el cual pueda expresarse y ser comprendido por su

Entidades espirituales en el vudd haitiano 29



comunidad. El foa que lo posee dejara de ser /oa bos-
sal (salvaje) para llamarse loa-mait-tete “Senor de la
cabeza”, que se encargara de dirigir y proteger a quien
ahora se llamara ounsi, por el resto de su vida. A 1a ini-
ciacion se recurre por mandato de un /oa en suenos o
a través de un poseso durante una ceremonia, por el
padecimiento de una enfermedad, o porque se ha reci-
bido un /oa en herencia. Después de un periodo de pre-
paracion, en el que los novicios deben consagrarse a
ejercicios de piedad en las iglesias vecinas y tomar ba-
fos con plantas sagradas, seran recluidos en una habi-
tacion dispuesta en el templo, durante un periodo que
oscila entre una semana y quince dias, cumpliendo una
dieta ligera, acostados sobre el vévé o dibujo sagrado
del /oa que se posara en su cabeza, con un cataplasma
sobre ella para lograr su alojamiento, mientras apren-
de letanias e invocaciones indispensables para comu-
nicarse con el mundo sobrenatural. El cataplasma,
compuesto con pan mojado en vino, fideos, maiz tos-
tado, arroz con leche, acaséan (sopa de mandioca con
leche y azucar), todo salpicado con jarabe y sangre,
se coloca en hojas sobre un paruelo que cubrird la ca-
beza y los ojos del iniciado durante toda su reclusion.
Antes de aplicar el cataplasma el sacerdote les corta-
ra a los neofitos un mechon de cabello de la coronilla,
les quitara algunos pelos de las axilas y el pubis y les
recortara las ufias de la mano y el pie izquierdos. Estas
partes del cuerpo, que representan al Buen Angel o al-
ma de la persona, seran envueltas en hojas de platano
con ingredientes parecidos al cataplasma y se guarda-
ran en un recipiente, llamado pote-cabeza, para colo-
carlo en el altar del humfo. El alma del novicio queda
pues bajo la proteccion del hungan, si es que lo desea,
0 se le entregara el recipiente al concluir su iniciacion.
De esta manera se establece un vinculo perdurable en-
tre un /oa protector y el practicante del vudu hasta el
dia en que este muera. Entonces se realizara la cere-
monia de la “desunion” (dessounen) para retirar al loa
del cadaver.5 Un momento importante de los ritos fune-
rarios consiste en la incineracion de los restos que re-
presentan al Buen Angel del difunto.

Ante la enorme tragedia provocada por el terremoto
del 12 de enero de 2010, cientos de miles de personas

murieron sin haber recibido los correspondientes ritos
funerarios. Sus espiritus, contrariados, nos dijo Max
Beauvoir, vagaban por las calles y rondaban los hoga-
res de sus familiares en busca de descanso, perturban-
do la vida de los sobrevivientes. El temor a los muertos
en la sociedad haitiana es tan fuerte como sus con-
vicciones religiosas. Al desastre material se anadia la
angustia de saber el desamparo sufrido por el Buen An-
gel y los loa de sus parientes y conocidos. Entonces
el hungan mayor de Puerto Principe celebrd un ritual
masivo para conducir a esa multitud de espiritus hacia
el fondo del mar, hacia Guinea, donde fueron recibidos
por las deidades de los muertos y el mar, como Baron
Samediy su compariera Madame Brigitte, por Aglie Ta-
royo, deidad marina y sus ayudantes, la Sirena y la Ba-
llena. En el vudd —dice Max Beauvoir— pensamos que
los espiritus van al mar porque nacemos de un liquido
que sale con nosotros al mundo al romperse la fuente
de nuestra madre. Al morir volvemos, no al polvo, co-
mo dicen los cristianos, sino al agua primigenia de la
que vinimos.

NOTAS

Beauvoir (2008): pp. 11-73.

Jenha (1963): pp. 136-141.

Metraux (1963): p.282.

4 Ibid,p.71.

5 Metraux (1963); Hurbon, 1998.

& Metraux (1963): p. 172y Hurbon (1998): p. 113.

~

©

BIBLIOGRATFIA

Bastide R (1982). Los cultos afro americanos, en PUECH, Henri-Charles (Dir):
Historia de las religiones, Movimientos religiosos derivados de la aculturacion (pp.
51-79), volumen 12, Siglo XXI, México DF.

Bastide R (1972). £l suerio, el trance y la locura. Amorrortu Editores, Buenos Aires,
Argentina.

Beauvoir M (2008). Lapriyé Ginen, Edisyon Prés Nasyonal d’ayti, Koleksyon Memwa Vivan.
Coachy LG (1989). Vodu, brujeria y folklore en Haiti, Costa Amic, México.

Hurbon L (1998). Los misterios del vudu, Ediciones B, Barcelona.

Hurbon L (1993) £/ bdrbaro imaginario, FCE, Seccion de Obras de Historia, México.
Jahn J (1963) Muntu: Las culturas neoafricanas, FCE, México.

Metraux A (1963). Vodu, Buenos Aires, Sur.

Julio Glockner

Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades
“Alfonso Vélez Pliego”, BUAP
julioglockner@yahoo.com.mx

© Enrique Soto. Tortuga gigante (Geochelone nigra), isla Santa Cruz, Galdpagos, 2013.


julioglockner@yahoo.com.mx






