
Xolocotzi Yáñez A. La cercanía del mundo. Reflexiones 
sobre el decir filosófico. Elementos 97 (2015) 15-19

15

w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

A Ricardo Gibu, con empatía fenomenológica.

La difícil escritura filosófica

De ciclo en ciclo aparecen siempre notas en torno al habla y es-

critura de los filósofos. Hace algunos años Mario Bunge se refi-

rió a los escritos de Martin Heidegger caracterizándolos como 

los de un esquizofrénico (2008). Más allá de la unilateralidad 

de estos juicios, los señalamientos de Bunge reflejan lo que se 

piensa de la filosofía en múltiples escenarios: que no sirve para 

nada y que solo se trata de puro “rollo”. Estas ideas se refuer-

zan cuando se frustra la mínima comprensión de algún texto 

filosófico. La posibilidad de entender la “utilidad” de la filosofía 

depende en gran parte de captar el sentido de sus textos, pero 

si estos son inaccesibles, entonces se cierra todo posible in-

tento de hacer transparente la pertinencia de la filosofía.

	 Quizás autores como Platón o Nietzsche han tenido éxi-

to porque sus estilos parecen ser más accesibles mediante 

diálogos o aforismos. Sin embargo, en sentido estrictamente 

E l e m e n t o s  9 7 ,  2 0 1 5 ,  p p .  1 5 - 1 9

Ángel Xolocotzi Yáñez

La cercanía del  
			   R e f l e x i o n e s  s o b r e 

e l  d e c i r  f i l o s ó f i c o

m
u

n
d

o

http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx


16

filosófico no podríamos restar importancia a Hegel o 

Husserl por su modo “oscuro” de escribir tratados. Sa-

bemos que la importancia de un autor no se puede me-

dir por la claridad u oscuridad de lo escrito, sino por la 

trascendencia de sus impulsos. Así, el socialismo re-

al no se entiende sin Marx y este a su vez no se com-

prende sin Hegel, a pesar de lo inaccesible que pudie-

sen parecer sus textos.

	 Ante esta situación podríamos preguntarnos ¿por 

qué se dificulta la lectura de textos filosóficos? ¿Acaso 

no todo texto es solo un determinado orden de pala-

bras? ¿Presenta la escritura filosófica un sentido espe-

cífico? ¿Cómo podemos entender el uso de las palabras 

por parte de los filósofos? A continuación llevaré a cabo 

una aproximación pensante al decir filosófico en su cer-

canía con el decir poético y en su diferencia con otros 

modos de escritura.

 

El decir cotidiano y el decir científico

Partimos del hecho de que lo que hacemos con las pa-

labras es hablar y las usamos generalmente para comu-

nicarnos. Al salir de una pesada clase puedo dirigirme a 

mi acompañante y decirle que “tengo tiempo para tomar 

una copa de vino”. Al oyente le queda claro lo que digo 

y puede asentir o justificar su negativa. En este ejemplo, 

el término “tiempo” es entendido sin mayor problema en 

tal proceso de comunicación. Si uno es estricto, resulta 

improbable pensar que alguien pueda “tener” el tiempo, 

pero en el proceso de comunicación se entiende: “tener 

tiempo” no es captado en sentido literal, sino como el 

hecho de que uno está disponible para tal o cual co-

sa. En este caso yo “tendría tiempo”, es decir, estaría 

disponible para tomar una copa de vino y no para leer 

alguna tesis doctoral o un artículo para dictaminar. 

	 Sin embargo, también sabemos que si nos alejamos 

de los giros cotidianos en nuestro proceso comunica-

dor, podemos usar los términos en otros sentidos. Uno 

de ellos es aquel que busca no comunicar, sino infor-

mar: en este caso se trata de emplear un término como 

“tiempo” con la intención de que este sea aprehendido 

en un significado concreto u “objetivo”. Ya no se pre-

tende entender el término a partir de su contexto, como 

es el caso del “tener tiempo”, sino que ahora se busca 

captarlo desde su contenido significativo; es decir, des-

de aquello que pueda decir de modo objetivo lo que se 

indica con el término “tiempo”. No cuesta mucho traba-

jo diferenciar el uso comunicativo del uso informativo 

porque en el primer caso nos ceñimos al contexto y en 

el segundo más bien al texto, al significado de “tiempo”. 

Un informe científico, en este caso, presupone una idea 

de tiempo y no tanto su aprehensión a partir del con-

texto, como puede ocurrir en el lenguaje cotidiano. Si 

en un artículo científico se dice que el movimiento du-

ró “tanto tiempo”, queda claro que se trata del tiempo 

cuantificable y cronométrico, determinado con base en 

la observación de un reloj. 

	 Hasta aquí podría quedar explicitado el sentido co-

tidiano de las palabras, apegadas al contexto, y el sen-

tido delimitado de las mismas, apegadas al texto, en 

el caso de una tematización científica. Sin embargo, y 

para continuar con el apoyo terminológico a partir de 

Paul Ricoeur (1970), podríamos también abordar las 

palabras a partir de su pretexto. Es decir, se puede te-

matizar la palabra desde un ámbito que no remita ni al 

contexto, ni al texto, sino a su pretexto. Así, la palabra 

puede ser aprehendida en sentidos diferentes: a par-

tir de un uso circunstancial, un significado determina-

do o un ámbito previo a la palabra misma. El contexto 

corresponde al habla cotidiana circunstancial; el tex-

to, al decir significativo de la ciencia, y el pretexto, al 

lenguaje poético y filosófico. Pero ¿en qué sentido ex-

presa la palabra poética o filosófica el pretexto del len-

guaje? Veamos esto.Ángel Xolocotzi Yáñez

© Alfonso E. Galina G.



17

decir se apartan de la comunicación y la información, 

hay diferencias centrales entre la palabra poética y la pa-

labra filosófica. Las palabras en filosofía no comunican 

ni informan pero tampoco muestran la movilidad del len-

guaje que se da en el poetizar. Más bien se dirigen a una 

otredad. Desde su inicio, el decir filosófico ha tratado de 

pensar aquello que no se alcanza a aprehender mediante 

la simple mirada de la cotidianidad. El escritorio, el agua, 

el tiempo, el pasto, el vino, el mundo, etc., pueden ser 

comunicados o se puede informar sobre ello, pero tam-

bién pueden ser pensados. ¿Cómo piensa la filosofía a 

partir de la palabra? Si digo que el escritorio está aquí, 

que hoy tengo tiempo para tomar una copa de vino, que 

las elecciones tuvieron lugar el 1 de julio o que no hay 

que pisar el pasto, parece que esta manera de hablar di-

fícilmente podría ser identificada con un decir filosófico. 

La tradición nos muestra que los filósofos generalmen-

te no hablan de esto y, como decíamos al inicio de este 

escrito, su lenguaje parece más bien rebuscado y “aleja-

do” de las palabras que nombran lo inmediato.

El decir filosófico

En este punto hay que advertir que el posible decir filo-

sófico que piensa las palabras no debe ser confundido 

con un análisis del “discurso filosófico” o con la disec-

ción de cada término empleado. El decir filosófico no 

debe ser entendido como el análisis “filosófico” de cada 

palabra. Más bien se trata de un decir peculiar, ya que 

El decir poético

En la poesía, la palabra no es aprehendida como lo que 

significa o comunica, sino precisamente como aquello 

que abre una dimensión más allá del significado. Para 

continuar con nuestro ejemplo en torno al tiempo, po-

dríamos recordar unos versos de Juarroz: 

Todo es recuerdo.

Y todo recuerdo es cambio,

Salvo el primero,

Que nunca existió,

Porque no había qué recordar.

O lo que había era algo 

Que no se somete al recuerdo,

Algo así como una sustancia sin poros

En la que ni siquiera podía penetrar

el agua del tiempo.

(2002, p. 80, cursivas mías).

	 Más allá de cualquier descripción filológica, queda 

claro que aquí el poeta no se refiere ni al uso cotidiano ni al 

científico al nombrar el término “tiempo”. Diríamos que 

no tiene sentido decir “el agua del tiempo”. Evidentemente

no se trata aquí ni de comunicación ni de información, 

sino de un desplazamiento que busca eliminar cualquier 

distancia con la palabra en el lenguaje. La poesía busca 

captar la palabra como palabra y así mostrar al lengua-

je de una manera total. La palabra en la poesía no se su-

bordina al uso comunicativo o informativo, sino que colo-

ca a la palabra como tal. Precisamente uno de los aportes 

de Martin Heidegger (2006) en este rubro consiste en ha-

ber dilucidado el carácter del arte frente a otros modos de 

manifestación de las cosas: en el arte, la materia lucha 

contra cualquier subordinación de sentido y se coloca co-

mo la materia que es. Así, en la pintura, los colores no se 

subordinan a un uso determinado para ciertas funciones, 

como lo blanco para proyectar la luz o lo rojo para desta-

car; tampoco en la escultura el material se subordina a la 

funcionalidad de los artefactos, como la tela acolchona-

da para una silla o la dureza del escritorio. Asimismo, en 

la poesía la palabra se mantiene como palabra y esta no 

depende del significado o de los procesos comunicativos.

	 A pesar de que la palabra en la poesía se identifi-

ca con el decir filosófico en tanto que ambos modos de La cercanía del mundo. Ref lexiones sobre el decir f ilosóf ico

© Alfonso E. Galina G.



18

un origen etimológico o histórico, sino de comprender 

la palabra. Para eso se requiere entonces la distancia 

que posibilite la cercanía con la palabra. En la comu-

nicación y en la información, a pesar de la inmedia-

tez de la palabra que nombra cosas, hay un olvido del 

lenguaje mismo porque la palabra es usada pragmáti-

camente: el objetivo de la palabra es determinado des-

de un ámbito ajeno al lenguaje. Se comunica que hoy 

puedo tomar una copa de vino porque quiero platicar 

relajadamente con alguien, se indica que no se debe 

pisar el pasto porque se daña, se informa que el expe-

rimento duró tanto tiempo porque se quiere saber los 

resultados, etcétera. Se trata en todos estos casos de 

comunicar o informar a partir de objetivos y metas aje-

nas al decir mismo. 

	 En la filosofía, empero, hay un distanciamiento de 

lo inmediato para buscar la cercanía. Hay cierto quie-

bre. Esto ha sido tematizado filosóficamente de diver-

sos modos y resumido bajo el término “método”. Así, 

la palabra no puede ser olvidada en tanto lenguaje, sino 

que debe ser tomada como palabra, pero distante de sí 

misma. El decir filosófico es, pues, una manera de en-

tender aquello en lo que estamos, el mundo, de forma 

lingüística. Sin embargo, para lograr la cercanía con lo 

nombrado se requiere, decíamos, un quiebre con el sig-

nificado determinado. El tratamiento filosófico de las 

palabras entonces se distancia del significado corrien-

te y determinado para tratar de entender lo nombrado o 

la palabra nombrante en tanto es tal o cual cosa. 

como hemos anticipado, la historia de la filosofía pare-

ce mostrar que no todas las palabras son “filosóficas”. 

Tenemos términos como “trascendencia”, “a priori”, 

“categorías” que son usados frecuentemente en textos 

filosóficos, pero eso, al parecer, no ocurre con “pasto” 

o “vino”, aunque sí con “mundo”, “tiempo” o “espacio”.

	 ¿Por qué “tiempo” y “espacio” pueden ser pensadas 

filosóficamente y no así “pasto” o “vino”? Precisamente 

lo que inició como filosofar en Grecia fue la posibilidad 

de pensar la palabra en su divergencia, es decir, en re-

ferencia a aquello que la constituye como tal palabra. 

No se trata del origen de su significado, sino del senti-

do que adquiere. Y esto inició como la relación de algo 

con la totalidad: su ordenamiento o, en términos más 

apegados al griego, su carácter cosmológico (kosmos 

= mundo en tanto orden). Así, “pasto” o “vino” solo tie-

nen sentido en su carácter relacional con otras cosas: 

tierra, sol, agua, etcétera. De ese modo, podemos decir 

que ya el hecho de tomar cualquier palabra como punto 

de partida, remite, sin saberlo, a otra “cosa”: remite al 

fondo en donde se inserta tal término. Precisamente lo 

que ha hecho la filosofía en su tradición ha sido inten-

tar pensar ese horizonte presupuesto, no conocido, y 

nombrarlo de alguna manera: mundo, ser, trascenden-

cia, condiciones de posibilidad, etcétera. 

	 El hecho, pues, de que la tematización de “vino” o de 

“pasto” refiera al horizonte en donde se inserta o des-

de el cual puede ser pensado, parece indicar que la in-

mediatez de las cosas es abandonada para destacar 

solo esa otredad mediante un vocabulario propio, qui-

zá con sus significados peculiares. Pero ¿en verdad 

es así? No, porque tal visión haría del filosofar un mo-

do específico de significar y comunicar. Y eso es pre-

cisamente de lo que se tomó distancia anteriormente. 

La filosofía es un modo de decir que, de entrada, se 

diferencia del decir comunicativo e informante y, aun-

que en esta diferencia se une al decir poético, tampo-

co puede confundirse con este. En el decir poético las 

palabras no toman distancia de sí porque se muestran 

como tales; sin embargo, en la filosofía, las palabras 

son aprehendidas de modo diferente porque son vis-

tas en su respectividad. De esa forma, la palabra no se 

agota en su significado y por ello no se trata de buscar 

Ángel Xolocotzi Yáñez

© Alfonso E. Galina G.



19

	 Por eso, el modo de proceder filosófico inicia con la 

palabra conocida a partir de algún significado frecuente 

para desde ahí remitir a aquella otredad desde la cual se 

entiende. De esta forma se puede comprender porqué 

este tipo de decir puede ser visto como “pretexto”: se 

trata de una tematización que anticipa, de alguna forma, 

las posibilidades de cualquier nombramiento hecho por 

palabras tan comunes como “pasto” o “vino”. En el filo-

sofar partimos de lo cotidiano para desde ahí proceder 

en dirección a esa otredad cercana en la que estamos 

y a su vez desconocemos. Ya desde el inicio de la fi-

losofía en Grecia se deja ver el hecho de que aunque 

estemos en la inmediatez con las cosas, eso no signi-

fica que seamos cercanos a ellas. Si no se conoce el 

horizonte que me permite aprehender lo particular, en-

tonces, como decían algunos presocráticos (Heráclito y 

Parménides), somos como “ciegos” y “sordos” ante lo 

que aparece.

Conclusiones

El decir filosófico exige pues un modo de hablar o escri-

bir que no se conforma con lo simplemente nombrado 

en la inmediatez, sino que busca entender ese ámbito 

previo desde el cual se entiende lo cotidiano en su ser-

nombrado. Y ahí es en donde encontramos las compli-

caciones terminológicas en los escritos de filosofía. Sin 

embargo, tal dificultad no remite a una región ajena a lo 

cotidiano, científico o artístico; sino que se trata de un 

decir que en sus palabras insiste en advertir lo ya pre-

supuesto en todo comportamiento.

	 A pesar de que la imagen negativa más difundida del 

filósofo es aquella en donde Tales de Mileto cae en las 

zanjas por contemplar las estrellas y parece más bien 

huir o alejarse de “la realidad”, en ello puede verse tam-

bién la positividad de su acción al querer entender el 

mundo, mediante observaciones y mediciones. Estas le 

permitían ordenar el mundo y así incluso anticipar even-

tos como los eclipses. Así, Tales “abandonaba” la inme-

diatez de la zanja, que no percibía al mirar los astros, 

para obtener la cercanía del mundo (kosmos).

	 La relación no proporcional entre inmediatez y cer-

canía, como hemos mencionado a partir de Tales, puede 

dar pistas para entender lo propio de los textos filosófi-

cos, que no buscan otra cosa que aprehender la cercanía. 

Así, lo que se debe tener en cuenta al acercarse a los tex-

tos es que no se puede “leer” de modo indiferente como 

si toda palabra tuviese un sentido neutral. Por ello, si se 

tiene en cuenta el carácter diferenciador de los modos de 

hablar que hemos anticipado, entonces se debe tomar un 

texto filosófico o poético de modo diferente al periódico 

o a un tratado científico. Si esto se hace, se inicia un mo-

do de acceso que nos coloque ante el texto de tal forma 

que le permitamos hablar mediante una lectura meditada. 

Y quizás con ello se descubra el papel que, en una época 

técnica e indiferente, pueda tener todavía el filosofar.  

Re  f e r en  c ias 

Bunge M (2008). Las frases de Heidegger son las propias de un esquizofrénico, El 

País. Recuperado el 4 de abril de 2008. Recuperado de: http://elpais.com/diario/ 

2008/04/04/cultura/1207260003 _ 850215.html.

Ricoeur P (1970). Freud: una interpretación de la cultura, México, D. F., Siglo XXI.

Juarroz R (2002). Undécima Poesía vertical. Pre-textos, Valencia.

Heidegger M (2006). Del origen de la obra de arte. Primera versión, Universidad 

Iberoamericana, Revista de Filosofía 115:11-34.

Xolocotzi A (2011). La filosofía, ¿una embalsamadora de ideas? En C. Romano y J. 

A. Fernández (coords.), Filosofía y educación. Perspectivas y propuestas (pp. 15-23). 

BUAP, México.

Xolocotzi A y Gibu R (2011). Fenomenología, ontología y hermenéutica: las trans-

formaciones conceptuales de Heidegger. En A. Xolocotzi, R. Gibu, C. Godina, J. R. 

Santander (coords.), La aventura de interpretar. Los impulsos filosóficos de Franco 

Volpi (pp. 73-91). Eón-BUAP, México. 

Ángel Xolocotzi Yáñez
Facultad de Filosofía y Letras
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla
angel.xolocotzi@gmail.com

La cercanía del mundo. Ref lexiones sobre el decir f ilosóf ico

© Alfonso E. Galina G.

http://elpais.com/diario/2008/04/04/cultura/1207260003_850215.html
http://elpais.com/diario/2008/04/04/cultura/1207260003_850215.html
angel.xolocotzi@gmail.com


© Alfonso E. Galina G.


	Elem97.pdf
	58.pdf



