
Glockner J. Notas sobre la violencia y el mal.
Elementos 94 (2014) 3-11

3

w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

Quisiera comenzar recordando las investigaciones de una bió-

loga inglesa, una etóloga, para ser más preciso, Jane Goodall, 

una especie de Eva moderna que se internó durante muchos 

años en la selva africana, a la orilla del lago Tanganika, en 

Tanzania, para observar pacientemente y tomar nota de la 

conducta de los chimpancés. Primero lo hizo sola y después 

coordinando un equipo de estudiantes de universidades ingle-

sas y norteamericanas.

	 Durante la primera década su trabajo se desarrolló en un 

ambiente de armonía y avenencia con estos primates, que 

inspiraron en los observadores una creciente confianza debi-

do a que no habían presenciado ningún acto de violencia que 

pusiera en riesgo la vida de alguno de ellos. Todo se reducía a 

gritos, gesticulaciones y ademanes amenazantes que a lo mu-

cho culminaban con algún golpe sin importancia. Pero llegó 

el momento en que comenzaron a reportarse eventos de una 

intensa agresividad:

Julio Glockner

E l e m e n t o s  9 4 ,  2 0 1 4 ,  p p .  3 - 1 1

Ojo por ojo y el mundo se quedará ciego.

Gandhi

Notas sobre la 
violencia 

  maly 
el

http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx


4

En 1971 –escribe Goodall– uno de nuestros investi-

gadores observó un ataque brutal contra una hembra 

de una comunidad vecina. Unos cuantos de “nuestros” 

machos la habían golpeado y pisoteado, uno tras otro. 

Durante el asalto, que se prolongó más de cinco mi-

nutos, se apoderaron de su bebé, que tenía unos die-

ciocho meses, lo mataron y lo devoraron parcialmen-

te. La madre logró escapar, pero había perdido mucha 

sangre y estaba tan malherida que lo más probable es 

que muriera. 

	 A partir de ese momento comenzó a declinar la 

imagen idílica que Jane Goodall se había creado de los 

chimpancés, es decir, la imagen de un noble y buen si-

mio, algo semejante, digamos, a la idea que tuvo Juan 

Jacobo Rousseau del buen salvaje cuando pensaba en 

el hombre primitivo. El desvanecimiento de la imagen 

de un simio bueno la llevó a escribir lo siguiente: “Un 

buen día descubrimos que los chimpancés podían ser 

feroces y que, como nosotros, su naturaleza también 

tenía un lado oscuro”.

A veces –dice la bióloga– las interacciones entre 

“nuestros” chimpancés y las hembras “extranjeras” de 

otras comunidades adoptaban una forma singular. Una 

de aquellas desafortunadas hembras fue atacada por un 

grupo de machos adultos que estaba explorando el lí-

mite de su territorio. Subieron al árbol donde la hembra 

estaba alimentándose, con su cría agarrada al vientre. 

Ella hizo intentos desesperados por apaciguar a los ma-

chos adultos que la rodeaban, se acercó a ellos emitien-

do sonidos sumisos, agachándose junto a la rama. Por 

un instante pareció que funcionaba. Algunos machos 

comenzaron incluso a comer. Pero entonces un macho 

pasó junto a ella, y cuando ella alargó el brazo para to-

carle en un gesto claro de sumisión, él se apartó brus-

camente, se miró el brazo que ella había tocado, arrancó 

un puñado de hojas y las frotó vigorosamente contra su 

pelaje mancillado. Y entonces, minutos después, todos 

los machos se unieron en un brutal ataque colectivo. 

La cría murió, y las heridas de la madre eran tan graves 

que, aunque no pudimos verificar su muerte, estába-

mos convencidos de que no se recuperaría. 

	 Pero la violencia no se reducía a una agresión de 

los machos hacia las hembras, ocurría también la con-

sabida lucha entre machos, pero además el descon-

certante enfrentamiento entre hembras. Transcribo lo 

que relata Jane Goodall:

En 1975 registramos el primero de una serie de actos 

caníbales perpetrados por una hembra llamada Pa-

sión, que ocupaba un lugar muy alto en la jerarquía, y 

por su hija adulta Pom, contra bebés recién nacidos de 

hembras de su propia comunidad. Esta es la historia: 

Una chimpancé de nombre Gilka estaba sentada me-

ciendo a su bebé cuando apareció Pasión, le lanzó una 

dura mirada y la atacó con el pelo erizado. Gilka trató 

de huir chillando con fuerza, pero estaba lisiada, tenía 

una muñeca parcialmente paralizada como secuela de 

una epidemia de polio. Inválida y con un bebé en brazos 

no tuvo ninguna oportunidad. Pasión agarró al bebé, 

lo mató de un fuerte mordisco en la frente, y luego se 

sentó para compartir el siniestro festín con su hija y su 

hijo pequeño.

	 Es importante aclarar que este ataque ocurrió sin 

que hubiera escasez de comida, de modo que Pasión y 

su familia no necesitaban la carne de la cría para sobre-

vivir. Gilka, además, no pertenecía a otra comunidad, 

ella y Pasión se conocían de toda la vida. En cuatro 

años (entre 1974-78) nacieron diez pequeños en la co-

munidad de estudio y solo uno sobrevivió. El grupo de 

investigadores supo que Pasión y Pom mataron y de-

voraron a cinco de ellos. Cuando comenzaban a idear 

alguna forma de prevenir estos ataques, Pasión y Pom 

dieron a luz y los actos de canibalismo terminaron. 

	 Por último voy a referirme a otra forma de violencia 

observada por el equipo de Jane Goodall, está relacio-

nada con un comportamiento típicamente territorial y 

que llegó a convertirse, según la expresión de la propia 

autora, en una especie de guerra primitiva: Todo co-

menzó cuando la comunidad de chimpancés empezó 

a dividirse. Siete machos adultos y tres hembras con 

sus crías pasaban cada vez más tiempo en la zona sur 

del territorio, que hasta entonces había sido campo 

de acción y de vida de toda la comunidad. En 1972 ya 

era evidente que aquellos chimpancés habían forma-

do una comunidad totalmente nueva y separada. Esta J u l i o  G lo c k n er



5

aún y mirando cómo se marchaban. Los investigado-

res suponen que las heridas le provocaron la muerte 

porque nunca más lo volvieron a ver. El combate duró 

cuatro años y las víctimas fueron machos y hembras 

adultas. Todos los ataques duraban entre diez y vein-

te minutos y acababan con la muerte de la víctima. En 

total se pudo observar el ataque contra cuatro de los 

siete machos secesionistas del sur. A otro lo encon-

traron muerto, con el cuerpo mutilado, en señal de 

otra agresión de los chimpancés del norte, y los otros 

dos sencillamente desaparecieron. También presen-

ciaron el ataque a una de las tres hembras adultas 

y las otras dos desaparecieron. En resumen, toda la 

comunidad que se había mudado al sur fue aniqui-

lada, con la excepción de tres hembras jóvenes sin 

N o t a s  s o b r e  l a  v i o l e n c i a  y  e l  m a l

comunidad meridional había renunciado a la zona nor-

te del territorio, mientras que la comunidad de la zona 

norte se veía ahora excluida de lugares del sur que an-

tes había recorrido libremente. Cuando los machos de 

las dos comunidades se encontraban en la zona inter-

media común a ambas, se lanzaban amenazas unos a 

otros: el grupo con menos machos abandonaba en se-

guida el lugar y se retiraba al corazón de su territorio. 

	 Dos años después, en 1974, se observó una agre-

sión más seria. Seis machos del norte se desplazaron 

sigilosamente hacia los lindes meridionales y descu-

brieron a uno de los jóvenes machos del sur comien-

do solo y en silencio. Al verlos intentó huir, pero lo 

agarraron, lo tiraron al suelo y lo golpearon, lo pisaron 

y lo mordieron durante diez minutos. Luego se fue-

ron dejándolo tendido en el suelo. El chimpancé heri-

do, de nombre Godi, se levantó lentamente, gritando 

© Christophe Ducoin,  Toño el frijol López vs el rayo de Cholula.



6

hijos, que fueron reclutadas activamente por los ma-

chos victoriosos. 

	 Los informes de Jane Goodall tuvieron un fuerte im-

pacto en la comunidad científica que se divide en dos 

grandes campos: 

	 a) Por un lado están quienes piensan que la agre-

sividad es innata, que está codificada en nuestros ge-

nes. Uno de los mejores defensores de esta teoría es 

Richard Dawkins (El gen egoísta, 1976) quien afirma 

que nuestro comportamiento está determinado prin-

cipalmente por nuestros genes. La idea es esta: da-

do que el “propósito” o la “finalidad” de estas partícu-

las de proteína consiste en propagarse a sí mismas, 

una buena parte de las cosas que hacemos está deter-

minada por la necesidad de la supervivencia genética, 

ya sea a través de nuestro propio éxito reproductivo, o 

a través del éxito reproductivo de nuestros familiares, 

quienes comparten una notable porción de nuestros 

genes. Esto significa que en cualquier circunstancia 

tendemos naturalmente a ayudar a quienes conside-

ramos como “nuestros”, sobre todo con quienes es-

tablecemos relaciones muy cercanas, como los her-

manos y hermanas, con la finalidad de asegurar la 

preservación de nuestros genes. De acuerdo con es-

ta teoría los humanos somos egoístas innatos, pues 

todo cuanto hacemos es, en última instancia, por el 

bien de nuestra propia supervivencia genética. Cuan-

do esta tesis ha sido refutada preguntando por qué en 

ocasiones ayudamos a personas que no son de nues-

tra familia, la respuesta ha sido que vivimos también 

un “egoísmo recíproco”, que consiste en ayudar a una 

persona desconocida hoy, para que alguien nos pueda 

ayudar mañana. 

	 b) Por otra parte están quienes afirman que los hu-

manos nacen sin agresividad alguna, que su ser indivi-

dual es una suerte de papel en blanco en el que se irán 

grabando, uno tras otro, una serie de hechos familia-

res y sociales que determinarán el futuro comporta-

miento de la persona, entre ellos, la violencia. Según 

algunas versiones de esta teoría, bastaría con eliminar 

de la vida infantil toda experiencia violenta y agresiva, 

así como las teorías y prácticas que conducen a ella, 

como el castigo, la competencia, el nacionalismo y 

otras semejantes, para hacer posible la construcción 

de una sociedad sin violencia. 

	 Quisiera hacer dos precisiones. La primera: referir 

las observaciones de Jane Goodall sobre la violencia 

entre los chimpancés no significa que pretenda elimi-

nar las fronteras que nos distinguen de ellos, como 

primates pertenecientes a diferentes especies desde 

hace aproximadamente seis millones de años. Signifi-

ca, más bien, afirmar que la parte innata de agresivi-

dad que conforma la condición humana viene de muy 

lejos, de antepasados muy remotos, y que aún la com-

partimos, como primates que somos y a pesar de las 

enormes diferencias que nos distinguen de otras es-

pecies, con los chimpancés. 

	 La segunda precisión tiene que ver con la diferencia 

entre lo innato y lo aprendido. Pienso que la aproxima-

ción a la verdad no está en ninguno de estos extremos, 

sino en una compleja combinación de ambos. Es decir, 

congénitamente y como primates que somos, tenemos 

una predisposición a la violencia, a la agresividad, aun-

que estemos orgullosos de haber alcanzado el status J u l i o  G lo c k n er

© Christophe Ducoin,  Love monster.



7

de sapiens sapiens, que nos hemos dado a nosotros 

mismos, en medio del misterioso silencio de las otras 

especies que habitan el planeta y desde el cual obser-

van la destrucción que hacemos de él, de ellas y de no-

sotros mismos. Tenemos una propensión innata a la 

agresividad, pero las formas que esta agresividad ha 

adquirido a lo largo de la historia y la prehistoria huma-

na es un fenómeno que se debe a la cultura, es decir, al 

aprendizaje, y no a la naturaleza.

 	 En la vieja discusión por precisar los límites entre 

natura y cultura no debemos olvidar que la cultura no 

surge del vacío, sino, como dice Edgar Morin, sobre 

una primera complejidad precultural que es la de la 

sociedad de los primates, desarrollada en las socie-

dades de los primeros homínidos. Una vez que apare-

ce, la cultura no reemplaza al código genético. Por el 

contrario, es el código genético del homínido desarro-

llado, y especialmente el del sapiens, el que produce 

un cerebro cuyas capacidades organizativas son cada 

vez más aptas para el desarrollo de la cultura... Sin 

embargo, la cultura es indispensable para producir al 

hombre, es decir, un individuo altamente complejo que 

se mueve en una sociedad de elevada complejidad, a 

partir de un bípedo desnudo cuya cabeza aumentará 

progresivamente de volumen. 

	 Veamos algunos cambios interesantes que se pro-

dujeron en la evolución humana. Se trata de un ejerci-

cio de imaginación bioantropológica realizado por Ed-

gar Morin, en el que se plantean, más que secuencias 

de etapas cronológicas, desarrollos lógicos a partir de 

una sociedad de homínidos o paleo sociedad.

	 A diferencia de lo que ocurre en primates como los 

babuinos, que mantienen una estructura social muy 

centralizada, organizada en un grupo encabezado por 

un macho al que siguen las hembras con sus crías, 

rodeadas para su protección por otros machos. To-

dos desplazándose siempre sobre un mismo espacio 

ecológico. A diferencia de ellos, la sociedad del homí-

nido separa ecológica, económica y culturalmente los 

sexos, que a partir de este momento se convierten en 

dos cuasi-sociedades en una: 

Mientras que la caza lleva a los hombres cada vez 

más lejos, la maternidad confina a las mujeres en los 

refugios. Las hembras, convertidas en sedentarias, se 

consagrarán a la búsqueda de forraje y a la recolección 

de frutos para satisfacer las necesidades vegetales del 

grupo. A partir de este momento toma cuerpo una dua-

lidad ecológica y económica entre hombres y mujeres. 

	 La casta dominante de machos se transformará 

lentamente en clase dominante de hombres. Entre los 

monos sociales, la intolerancia entre machos solo po-

día ser dominada en y por la jerarquía del rango y por 

una cooperación estrictamente limitada a la defensa 

del grupo. 

La hominización operará un progreso radical al reprimir 

la intolerancia entre machos por medio de la solidaridad 

masculina y proyectando sobre la organización de la vi-

da social una cooperación impulsada por las necesida-

des de la caza.

	 Lo masculino y lo femenino desarrollarán cada uno 

por su lado su propia sociabilidad, su propia cultura y 

su propia psicología. Una mujer tierna, sedentaria, ruti-

naria y pacífica se opondrá al hombre cazador, nómada 

y explorador. Dos siluetas –dice Edgar Morin– hacen 

su aparición en el marco de la sociedad homínido, la 

del hombre que se yergue empuñando las armas para 

enfrentarse al animal y la de la mujer reclinada sobre su 

hijo o para recolectar el vegetal. 

	 Ese hombre que empuña un arma durante la caza, 

la esgrimirá también contra su prójimo durante una de 

las invenciones masculinas por excelencia: la guerra. 

	 La guerra, como lo dejó bien asentado Margaret 

Mead, no es una necesidad biológica, sino una inven-

ción cultural como cualquier otra. Entendiendo por gue-

rra un conflicto organizado de destrucción entre dos o 

más grupos. Existen pueblos que no conocieron la gue-

rra, como los esquimales o los lepchas de Sikkim, en el 

Himalaya oriental. Pero esto no significa que sean pue-

blos sin violencia. Los esquimales, dice Margaret Mead, 

no forman un pueblo dulce y manso: muchos de ellos 

son turbulentos y pendencieros. Peleas, robos de muje-

res, asesinatos y canibalismo ocurren entre ellos; todos 

los estallidos de hombres apasionados por el deseo o 

las circunstancias intolerables... Cuando un esquimal 

N o t a s  s o b r e  l a  v i o l e n c i a  y  e l  m a l



8

errante entra en un caserío puede pelear con el hombre 

más fuerte del lugar para afirmar su posición entre los 

residentes, pero esta es una prueba de fuerza y de co-

raje, no una guerra. 

	 La violencia humana, en lo que a la guerra se refie-

re, comprende desde un combate cuerpo a cuerpo con 

instrumentos rudimentarios, que puede poner en pe-

ligro la existencia de una aldea en medio de la selva, 

hasta la utilización de la bomba atómica, que pone en 

peligro la existencia misma de la especie humana so-

bre la Tierra. La bomba lanzada en Hiroshima coloca a 

la humanidad, por primera vez en la historia, ante la po-

sibilidad de desaparecer como especie. 

	 Roger Caillois intentó una tipología de los conflic-

tos bélicos a lo largo de la historia e hizo la siguiente 

distinción: en primer lugar la guerra de sociedades po-

co diferenciadas que hace luchar a tribus con medios 

e instituciones rudimentarias. En seguida, la guerra de 

las sociedades feudales o jerárquicas, que aparece co-

mo la función de una aristocracia especializada; Luego 

la guerra imperial, que se produce cuando una nación 

de cohesión y cultura más complejas extiende por la 

fuerza su dominación sobre los pueblos que la rodean 

y los incluye en un conjunto organizado; finalmente, la 

guerra nacional, que opone los recursos materiales y 

humanos de Estados poderosos.

	 La guerra primitiva, dice Caillois, está emparenta-

da con la caza: el enemigo es una presa a la que se 

trata de sorprender. La guerra feudal tiene algo de ce-

remonia y de juego: la igualdad de oportunidades se 

respeta cuidadosamente y se busca una victoria más 

simbólica que real. Al contrario, en la guerra imperial, 

la partida no está equilibrada: más bien es la despro-

porción misma de los recursos y de armamento lo que 

define esta clase de conflicto. El mejor pertrechado 

absorbe al más débil, más que combatirlo, lo asimila. 

Su tarea a menudo es más administrativa que militar. 

Por último, en las guerras entre naciones, la igualdad 

se haya reestablecida, pero cada uno de los adversa-

rios se lanza a ella hasta el límite de sus fuerzas y trata 

por todos los medios de reducir al otro a pedir gracia, 

de manera que no hay matanza que parezca excesi-

va o bárbara: esta guerra se halla constituida por una 

sucesión de golpes inmisericordes, de los que se exi-

ge únicamente que sean eficaces.

	 La tipología de Roger Caillois no incluye un fenó-

meno relativamente reciente que fue desconocido por 

él. Se trata de un conflicto bélico que combina la gue-

rra imperial y la guerra nacional y que históricamente 

se ubica después de la guerra fría, bajo el dominio eco-

nómico, político y militar de los Estados Unidos. Estas 

guerras, que podríamos llamar transnacionales, están 

orientadas principalmente al control de los recursos 

petroleros en el Medio Oriente y en general a la pro-

tección de los intereses estadounidenses en el mundo 

entero. Noam Chomsky ha sintetizado bien sus ca-

racterísticas cuando dice: “El tercer mundo tiene que 

aprender que nadie puede osar levantar la cabeza. El 

policía del mundo los perseguirá despiadadamente si 

cometen este indecible crimen”.

	 Pero volvamos a intentar la comprensión de la na-

turaleza de la violencia humana. Basado en las inves-

tigaciones de Georges Bataille y Roger Caillois sobre 

la importancia del exceso, el vértigo, el éxtasis, la risa, 

las convulsiones, las lágrimas, la fiesta, la danza y la 

muerte, como componentes imprescindibles de una 

antropología fundamental, Edgar Morin plantea que to-

dos ellos son de origen homínido e incluso primático, 

y que en los hombres con cerebro grande se intensifi-

can, crecen, convergen y compiten:

Se observa –dice Morin– que lo que caracteriza al sa-

piens no es una disminución de la afectividad en bene-

ficio de la inteligencia sino, por el contrario, una verda-

dera erupción psicoafectiva e incluso la aparición de la 

ubris, es decir, la desmesura. Esta desmesura impreg-

nará también, desde luego, el terreno de las pasiones 

violentas, del asesinato, de la destrucción. A partir del 

hombre de Neanderthal se multiplican no solo los ase-

sinatos, sino, con la invención de la guerra, las matan-

zas y carnicerías.

	 El Homo sapiens, dice Morin, se halla mucho más 

inclinado a los excesos que sus predecesores, y su 

reinado viene acompañado por un desbordamien-

to del onirismo, el eros, la afectividad y la violencia. 

Entre los primates el onirismo aún sigue circunscri-

to al terreno del sueño, en cambio, entre los hombres, J u l i o  G lo c k n er



9

y simboliza la aparición del mal radical sobre la Tierra, 

que antes solo existía bajo la forma de la desobediencia.

	 El mito judeocristiano que permea la moral occi-

dental nos hace saber que la maldad llegó al mundo con 

Caín. Según el erudito judío Louis Ginzberg, a quien voy 

a seguir en este relato, encontrado en escritos rabíni-

cos y patrísticos, después de la caída de Eva, Satanás, 

con la apariencia de la serpiente, se acercó a ella y el 

fruto de su unión fue Caín, el antepasado de todas las 

generaciones impías que se rebelaron contra Dios y se 

levantaron contra él. 

	 La división del trabajo entre Caín, que se dedicó 

a la agricultura, y su hermano Abel, que se dedicó al 

pastoreo, se debió a una decisión tomada por su pa-

dre, Adán, quien los separó intentando evitar la trágica 

muerte de Abel, que se le había anunciado a Eva en un 

sueño premonitorio.

	 Teniendo como antecedente la preferencia que Dios 

mostraba por las ofrendas de Abel, que escogía los 

prolifera bajo la forma de fantasmas y una eferves-

cente y creativa imaginación. Entre los primates el 

eros queda circunscrito al periodo del celo y en raras 

ocasiones escapa del marco de la sexualidad, mien-

tras que en el hombre invade todas las estaciones del 

año, todas las partes del cuerpo e incluso su imagina-

rio, llegando a impregnar sus actividades intelectuales 

más sublimes. Entre los animales la violencia queda 

circunscrita a la defensa y a la depredación en busca 

de subsistencia, pero en el hombre se desborda mu-

cho más allá de sus necesidades. 

	 Esta inclinación hacia los excesos, como caracte-

rística humana, fue expuesta por Freud en su libro El 

malestar en la cultura, en los albores del siglo XX, un 

siglo que añadiría nuevas formas de horror a la violen-

cia, formas que derivaron de un uso perverso y cri-

minal del desarrollo tecnológico, aplicado en muchos 

casos al exterminio masivo: 

La verdad oculta tras de todo esto –escribió Freud– 

que negaríamos de buen grado, es la de que el hom-

bre no es una criatura tierna y necesitada de amor, 

que sólo osaría defenderse si se le atacara, sino, por 

el contrario, un ser entre cuyas disposiciones instinti-

vas también debe incluirse una buena porción de agre-

sividad. Por consiguiente, el prójimo no le representa 

únicamente un posible colaborador y objeto sexual, si-

no también un motivo de tentación para satisfacer en él 

su agresividad, para explorar su capacidad de traba-

jo sin retribuirla, para aprovecharlo sexualmente sin su 

consentimiento, para apoderarse de sus bienes, para 

humillarlo, para ocasionarle sufrimientos, martirizar-

lo y matarlo. 

	 Es decir, el hombre busca ante todo realizar sus de-

seos y después se pone límites. Es un ser deseante que 

debe limitar a los demás y autolimitarse. Debe vivir en 

una dialéctica entre impulso y contención para poder 

convivir en sociedad. 

	 Este oscuro impulso por el exceso, que en el caso 

de la violencia puede culminar con la muerte del otro y 

con la propia, tiene una explícita representación en el 

mito judeocristiano de la creación en el fratricidio co-

metido por Caín contra Abel. Este homicidio mitológi-

co es el emblema del crimen en la cultura occidental N o t a s  s o b r e  l a  v i o l e n c i a  y  e l  m a l

© Christophe Ducoin,  In gold we trust.



10

mejores ejemplares de su rebaño para ofrecerlos en 

sacrificio, mientras que Caín entregaba como ofrenda 

las sobras de lo que había comido, un desafortunado 

incidente provocó lo inevitable. Un día, una oveja de 

Abel pisoteó los cultivos de Caín, lo que provocó recla-

mos mutuos, reprochando cada uno el beneficio que el 

otro obtenía del producto de su trabajo. La discusión fue 

subiendo de todo hasta que Caín dijo: “Y si yo te mato 

¿quién exigirá de mí tu sangre?”. A lo que Abel contestó: 

Dios, que nos ha traído al mundo, me vengará. Él exigi-

rá mi sangre a tus manos si me matas. Dios es el juez y 

castigará a los perversos y a los malos. Si tú me matas, 

Dios sabrá tu secreto y Él te castigará.

	 Esta respuesta solo aumentó la ira de Caín, que se 

lanzó sobre su hermano y peleó con él. Abel era más 

fuerte y estaba venciéndolo cuando Caín pidió merced 

y su hermano lo soltó, pero apenas librado atacó de 

nuevo a Abel y lo mató. Cuando Dios le preguntó por 

Abel, Caín le contestó: 

¿Acaso soy yo el guardián de mi hermano? ¡Tú eres el 

que vigila toda criatura, y me pides cuentas a mí! Es 

cierto, lo he matado, pero tú has creado esa inclina-

ción maligna en mí. Tú lo vigilas todo; entonces ¿por 

qué permites que le matara? Tú mismo le has matado, 

porque, si hubieras considerado mi ofrenda como ex-

presión favorable como hiciste con la suya, yo no habría 

tenido razón para tenerle envidia y no le habría matado.1

	 Si consideramos a Dios como una metáfora de la 

vida, en toda su complejidad circunstancial, encon-

tramos que el mal es el resultado de una inequidad 

original, primigenia, que resulta inadmisible para quien 

siente en ella una desventaja. Se trata de la lucha a 

vida o muerte por el reconocimiento, que no proviene 

de la naturaleza salvaje del hombre sino de su espíritu. 

Se trata de lo que Platón llamó thymos o pasión timó-

tica, que es una aspiración apasionada a diferenciarse 

mostrándose superior a los demás, para así adqui-

rir un rasgo de distinción frente a ellos. Esta fuerza 

puede desembocar en la voluntad de coacción y en el 

avasallamiento, desatando la voluntad de poder y el 

dominio sobre el otro.2 La pasión timótica encuentra 

una nueva formulación en Kant, cuando plantea que al 

competir nos impulsamos para elevarnos.

Sin la pugna –dice Kant– los hombres, bondadosos co-

mo las ovejas que apacientan, apenas otorgarían a su 

existencia un valor mayor que el de estos animales do-

mésticos; no llenarían el vacío de la creación en lo to-

cante a su fin como naturaleza racional. Gracias sean 

dadas, pues, a la naturaleza por la incompatibilidad, por 

la envidiosa y competitiva vanidad, por el insaciable 

afán de tener y también de dominar. Sin eso, todas las 

excelentes disposiciones naturales dormitarían eterna-

mente en la humanidad sin desarrollarse.3 

	 De esta reflexión se deduce que la historia no tie-

ne por qué terminar en la fatalidad homicida de Caín 

y Abel. Los hombres pueden y deben aprender a vivir 

en medio de la competencia en lugar de matarse, pe-

ro en una competencia regulada ya no por Dios, sino 

por un Estado vigilante y con división de poderes pa-

ra garantizar la mayor equidad posible. 

	 Kant interpreta el mal como una opción de la li-

bertad. El mal no es un impulso de la naturaleza o un 

apetito ciego. El mal surge de la tensa relación entre 

naturaleza y razón: es una acción de la libertad. Como 

seres racionales tenemos en nuestras manos el juego 

de la decisión, que no es otra cosa que la dimensión de 

la libertad. La acción mala es aquella que privilegia el 

“amor a sí mismo” convirtiéndolo en principio supre-

mo, entonces, el otro hombre queda denigrado, reduci-

do a la condición de medio para los propios fines: se le 

utiliza, se le engaña, se le explota, se le atormenta y se 

le mata. El mal surge cuando la autoafirmación egoís-

ta ocupa el centro de nuestra vida y no deja lugar a la 

consideración hacia los demás, a la obligación relativa 

a una vida común. 

	 Rüdiger Safranski critica, con razón, la ingenuidad 

de la idea del mal en Kant, quien no se plantea la exis-

tencia del mal absoluto, de aquel que opera no en be-

neficio del “amor propio” sino en función de su propia 

maldad. El mal bastándose a sí mismo y satisfaciéndo-

se a sí mismo. Aquí comienza a perfilarse la sombría 

figura del marqués de Sade. Esa maldad sin límites, J u l i o  G lo c k n er



11N o t a s  s o b r e  l a  v i o l e n c i a  y  e l  m a l

que desata una violencia que no reconoce en el otro 

a un semejante sino a un objeto a destruir, se encar-

nó en un personaje como Gilles de Rais y se ha multi-

plicado en nuestro país en los últimos años, poniendo 

ante nuestros ojos escenas macabras de cuerpos des-

trozados que revelan una crueldad insondable. El Dios 

al que apelaba Abel no está más en la Tierra para re-

clamar la sangre de estas víctimas. 

	 ¿Qué sucede con el mal a la luz de la muerte de 

Dios? En un mundo donde el pensamiento técnico-

científico ha desplazado a la vieja idea de un Ser Su-

premo, un mundo en el que no cabe esperar la ayu-

da de un ser trascendente, un mundo dominado por 

el egoísmo y la ambición despiadada y ciega, que ha 

hecho posible los crímenes más atroces entre los hu-

manos, como el exterminio industrial de los judíos in-

vocando la delirante idea de un hombre superior. Con 

Hitler, el Estado no reguló la diferencia competitiva, 

como quería Kant, sino que fue utilizado como ins-

trumento de exterminio de una parte de la humanidad 

considerada indeseable.

	 Sin Dios quedamos sujetos únicamente al juicio y 

a la voluntad humana. 

	 Pero qué sucede si, como todo parece indicar, la 

maldad no es algo que le sucede al hombre, sino que 

es una parte sustancial de sí mismo. Qué sucede si 

la maldad es constitutiva del ser humano y no algo 

adventicio y ocasional. 

	 ¿Qué consecuencias acarrearía para la sociedad 

–se pregunta Oscar del Barco– el reconocimiento de la 

igualdad en el mal, el reconocimiento de la diferencia 

óntica en el interior de la identidad ontológica? Y res-

ponde: no se podría juzgar ni castigar sino que habría 

que proteger. Si reconozco que entre el torturador y yo 

mismo no hay diferencia, el trato se modifica mediante 

un giro hacia la piedad y el amor. Pensar que el otro es 

malo, esencialmente malo, dice del Barco, es distin-

to a pensar que eso que llamamos “maldad” es algo 

constitutivo de todos los hombres y que potencialmen-

te todos podemos realizar actos a los que llamamos 

“malos”. El mal –concluye del Barco– solo se vence 

aceptándolo, no renovándolo ni transmitiéndolo me-

diante la venganza. En el mundo judeocristiano es Je-

sús el prototipo de quien aceptó el mal con la respuesta 

ilimitada del perdón.

	 Si puedo suprimir en mí el mal, mediante la aniqui-

lación en mi subjetividad de un contra-mal, que sería 

la venganza, entonces aquí y ahora, en este instan-

te, ya no hay mal. El no-mal supera por supresión de 

existencia al mal. Sin premio (porque no hay Dios) el 

no-mal, es decir, el amor, suprime el mal en un acto sin 

fundamento. No se trata, por otra parte, de un “deber”, 

del “deber de amar” en cumplimiento de una ley divina 

que implicaría un premio o un castigo, se trata más 

bien de un acto gratuito, de una entrega que es innega-

blemente absurda.

B iblio     g r af  í a

Goodall J y Berman Ph. Gracias a la vida, Mondadori, Barcelona (2000).

Morin E. El paradigma perdido. Ensayo de bioantropología, Kairós, Barcelona (1996).

Mead M. La antropología y el mundo contemporáneo, Siglo veinte, Buenos Aires 

(1982).

Caillois R. La cuesta de la guerra, FCE, México (1975).

Chomsky N. Lo que realmente quiere el Tío Sam, Siglo XXI, México (2004).

Freud S. El malestar en la cultura, Alianza Editorial, Madrid (1984).

Del Barco O. Consideraciones sobre la violencia, Nombres: revista de Filosofía 18 

(2003) 7-17.

Watts A. Las dos manos de Dios, Kairós, Barcelona (1995).

Safranski R. El mal o el drama de la libertad, Tusquets, Barcelona (2005).

no  t as

1	  Citado en Watts, 1995: pp. 137-140.
2	  Safranski, 2005: p. 105.
3	  Safranski, 2005: pp. 160-161.
4	  Bataille, Georges. El verdadero Barba-Azul (La tragedia de Gilles de Rais), Tus-

quets, Cuadernos Ínfimos 35,  Barcelona, 1983.
5	  Del Barco, 2003.

Julio Glockner
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades 
“Alfonso Vélez Pliego”, BUAP
julioglockner@yahoo.com.mx

© Christophe Ducoin,  Detalle-Autorretrato in Clint Eastwood.



© Christophe Ducoin,  Autorretrato in Clint Eastwood.




