Glockner J. Notas sobre la violencia y el mal.
Elementos 94 (2014) 3-11

Notas

Ko
>

Ojo por ojo y el mundo se quedard ciego.

Gandhi

‘ ‘ www.elementos.buap.mx

sobre la

VIOLENCIA
MAL

Julio Glockner

Quisiera comenzar recordando las investigaciones de una bio-
loga inglesa, una etdloga, para ser mas preciso, Jane Goodall,
una especie de Eva moderna que se interno durante muchos
anos en la selva africana, a la orilla del lago Tanganika, en
Tanzania, para observar pacientemente y tomar nota de la
conducta de los chimpancés. Primero lo hizo sola y después
coordinando un equipo de estudiantes de universidades ingle-
sas y norteamericanas.

Durante la primera década su trabajo se desarrollé en un
ambiente de armonia y avenencia con estos primates, que
inspiraron en los observadores una creciente confianza debi-
do a que no habian presenciado ningln acto de violencia que
pusiera en riesgo la vida de alguno de ellos. Todo se reducia a
gritos, gesticulaciones y ademanes amenazantes que a lo mu-
cho culminaban con algun golpe sin importancia. Pero llego
el momento en que comenzaron a reportarse eventos de una
intensa agresividad:

Elementos 94, 2014, pp. 3-11


http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx

En 1971 —escribe Goodall- uno de nuestros investi-
gadores observo un ataque brutal contra una hembra
de una comunidad vecina. Unos cuantos de “nuestros”
machos la habian golpeado y pisoteado, uno tras otro.
Durante el asalto, que se prolongé mas de cinco mi-
nutos, se apoderaron de su bebé, que tenia unos die-
ciocho meses, lo mataron y lo devoraron parcialmen-
te. La madre logré escapar, pero habia perdido mucha
sangre y estaba tan malherida que lo mas probable es
que muriera.

A partir de ese momento comenz a declinar la
imagen idilica que Jane Goodall se habia creado de los
chimpancés, es decir, laimagen de un noble y buen si-
mio, algo semejante, digamos, a la idea que tuvo Juan
Jacobo Rousseau del buen salvaje cuando pensaba en
el hombre primitivo. EI desvanecimiento de la imagen
de un simio bueno la llevd a escribir lo siguiente: “Un
buen dia descubrimos que los chimpancés podian ser
feroces y que, como nosotros, su naturaleza también
tenia un lado oscuro”.

A veces —dice la bidloga— las interacciones entre
“nuestros” chimpancés y las hembras “extranjeras” de
otras comunidades adoptaban una forma singular. Una
de aquellas desafortunadas hembras fue atacada por un
grupo de machos adultos que estaba explorando el li-
mite de su territorio. Subieron al arbol donde la hembra
gstaba alimentandose, con su cria agarrada al vientre.
Ellahizo intentos desesperados por apaciguar a los ma-
chosadultos que larodeaban, se acercd aellos emitien-
do sonidos sumisos, agachandose junto a la rama. Por
un instante pareci6 que funcionaba. Algunos machos
comenzaron incluso a comer. Pero entonces un macho
paso junto a ella, y cuando ella alargo el brazo para to-
carle en un gesto claro de sumision, él se apartd brus-
camente, se mird el brazo que ella habia tocado, arrancé
un pufado de hojas y las frotd vigorosamente contra su
pelaje mancillado. Y entonces, minutos después, todos
los machos se unieron en un brutal atague colectivo.
La cria murid, y las heridas de la madre eran tan graves
que, aunque no pudimos verificar su muerte, estéba-
mos convencidos de que no Se recuperaria.

Pero la violencia no se reducia a una agresion de
los machos hacia las hembras, ocurria también la con-
sabida lucha entre machos, pero ademas el descon-
certante enfrentamiento entre hembras. Transcribo lo
que relata Jane Goodall:

En 1975 registramos el primero de una serie de actos
canibales perpetrados por una hembra llamada Pa-
sion, que ocupaba un lugar muy alto en la jerarquia, y
por su hija adulta Pom, contra bebés recién nacidos de
hembras de su propia comunidad. Esta es |a historia:
Una chimpancé de nombre Gilka estaba sentada me-
ciendo a su bebé cuando aparecio Pasion, le lanz6 una
dura mirada y la atacé con el pelo erizado. Gilka traté
de huir chillando con fuerza, pero estaba lisiada, tenia
una mufeca parcialmente paralizada como secuela de
unaepidemiade polio. Invaliday con unbebé en brazos
no tuvo ninguna oportunidad. Pasion agarré al bebé,
lo mat6 de un fuerte mordisco en la frente, y luego se
sentd para compartir el siniestro festin con su hijay su
hijo pequeo.

Es importante aclarar que este ataque ocurrio sin
que hubiera escasez de comida, de modo que Pasion y
su familia no necesitaban |a carne de la cria para sobre-
vivir. Gilka, ademas, no pertenecia a otra comunidad,
ella y Pasion se conocian de toda la vida. En cuatro
anos (entre 1974-78) nacieron diez pequefos en la co-
munidad de estudio y solo uno sobrevivid. El grupo de
investigadores supo que Pasion y Pom mataron y de-
voraron a cinco de ellos. Cuando comenzaban a idear
alguna forma de prevenir estos ataques, Pasion y Pom
dieron a luz y los actos de canibalismo terminaron.

Por dltimo voy a referirme a otra forma de violencia
observada por el equipo de Jane Goodall, esta relacio-
nada con un comportamiento tipicamente territorial y
que llego a convertirse, segun la expresion de la propia
autora, en una especie de guerra primitiva: Todo co-
menz6 cuando la comunidad de chimpancés empezo
a dividirse. Siete machos adultos y tres hembras con
sus crias pasaban cada vez mas tiempo en la zona sur
del territorio, que hasta entonces habia sido campo
de accion y de vida de toda la comunidad. En 1972 ya
era evidente que aquellos chimpancés habian forma-
do una comunidad totalmente nueva y separada. Esta



"TONO EL"Frijol Lopez V5
EL RAYO DE CHOLULA

© Christophe Ducoin, Toro el frijol Lépez vs el rayo de Cholula.

comunidad meridional habia renunciado a la zona nor-
te del territorio, mientras que la comunidad de la zona
norte se veia ahora excluida de lugares del sur que an-
tes habia recorrido libremente. Cuando los machos de
las dos comunidades se encontraban en la zona inter-
media com(n a ambas, se lanzaban amenazas unos a
otros: el grupo con menos machos abandonaba en se-
guida el lugar y se retiraba al corazon de su territorio.

Dos afios después, en 1974, se observo una agre-
sion mas seria. Seis machos del norte se desplazaron
sigilosamente hacia los lindes meridionales y descu-
brieron a uno de los jovenes machos del sur comien-
do solo y en silencio. Al verlos intentd huir, pero lo
agarraron, lo tiraron al suelo y lo golpearon, lo pisaron
y lo mordieron durante diez minutos. Luego se fue-
ron dejandolo tendido en el suelo. EI chimpancé heri-
do, de nombre Godi, se levanto lentamente, gritando

aun y mirando como se marchaban. Los investigado-
res suponen que las heridas le provocaron la muerte
porque nunca mas lo volvieron a ver. El combate durd
cuatro anos y las victimas fueron machos y hembras
adultas. Todos los ataques duraban entre diez y vein-
te minutos y acababan con la muerte de la victima. En
total se pudo observar el ataque contra cuatro de los
siete machos secesionistas del sur. A otro lo encon-
traron muerto, con el cuerpo mutilado, en senal de
otra agresion de los chimpancés del norte, y los otros
dos sencillamente desaparecieron. También presen-
ciaron el ataque a una de las tres hembras adultas
y las otras dos desaparecieron. En resumen, toda la
comunidad que se habia mudado al sur fue aniqui-
lada, con la excepcion de tres hembras jovenes sin

Notas sobre la violencia y el mal 5



© Christophe Ducoin, Love monster.

hijos, que fueron reclutadas activamente por los ma-
chos victoriosos.

Los informes de Jane Goodall tuvieron un fuerte im-
pacto en la comunidad cientifica que se divide en dos
grandes campos:

a) Por un lado estan quienes piensan que la agre-
sividad es innata, que esta codificada en nuestros ge-
nes. Uno de los mejores defensores de esta teoria es
Richard Dawkins (E/ gen egoista, 1976) quien afirma
que nuestro comportamiento esta determinado prin-
cipalmente por nuestros genes. La idea es esta: da-
do que el “proposito” o la “finalidad” de estas particu-
las de proteina consiste en propagarse a si mismas,
una buena parte de las cosas que hacemos esta deter-
minada por la necesidad de la supervivencia genética,
ya sea a través de nuestro propio éxito reproductivo, o
a través del éxito reproductivo de nuestros familiares,
quienes comparten una notable porcion de nuestros
genes. Esto significa que en cualquier circunstancia

tendemos naturalmente a ayudar a quienes conside-
ramos como “nuestros”, sobre todo con quienes es-
tablecemos relaciones muy cercanas, como los her-
manos y hermanas, con la finalidad de asegurar la
preservacion de nuestros genes. De acuerdo con es-
ta teoria los humanos somos egoistas innatos, pues
todo cuanto hacemos es, en ultima instancia, por el
bien de nuestra propia supervivencia genética. Cuan-
do esta tesis ha sido refutada preguntando por qué en
ocasiones ayudamos a personas que no son de nues-
tra familia, la respuesta ha sido que vivimos también
un “egoismo reciproco”, que consiste en ayudar a una
persona desconocida hoy, para que alguien nos pueda
ayudar manana.

b) Por otra parte estan quienes afirman que los hu-
manos nacen sin agresividad alguna, que su ser indivi-
dual es una suerte de papel en blanco en el que se iran
grabando, uno tras otro, una serie de hechos familia-
res y sociales que determinaran el futuro comporta-
miento de la persona, entre ellos, la violencia. Segun
algunas versiones de esta teoria, bastaria con eliminar
de la vida infantil toda experiencia violenta y agresiva,
asi como las teorias y practicas que conducen a ella,
como el castigo, la competencia, el nacionalismo y
otras semejantes, para hacer posible la construccion
de una sociedad sin violencia.

Quisiera hacer dos precisiones. La primera: referir
las observaciones de Jane Goodall sobre la violencia
entre los chimpancés no significa que pretenda elimi-
nar las fronteras que nos distinguen de ellos, como
primates pertenecientes a diferentes especies desde
hace aproximadamente seis millones de anos. Signifi-
ca, mas bien, afirmar que la parte innata de agresivi-
dad que conforma la condicion humana viene de muy
lejos, de antepasados muy remotos, y que aln la com-
partimos, como primates que somos y a pesar de las
enormes diferencias que nos distinguen de otras es-
pecies, con los chimpancés.

La segunda precision tiene que ver con la diferencia
entre o innato y lo aprendido. Pienso que la aproxima-
cion a la verdad no esta en ninguno de estos extremos,
sino en una compleja combinacion de ambos. Es decir,
congénitamente y como primates que somos, tenemos
una predisposicion a la violencia, a la agresividad, aun-
que estemos orgullosos de haber alcanzado el status



de sapiens sapiens, que nos hemos dado a nosotros
mismos, en medio del misterioso silencio de las otras
especies que habitan el planeta y desde el cual obser-
van la destruccion que hacemos de él, de ellas y de no-
sotros mismos. Tenemos una propension innata a la
agresividad, pero las formas que esta agresividad ha
adquirido a lo largo de la historia y la prehistoria huma-
na es un fenémeno que se debe a la cultura, es decir, al
aprendizaje, y no a la naturaleza.

En la vieja discusion por precisar los limites entre
natura y cultura no debemos olvidar que la cultura no
surge del vacio, sino, como dice Edgar Morin, sobre
una primera complejidad precultural que es la de la
sociedad de los primates, desarrollada en las socie-
dades de los primeros hominidos. Una vez que apare-
ce, la cultura no reemplaza al codigo genético. Por el
contrario, es el codigo genético del hominido desarro-
llado, y especialmente el del sapiens, el que produce
un cerebro cuyas capacidades organizativas son cada
vez mas aptas para el desarrollo de la cultura... Sin
embargo, la cultura es indispensable para producir al
hombre, es decir, un individuo altamente complejo que
Se mueve en una sociedad de elevada complejidad, a
partir de un bipedo desnudo cuya cabeza aumentara
progresivamente de volumen.

Veamos algunos cambios interesantes que se pro-
dujeron en la evolucién humana. Se trata de un ejerci-
cio de imaginacion bioantropoldgica realizado por Ed-
gar Morin, en el que se plantean, mas que secuencias
de etapas cronoldgicas, desarrollos l6gicos a partir de
una sociedad de hominidos o paleo sociedad.

A diferencia de lo que ocurre en primates como los
babuinos, que mantienen una estructura social muy
centralizada, organizada en un grupo encabezado por
un macho al que siguen las hembras con sus crias,
rodeadas para su proteccion por otros machos. To-
dos desplazandose siempre sobre un mismo espacio
ecoldgico. A diferencia de ellos, la sociedad del homi-
nido separa ecoldgica, economica y culturalmente los
Sexos, que a partir de este momento se convierten en
dos cuasi-sociedades en una:

Mientras que la caza lleva a los hombres cada vez
més lejos, la maternidad confina a las mujeres en los
refugios. Las hembras, convertidas en sedentarias, se

consagraran alabusqueda de forraje y alarecoleccion
de frutos para satisfacer las necesidades vegetales del
grupo. A partir de este momento toma cuerpo una dua-
lidad ecoldgicay econdmica entre hombres y mujeres.

La casta dominante de machos se transformara
lentamente en clase dominante de hombres. Entre los
monos sociales, la intolerancia entre machos solo po-
dia ser dominada en y por la jerarquia del rango y por
una cooperacion estrictamente limitada a la defensa
del grupo.

La hominizacion operard un progreso radical al reprimir
laintolerancia entre machos por medio de lasolidaridad
masculinay proyectando sobre la organizacion de la vi-
da social una cooperacion impulsada por las necesida-
des de la caza.

Lo masculino y lo femenino desarrollaran cada uno
por su lado su propia sociabilidad, su propia cultura y
su propia psicologia. Una mujer tierna, sedentaria, ruti-
naria y pacifica se opondra al hombre cazador, ndmada
y explorador. Dos siluetas —dice Edgar Morin— hacen
Su aparicion en el marco de la sociedad hominido, la
del hombre que se yergue empufiando las armas para
enfrentarse al animal y la de la mujer reclinada sobre su
hijo o para recolectar el vegetal.

Ese hombre que empufia un arma durante la caza,
la esgrimira también contra su projimo durante una de
las invenciones masculinas por excelencia: la guerra.

La guerra, como lo dejo bien asentado Margaret
Mead, no es una necesidad biologica, sino una inven-
cion cultural como cualquier otra. Entendiendo por gue-
rra un conflicto organizado de destruccion entre dos o
mas grupos. Existen pueblos que no conocieron la gue-
rra, como los esquimales o los lepchas de Sikkim, en el
Himalaya oriental. Pero esto no significa que sean pue-
blos sin violencia. Los esquimales, dice Margaret Mead,
no forman un pueblo dulce y manso: muchos de ellos
son turbulentos y pendencieros. Peleas, robos de muje-
res, asesinatos y canibalismo ocurren entre ellos; todos
los estallidos de hombres apasionados por el deseo o
las circunstancias intolerables... Cuando un esquimal



errante entra en un caserio puede pelear con el hombre
mas fuerte del lugar para afirmar su posicion entre los
residentes, pero esta es una prueba de fuerza y de co-
raje, no una guerra.

La violencia humana, en lo que a la guerra se refie-
re, comprende desde un combate cuerpo a cuerpo con
instrumentos rudimentarios, que puede poner en pe-
ligro la existencia de una aldea en medio de la selva,
hasta la utilizacion de la bomba atémica, que pone en
peligro la existencia misma de la especie humana so-
bre la Tierra. La bomba lanzada en Hiroshima coloca a
la humanidad, por primera vez en la historia, ante la po-
sibilidad de desaparecer como especie.

Roger Caillois intentd una tipologia de los conflic-
tos bélicos a lo largo de |a historia e hizo la siguiente
distincion: en primer lugar la guerra de sociedades po-
co diferenciadas que hace luchar a tribus con medios
e instituciones rudimentarias. En seguida, 1a guerra de
las sociedades feudales o jerarquicas, que aparece co-
mo la funcion de una aristocracia especializada; Luego
la guerra imperial, que se produce cuando una nacion
de cohesion y cultura mas complejas extiende por la
fuerza su dominacion sobre los pueblos que la rodean
y los incluye en un conjunto organizado; finalmente, la
guerra nacional, que opone los recursos materiales y
humanos de Estados poderosos.

La guerra primitiva, dice Caillois, estd emparenta-
da con la caza: el enemigo es una presa a la que se
trata de sorprender. La guerra feudal tiene algo de ce-
remonia y de juego: la igualdad de oportunidades se
respeta cuidadosamente y se busca una victoria mas
simbolica que real. Al contrario, en |a guerra imperial,
la partida no esta equilibrada: mas bien es la despro-
porcion misma de los recursos y de armamento lo que
define esta clase de conflicto. El mejor pertrechado
absorbe al mas débil, mas que combatirlo, lo asimila.
Su tarea a menudo es mas administrativa que militar.
Por ultimo, en las guerras entre naciones, la igualdad
se haya reestablecida, pero cada uno de los adversa-
rios se lanza a ella hasta el limite de sus fuerzas y trata
por todos los medios de reducir al otro a pedir gracia,
de manera que no hay matanza que parezca excesi-
va 0 barbara: esta guerra se halla constituida por una

sucesion de golpes inmisericordes, de los que se exi-
ge Unicamente que sean eficaces.

La tipologia de Roger Caillois no incluye un feno-
meno relativamente reciente que fue desconocido por
él. Se trata de un conflicto bélico que combina la gue-
rra imperial y la guerra nacional y que histéricamente
se ubica después de la guerra fria, bajo el dominio eco-
némico, politico y militar de los Estados Unidos. Estas
guerras, que podriamos llamar transnacionales, estan
orientadas principalmente al control de los recursos
petroleros en el Medio Oriente y en general a la pro-
teccion de los intereses estadounidenses en el mundo
entero. Noam Chomsky ha sintetizado bien sus ca-
racteristicas cuando dice: “El tercer mundo tiene que
aprender que nadie puede osar levantar la cabeza. El
policia del mundo los perseguird despiadadamente si
cometen este indecible crimen”.

Pero volvamos a intentar la comprension de la na-
turaleza de la violencia humana. Basado en las inves-
tigaciones de Georges Bataille y Roger Caillois sobre
la importancia del exceso, el vértigo, el éxtasis, la risa,
las convulsiones, las lagrimas, |a fiesta, la danza y la
muerte, como componentes imprescindibles de una
antropologia fundamental, Edgar Morin plantea que to-
dos ellos son de origen hominido e incluso primatico,
y que en los hombres con cerebro grande se intensifi-
can, crecen, convergen y compiten:

Se observa —dice Morin— que lo que caracteriza al sa-
piens no es una disminucion de la afectividad en bene-
ficio de la inteligencia sino, por el contrario, una verda-
dera erupcion psicoafectiva e incluso la aparicion de la
ubris, es decir, la desmesura. Esta desmesura impreg-
nard también, desde luego, el terreno de las pasiones
violentas, del asesinato, de la destruccion. A partir del
hombre de Neanderthal se multiplican no solo los ase-
sinatos, sino, con la invencion de la guerra, las matan-
zZasy carnicerias.

El Homo sapiens, dice Morin, se halla mucho mas
inclinado a los excesos que sus predecesores, y su
reinado viene acompanado por un desbordamien-
to del onirismo, el eros, la afectividad y la violencia.
Entre los primates el onirismo adn sigue circunscri-
to al terreno del suefio, en cambio, entre los hombres,



prolifera bajo la forma de fantasmas y una eferves-
cente y creativa imaginacion. Entre los primates el
eros queda circunscrito al periodo del celo y en raras
ocasiones escapa del marco de la sexualidad, mien-
tras que en el hombre invade todas las estaciones del
ano, todas las partes del cuerpo e incluso su imagina-
rio, llegando a impregnar sus actividades intelectuales
mas sublimes. Entre los animales la violencia queda
circunscrita a la defensa y a la depredacion en busca
de subsistencia, pero en el hombre se desborda mu-
cho mas alla de sus necesidades.

Esta inclinacion hacia los excesos, como caracte-
ristica humana, fue expuesta por Freud en su libro £/
malestar en la cultura, en los albores del siglo XX, un
siglo que anadiria nuevas formas de horror a |a violen-
cia, formas que derivaron de un uso perverso y cri-
minal del desarrollo tecnologico, aplicado en muchos
casos al exterminio masivo:

La verdad oculta tras de todo esto —escribio Freud—
que negariamos de buen grado, es la de que el hom-
bre no es una criatura tierna y necesitada de amor,
que solo osaria defenderse si se le atacara, sino, por
el contrario, un ser entre cuyas disposiciones instinti-
vas también debe incluirse una buena porcion de agre-
sividad. Por consiguiente, el préjimo no le representa
Unicamente un posible colaborador y objeto sexual, si-
no también un motivo de tentacion para satisfacer en él
su agresividad, para explorar su capacidad de traba-
josinretribuirla, para aprovecharlo sexualmente sin su
consentimiento, para apoderarse de sus bienes, para
humillarlo, para ocasionarle sufrimientos, martirizar-
lo y matarlo.

Es decir, el hombre busca ante todo realizar sus de-
seos y después se pone limites. Es un ser deseante que
debe limitar a los demas y autolimitarse. Debe vivir en
una dialéctica entre impulso y contencion para poder
convivir en sociedad.

Este oscuro impulso por el exceso, que en el caso
de la violencia puede culminar con la muerte del otro y
con la propia, tiene una explicita representacion en el
mito judeocristiano de la creacion en el fratricidio co-
metido por Cain contra Abel. Este homicidio mitoldgi-
co es el emblema del crimen en la cultura occidental

© Christophe Ducoin, /n gold we trust.

y simboliza la aparicion del mal radical sobre la Tierra,
que antes solo existia bajo la forma de la desobediencia.

El mito judeocristiano que permea la moral occi-
dental nos hace saber que la maldad llegé al mundo con
Cain. Segun el erudito judio Louis Ginzberg, a quien voy
a seguir en este relato, encontrado en escritos rabini-
cos y patristicos, después de la caida de Eva, Satanas,
con la apariencia de la serpiente, se acerco a ella y el
fruto de su union fue Cain, el antepasado de todas las
generaciones impias que se rebelaron contra Dios y se
levantaron contra él.

La division del trabajo entre Cain, que se dedico
a la agricultura, y su hermano Abel, que se dedico al
pastoreo, se debi6 a una decision tomada por su pa-
dre, Adan, quien los separo intentando evitar la tragica
muerte de Abel, que se le habia anunciado a Eva en un
suefno premonitorio.

Teniendo como antecedente la preferencia que Dios
mostraba por las ofrendas de Abel, que escogia los

Notas sobre la violencia y el mal 9



mejores ejemplares de su rebafo para ofrecerlos en
sacrificio, mientras que Cain entregaba como ofrenda
las sobras de lo que habia comido, un desafortunado
incidente provoco lo inevitable. Un dia, una oveja de
Abel pisoted los cultivos de Cain, lo que provocd recla-
mos mutuos, reprochando cada uno el beneficio que el
otro obtenia del producto de su trabajo. La discusion fue
subiendo de todo hasta que Cain dijo: “Y si yo te mato
&quién exigira de mitu sangre?”. A lo que Abel contesto:

Dios, que nos ha traido al mundo, me vengara. El exigi-
ra mi sangre a tus manos si me matas. Dios es el juezy
castigaraa los perversos y a los malos. Si ti me matas,
Dios sabra tu secreto y El te castigard.

Esta respuesta solo aumentd la ira de Cain, que se
lanzo6 sobre su hermano y pele6 con él. Abel era mas
fuerte y estaba venciéndolo cuando Cain pidié merced
y su hermano lo solto, pero apenas librado ataco de
nuevo a Abel y lo mat6. Cuando Dios le pregunt6 por
Abel, Cain le contesto:

¢Acaso soy yo el guardian de mi hermano? iTd eres el
que vigila toda criatura, y me pides cuentas a mi! Es
cierto, lo he matado, pero ti has creado esa inclina-
cion maligna en mi. Tu lo vigilas todo; entonces épor
qué permites que le matara? Ta mismo le has matado,
porque, si hubieras considerado mi ofrenda como ex-
presion favorable como hiciste con la suya, yo no habria
tenido razon para tenerle envidia y no le habria matado.!

Si consideramos a Dios como una metafora de la
vida, en toda su complejidad circunstancial, encon-
tramos que el mal es el resultado de una inequidad
original, primigenia, que resulta inadmisible para quien
siente en ella una desventaja. Se trata de la lucha a
vida o muerte por el reconocimiento, que no proviene
de la naturaleza salvaje del hombre sino de su espiritu.
Se trata de lo que Platon llamé thymos o pasion timé-
tica, que es una aspiracion apasionada a diferenciarse
mostrandose superior a los demas, para asi adqui-
rir un rasgo de distincion frente a ellos. Esta fuerza
puede desembocar en la voluntad de coaccién y en el

avasallamiento, desatando la voluntad de poder y el
dominio sobre el otro.2 La pasion timdtica encuentra
una nueva formulacion en Kant, cuando plantea que al
competir nos impulsamos para elevarnos.

Sin lapugna —dice Kant—los hombres, bondadosos co-
mo las ovejas que apacientan, apenas otorgarian a su
existencia un valor mayor que el de estos animales do-
meésticos; no llenarian el vacio de la creacion en lo to-
cante a su fin como naturaleza racional. Gracias sean
dadas, pues, a lanaturaleza por laincompatibilidad, por
la envidiosa y competitiva vanidad, por el insaciable
afan de tener y también de dominar. Sin eso, todas las
excelentes disposiciones naturales dormitarian eterna-
mente en la humanidad sin desarrollarse.3

De esta reflexion se deduce que la historia no tie-
ne por qué terminar en la fatalidad homicida de Cain
y Abel. Los hombres pueden y deben aprender a vivir
en medio de la competencia en lugar de matarse, pe-
ro en una competencia regulada ya no por Dios, sino
por un Estado vigilante y con division de poderes pa-
ra garantizar la mayor equidad posible.

Kant interpreta el mal como una opcion de la li-
bertad. El mal no es un impulso de la naturaleza o un
apetito ciego. El mal surge de la tensa relacion entre
naturaleza y razon: es una accion de la libertad. Como
seres racionales tenemos en nuestras manos el juego
de la decision, que no es otra cosa que la dimension de
la libertad. La accion mala es aquella que privilegia el
“amor a si mismo” convirtiéndolo en principio supre-
mo, entonces, el otro hombre queda denigrado, reduci-
do ala condicion de medio para los propios fines: se le
utiliza, se le engafa, se le explota, se le atormentay se
le mata. EI mal surge cuando la autoafirmacion egois-
ta ocupa el centro de nuestra vida y no deja lugar a la
consideracion hacia los demas, a la obligacion relativa
a una vida comun.

Riidiger Safranski critica, con razén, la ingenuidad
de laidea del mal en Kant, quien no se plantea la exis-
tencia del mal absoluto, de aquel que opera no en be-
neficio del “amor propio” sino en funcion de su propia
maldad. El mal bastandose a si mismo y satisfaciéndo-
se a si mismo. Aqui comienza a perfilarse la sombria
figura del marqués de Sade. Esa maldad sin limites,



que desata una violencia que no reconoce en el otro
a un semejante sino a un objeto a destruir, se encar-
né en un personaje como Gilles de Rais y se ha multi-
plicado en nuestro pais en los dltimos afnos, poniendo
ante nuestros 0jos escenas macabras de cuerpos des-
trozados que revelan una crueldad insondable. El Dios
al que apelaba Abel no esta mas en la Tierra para re-
clamar la sangre de estas victimas.

&Qué sucede con el mal a la luz de la muerte de
Dios? En un mundo donde el pensamiento técnico-
cientifico ha desplazado a la vieja idea de un Ser Su-
premo, un mundo en el que no cabe esperar la ayu-
da de un ser trascendente, un mundo dominado por
el egoismo y la ambicion despiadada y ciega, que ha
hecho posible los crimenes mas atroces entre los hu-
manos, como el exterminio industrial de los judios in-
vocando la delirante idea de un hombre superior. Con
Hitler, el Estado no regul6 la diferencia competitiva,
como queria Kant, sino que fue utilizado como ins-
trumento de exterminio de una parte de la humanidad
considerada indeseable.

Sin Dios quedamos sujetos Gnicamente al juicio y
a la voluntad humana.

Pero qué sucede si, como todo parece indicar, la
maldad no es algo que le sucede al hombre, sino que
es una parte sustancial de si mismo. Qué sucede si
la maldad es constitutiva del ser humano y no algo
adventicio y ocasional.

&Qué consecuencias acarrearia para la sociedad
—se pregunta Oscar del Barco— el reconocimiento de la
igualdad en el mal, el reconocimiento de la diferencia
ontica en el interior de la identidad ontol6gica? Y res-
ponde: no se podria juzgar ni castigar sino que habria
que proteger. Si reconozco que entre el torturador y yo
mismo no hay diferencia, el trato se modifica mediante
un giro hacia la piedad y el amor. Pensar que el otro es
malo, esencialmente malo, dice del Barco, es distin-
to a pensar que eso que llamamos “maldad” es algo
constitutivo de todos los hombres y que potencialmen-
te todos podemos realizar actos a los que llamamos
“malos”. El mal —concluye del Barco— solo se vence
aceptandolo, no renovandolo ni transmitiéndolo me-
diante la venganza. En el mundo judeocristiano es Je-
sus el prototipo de quien acept6 el mal con la respuesta
ilimitada del perdon.

Si puedo suprimir en mi el mal, mediante la aniqui-
lacion en mi subjetividad de un contra-mal, que seria
la venganza, entonces aqui y ahora, en este instan-
te, ya no hay mal. El no-mal supera por supresion de
existencia al mal. Sin premio (porque no hay Dios) el
no-mal, es decir, el amor, suprime el mal en un acto sin
fundamento. No se trata, por otra parte, de un “deber”,
del “deber de amar” en cumplimiento de una ley divina
que implicaria un premio o un castigo, se trata mas
bien de un acto gratuito, de una entrega que es innega-
blemente absurda.

BIBLIOGRATFIA

Goodall J y Berman Ph. Gracias a la vida, Mondadori, Barcelona (2000).
Morin E. £/ paradigma perdido. Ensayo de bioantropologia, Kairds, Barcelona (1996).

Mead M. La antropologia y el mundo contemporaneo, Siglo veinte, Buenos Aires
(1982).

Caillois R. La cuesta de la guerra, FCE, México (1975).
Chomsky N. Lo que realmente quiere el Tio Sam, Siglo XXI, México (2004).
Freud S. £/ malestar en la cultura, Alianza Editorial, Madrid (1984).

Del Barco 0. Consideraciones sobre la violencia, Nombres: revista de Filosofia 18
(2003) 7-17.

Watts A. Las dos manos de Dios, Kairés, Barcelona (1995).

Safranski R. £/ mal o el drama de la libertad, Tusquets, Barcelona (2005).

NOTAS

1 Citado en Watts, 1995: pp. 137-140.

2 Safranski, 2005: p. 105.

3 Safranski, 2005: pp. 160-161.

4 Bataille, Georges. El verdadero Barba-Azul (La tragedia de Gilles de Rais), Tus-
quets, Cuadernos infimos 35, Barcelona, 1983.

5 DelBarco, 2003.

Julio Glockner

Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades
“Alfonso Vélez Pliego”, BUAP
julioglockner@yahoo.com.mx

© Christophe Ducoin, Detalle-Autorretrato in Clint Eastwood.



© Christophe Ducoin, Autorretrato in Clint Eastwood.





