Glockner J. ¢De qué diablos estamos hablando?
Elementos 91 (2013) 43-48

www.elementos.buap.mx

(De ¢ diablos
estamos hablando?

LA GUARIDA DEL DIABLO
LECTURA ICONOGRAFICA DE LA MISTERIOSA CASA
DE TEHUILOYOCAN, PUEBLA
JOSE ANTONIO TERAN BONILLA
El Errante Editor
Meéxico, 2013

Julio Glockner

Con la llegada de Cristobal Colon y sus navegantes a fines del
siglo XV a las islas del Caribe, no sélo desembarcaron animales,
semillas, técnicas e instrumentos desconocidos por los nativos
islenos, también desembarco un complejo imaginario religioso
que comenzd a poblar de santos y virgenes la geografia recién
descubierta por lo europeos. Entre esos personajes ocupaba un
lugar especial el Diablo, cuya presencia muy pronto fue adverti-
da en los cultos de los indios tainos por el fraile catalan Raman
Pané, quien dio forma al primer libro escrito en lengua europea
en el Nuevo Mundo, concretamente en la isla La Espafiola, por
indicaciones del almirante Col6n. Fray Ramon Pané, desde lue-
go, nunca advirtio que estaba ante un juego de espejos y que
los Diablos que veia en las deidades tainas eran en realidad sus
propios demonios. Desde esos remotos dias hasta la fecha el
Diablo no ha salido de la isla, hoy dividida entre la Republica
Dominicana y Haiti. La altima vez que se supo de su terrible pre-
sencia fue en 2010, cuando un predicador evangelista, cabeza
de las iglesias protestantes en Haiti, responsabilizo al Diablo y
a los practicantes del vudu, considerado también erroneamente
como un culto satanico, del terremoto que destruyo la ciudad de
Puerto Principe. Entre estos dos eventos cabe la historia entera
de la presencia de Satanas en el continente americano.

Elementos 91, 2013, pp. 43-48 43



Lo que en México comenzd a suceder desde el siglo
XVl con la llegada de los esparioles y el desembarco con
ellos de un Dios unico y trino, La virgen Maria y el Dia-
blo, ha sido un proceso de sincretismo religioso con la
cosmovision mesoamericana que ha perdurado a lo lar-
go de la historia de los pueblos indios y campesinos que
fueron evangelizados por las ordenes franciscana, domi-
nica, agustina, jesuita y el clero secular. Cuando dos re-
ligiones, con sus respectivas creencias, ritos y normas
gticas, se ponen en contacto, pueden ocurrir tres cosas,
dice Manuel Marzal: 1) que ambas religiones se confun-
dan en una nueva, produciendo una sintesis; 2) que am-
bas religiones se superpongan y mantengan su propia
identidad, produciendo una simple yuxtaposicion; 3) que
ambas religiones se integren en una nueva, pero siendo
posible identificar la procedencia de cada elemento de la
misma, produciéndose asi un verdadero sincretismo.

En nuestro pais predomind, en un primer momento,
la yuxtaposicion del cristianismo con la rica variedad de
cultos que existian en Mesoameérica, considerados siem-
pre como obra del Demonio por los frailes, pero esta si-
tuacion, propia de los primeros contactos, no podia durar
mucho tiempo, pues a medida que la colonizacion y la
evangelizacion se consolidaban fue adquiriendo mayor
importancia el sincretismo propiamente dicho, con las
variantes propias de los cultos que se celebraban en las
diferentes regiones. Las cronicas de los siglos XVI y XVII
no dejan de considerar como obra del Demonio el culto
que los indigenas rendian a la naturaleza, y esto acurre
adn en nuestros dias en algunas zonas indigenas.

El sincretismo es un proceso vivo en constante trans-
formacion, en permanente reformulacion, integracion y
descarte de los elementos en juego. Uno de los problemas
que se enfrentan al analizar el proceso sincrético es el de
la identificacion certera de aquellos elementos ambiguos,
cargados de significados ambivalentes debido a las parti-
culares condiciones en que se produjo su desarrollo histo-
rico. Tal es el caso del Diablo. Cuando se le menciona en
México no sabemos bien a bien si el discurso se refiere al
Diablo judeo-cristiano de la ortodoxia catdlica o a las dei-
dades mesoamericanas erréneamente consideradas como
diabolicas. Por esta razon es imprescindible que de entra-
da nos preguntemos ¢de qué diablos estamos hablando?

44

Con esta pregunta en mente inicié la lectura del libro
de José Antonio Teran y los comentarios que voy a hacer
los considero como un reconocimiento a una obra polé-
mica, sustentada en una investigacion seria y acuciosa
que nos brinda la oportunidad de reflexionar y encontrar
diferentes angulos de interpretacion que quiza enriquez-
can un tema de por si apasionante.

En 1979, al estar trabajando en un proyecto de reha-
bilitacion de la plaza puablica de San Luis Tehuiloyocan
y la restauracion de su Via Crucis, José Antonio Teran
tuvo conocimiento de la existencia de una extrana casa,
que, segun el cura de la localidad, era una capilla privada.
El inmueble llamo su atencion por lo atipico de su dis-
tribucion, que no correspondia al criterio comun de las
casas del siglo XVlil, pero sobre todo por la fachada de la
construccion que se encontraba al fondo del patio, donde
aparecian diversas figuras elaboradas con una técnica
derivada de las paredes rejoneadas, en la que se colo-
can pequenas piedras en hilera sobre el revoque fresco
del muro para disefiar dibujos lineales. Hay otro ejemplo
interesante de esta técnica en un muro lateral de la igle-
sia de San Lorenzo Chiautzingo, donde puede apreciarse
una escena campestre con diversos animales, musicos
y (si mal no recuerdo) personajes bebiendo pulque. Las
muestras de laboratorio, dice Teran, indican que este
mural fue originalmente policromo.

Voy a referirme unicamente a cinco figuras del com-
plejo iconografico analizado por José Antonio Teran y los
autores con los que ha colaborado en esta interesante in-
vestigacion. Las dos primeras son los monos colocados
alos lados de la puerta principal y que ocupan el lugar mas
sobresaliente de la fachada. Se trata de dos figuras an-
tropomorfas, con cabeza humana y cuerpo de simio, con
garras en vez de manos y pies y el pene erecto. En estas fi-
guras, considera el autor, reside la clave del significado del
mural. Su actitud es burlona: sonrien mientras que de sus
bocas emerge una larga lengua. Ambos llevan sombrero,
rematado por una cruz; ante cada uno hay algo que sugiere
un altar, y encima un recipiente en llamas, todo ello aviva
la idea de que se trata de un ritual, maxime que debajo de
ambas figuras se aprecia un doble circulo con seis puntos,
atributo que alude a la celebracion de la misa negra.

En la icnografia cristiana, dice Pérez Rioja, autor del
Diccionario de simbolos y mitos, citado por Teran, el mono
se emplea para simbolizar “el pecado, la lujuria, la astucia y



© José Antonio Teran Bonilla, Mural con dibujos de seres demoniacos alos lados de la puerta, tomado de La guarida del Diablo, El Errante Editor, México, 2013.

la malicia... y representa también a Satan”. Es posible que
£s0S monos personifiquen a subditos del Demonio, que de
manera burlona imitan al sacerdote cristiano que ofrece
una misa, aunque en este caso la parodia estaria destina-
da a Satands, pudiéndose tratar, entonces, de una misa ne-
gra, dice José Antonio Teran. Segun Pascual Buxo, en cuya
interpretacion Teran sustenta algunas de sus afirmaciones:
“los simios tienen un evidente caracter protagonico, siendo
representaciones del Diablo mismo figurado en la interpo-
sita persona del mago o ministro que dirige sus ritos”.
Quisiera recordar aqui la importancia simbdlica del si-
mio en la religiosidad y la cosmogonia mesoamericanas.
Ozomatli, es el nombre del undécimo dia del calendario
adivinatorio de 260 dias y esté representado con la cabeza
de un mono. Durante la segunda de las cuatro edades de
la Tierra, segun la mitologia nahua, los hombres se convir-
tieron en monos. Pero mas significativo para el argumen-
to que quiero esbozar es el hecho de que el mono, por sus
cualidades ladicas, lujuriosas y festivas es una encarna-
cion de Xochipilli, deidad solar de la danza, el juego, las flo-
res y la musica. Todavia en nuestros dias, en la fiesta de la
Xochipila, en la Sierra Norte, el dia de san Juan los mayor-
domos encargados de la celebracion resguardan y pasean

por el pueblo de Xicotepec de Juarez un antiguo teponas-
cle, tallado en madera, con la figura de un mono. Xochipi-
Il es la deidad de las plantas sagradas, como lo demostrd
Gordon Wasson al estudiar la escultura de este dios que se
encuentra en el MNA, con el cuerpo cubierto de plantas psi-
coactivas, plantas que, como bien sefiala José Antonio Te-
ran, eran utilizadas ritualmente durante el periodo colonial.

En fin, lo que quiero resaltar es que la presencia de un
par de simios en la fachada de la casa de san Luis Tehuilo-
yocan es polivalente y nos remite también a la simbologia
mesoamericana, algo en lo que no reparo, al parecer, José
Pascual Buxd. La presencia en el mural de figuras vincula-
das a la religion catolica, como los anagramas de Jesus y
José, los tres templos, la barca, los simbolos de la pasion,
los ciervos, etc., se explica porque en los rituales diabdli-
C0S esas imagenes eran imprescindibles para profanarlas
de manera burlona, dice Teran siguiendo atinadamente a
Pedro Ciruelo. Y continta su argumentacion citando a Pas-
cual Buxo: “No se olvide que, segun el parecer de todos los
expertos en demonologia, el Maligno finge veneracion por
las cosas sagradas pero, en realidad, en sus ceremonias se

iDe qué diablos estamos hablando? 45



mofa de los signos cristianos”. Todo esto insinta —conclu-
ye Teran— que la ornamentacion conlleva una tesis magica,
mas aun si se recuerda que en ciertos rituales era impres-
cindible la imagen cristiana a fin de mofarse de dicha reli-
gion y de profanarla. Por lo que se puede concluir que el
mural emulaba a los retablos de los templos cristianos.

Coincido con €l en que la ornamentacion puede re-
presentar un ritual de caracter magico, pero no estoy
convencido de que sea necesariamente con un propdsito
de burla sacrilega, mas bien creo que el acto magico va
mas alla, es decir, apunta a un sentido positivo, propi-
ciatorio de la fertilidad, y esto explica la presencia de un
personaje sembrando semillas en la tierra. Por todo el
pais encontramos ejemplos de altares, danzas, oraciones
y alabanzas o lugares sagrados en los que coexisten ar-
monicamente, dentro de una l6gica magico-religiosa, las
deidades cristianas con espiritus y deidades provenientes
de la cosmovision mesoamericana.

Debe decirse que en el siglo XVIIl —escribe José Anto-
nio Teran—, se dieron varios casos de clérigos acusados
ante la Inquisicion como conculcantes de las sagradas
imagenes, “es decir, culpables de haber hollado impia-
mente los sacramentos en la celebracion de ceremonias
satanicas”, por ejemplo, los efectuados contra Lucas José
Ortiz (en 1746) y contra el carmelita fray Isidoro de Jesus
Maria (en 1789), consignados en la Historia del Tribunal
del Santo Oficio de la Inquisicién en México, de José To-
ribio Medina. De ser verdadera esta reflexion —continda
Teran cautelosamente— podria afirmarse que la totalidad
del mural obedece a un programa iconografico previo, y
que fue elaborado por una persona con obvios conoci-
mientos de la doctrina catélica. Lo mas probable es que
el autor intelectual del mural haya sido un profesional de
la magia, por lo menos semi-ilustrado. Coincido con él en
que el autor del mural era un profesional de la magia, pe-
ro ¢qué tipo de especialista era? Teran menciona la opi-
nion de Pascual Buxd, quien dice que el responsable de la
obra era una persona de condicion social superior, provis-
to de la autoridad suficiente como para sentirse al amparo
de suspicacias y delaciones por parte de los pobladores
indigenas de Tehuiloyocan y capaz de sufragar los gastos
de construccion de esa casa artificiosa [por lo que llega
a suponer que] tal persona no podria haber sido otra que

46

uno de los sacerdotes del lugar, quiza el tnico cura doctri-
nero que atendia los oficios en las iglesias de San Luis...

Como Buxd viene argumentando la existencia de ri-
tos satanicos, ignorando, al parecer, los ritos de origen
mesoamericano, considerados erroneamente como saté-
nicos, légicamente llega a la conclusion de que la casa
pudo pertenecer a un sacerdote catdlico que cometia el
pecado de sacrilegio. Pero yo pienso que pudo pertenecer
también a un especialista en el control magico de los me-
teoros, y sustento mi opinion en una posibilidad, aunque
no solo en ella: que las aguilas bicéfalas que se encuen-
tran en la parte superior de la puerta principal pueden ser
un emblema de los trabajadores del temporal de la época.

Estas aguilas bicéfalas son interpretadas por Teran co-
mo el emblema de los Austrias, que lo son, pero otra vez
creo que el simbolo es polisémico y puede estar ahi, en
el centro de la fachada, para evocar el poder soberano de
una dinastia de emperadores, pero también el poder so-
berano de las congregaciones de trabajadores del tempo-
ral que entraban en contacto con deidades poderosas que
habitan en la naturaleza y que utilizaban un emblema muy
semejante en sus rituales. Un ejemplo de este emblema
aparece en la portada del libro Graniceros que coordina-
ron Johanna Broda y Beatriz Albores. He vuelto a la casa
de Tehuiloyocan a mirar con binoculares este emblema,
pero por el tipo de técnica empleada y el tiempo transcu-
rrido es muy dificil distinguir las figuras. En todo caso, en-
cuentro mas semejanza en una de ellas con un felino que
con un aguila. Si este fuera el caso, la hipotesis que ex-
pongo tendria mayor fuerza pues estarian representados
en ella las fuerzas cosmicas del cielo y la tierra, de lo os-
curo y lo luminoso, lo himedo y lo seco, lo masculino y
lo femenino, etc., que rigen la l6gica dual del pensamiento
mesoamericano. Las aguilas bicéfalas, ademas, estan co-
locadas entre “medias figuras humanas que emergen de
vastagos vegetales”. Imposible no pensar en los rostros
humanos que emergen de las mazorcas en los murales de
Cacaxtla, de modo que tiene algln sentido pensar en un
emblema de pedidores de lluvia que propician la fertilidad
y el crecimiento de las plantas alimenticias.

Por dltimo, quisiera mencionar un simbolo que se en-
cuentra frente al falo y el altar de los simios: es un signo
en forma de S de tamaro considerable, aunque también
aparecen en menor tamano esparcidas por el mural. Dice
al respecto José Pascual Buxo:



Repartidos por todo el mural aparecen roleos en S,
forma que también afecta las numerosas volutas y vas-
tagos serpentinos [...], como Si quisieran evocar de ma-
neraencubiertapero obsesivalaletrainicial del nombre
de Satanas, Principe de este bajo mundo.

0 quiza —Anade Teran— se trate de una representacion di-
recta de la serpiente, pues en ella se alude al Demonio y
a la maldad. O quiza, anadiria yo, se trate del simbolo plu-
vial y estelar de la fertilidad llamado Xonecuilli, de origen
olmeca y nahua y estudiado recientemente en los templos
de los valles de México, Tlaxcala, Morelos y Puebla por Ar-
mando Gonzalez,' quien senala la presencia de este sim-
bolo en el mural de Tehuiloyocan. Personalmente veo mas
cerca este simbolo a las serpientes que menciona Teran
(que evocan también la renovacion y la fertilidad) que ala s
satanica de Pascual Buxd. Pareciera que estoy empefiado
en contradecir a este autor, nada de eso, simplemente veo
desde otra perspectiva y otros autores, y digo lo que veo.

Si se tratara efectivamente de una S yo la asociaria
mas ala S de Santiago Caballero que a Satanas, por la ra-
zon de que el Sefor Santiago esta asociado al trueno y el

rayo, a que su fiesta titular fue instituida desde mediados
del siglo XVl en la ciudad de México y a que en el siglo
XVl Jacinto de la Serna ya mencionaba que se recurria a
él para propiciar el buen clima en virtud de su asociacion
con el trueno vy los relampagos, segln nos recuerda Ar-
mando Gonzalez en su trabajo. El argumento mas solido
en favor de que en la casa se practicaban cultos sata-
nicos es el texto en latin que se encuentra en Ias vigas
del techo, en el que se invirtio la secuencia de lectura de
izquierda a derecha, de modo que podia leerse de mejor
manera utilizando un espejo. El hecho de estar escrito en
latin refuerza la tesis de que el practicante de la magia
diabdlica era un sacerdote sacrilego.

José Antonio Teran cita la siguiente reflexion conclu-
yente de Pascual Buxo:

“Aunque no dispongamos de pruebas directas, es evi-
dente que, en el Gltimo tercio del siglo XVIII, se reunian
en el pueblo de Tehuiloyocan una secreta y bien trabada
comunidad de adeptos de Satands, principalmente in-
tegrada por criollos de la region de Cholula, en quienes
residiael podereconémicoy politico, los cuales—como

© Enrique Soto, Diablo de madera, Los Sapos, Puebla, 2013.

iDe qué diablos estamos hablando? 47



solia ocurrir—estarian en comunicacion con algunos in-
dios hechiceros para beneficiarse de sus antiguos sa-
beres magicosy herbolarios. El aislamiento del poblado
y lafidelidad que mantendrian los miembros de esa so-
ciedad secreta explican que hasta ahora—a mas de dos
siglos de su construccion— nadie hubiera reparado en
aquella casa de inocente aspecto exterior pero expre-
samente construida para servir de templo 0 morada del
Diablo. Tampoco resulta insolito que al frente de ese
grupo magico se encontrara un cura doctrinero, puesto
quenoerainfrecuente que los miembros de lalglesia de
Cristo se involucraran en la practica de las artes nigro-
manticas; mas aun, los procesos de lalnquisicion a que
antes hicimos referencia abundan en detalles acerca de
frailes y sacerdotes concupiscentes y conculcadores
de iméagenes, esto es dedicados al culto satdnico que,
como recordamos, se basa principalmente en laabomi-
nacion de los Santos Sacramentos.”

Lo que no queda claro, con todo y lo evidente que le
parece este razonamiento a Buxo, es el motivo por el cual
esta supuesta secta satanica se reunia para abominar de
los Santos Sacramentos. Por otro lado, silos ritos diabd-
licos se realizaban en el patio, cosa que a Buxo le parece
una prueba mas de la celebracion de misas negras, olvi-
dando que la milenaria ritualidad mesoamericana siem-
pre se realizo en espacios abiertos, no me parece posible
que una barda de adobe pudiera ocultar el culto al Diablo.
Visualmente si, pero auditivamente no.

Tampoco creo posible que en el siglo XVIII, en que todo
mundo conocia santo y sefia de los demas en una region,
pudiera haber reuniones nocturnas de caracter “satanico”
con criollos adinerados que contratan los servicios de hechi-
ceros diabolicos para darse el gusto de profanar los simbo-
los catolicos. En cambio, si me parece posible (y lo refieren
Hernando Ruiz de Alarcon y Jacinto de la Serna en el siglo
XVIl) que criollos ricos contrataran los servicios de magos
especialistas en el control del clima, llamados teciutlazques
0 quiaclazques, para realizar rituales, considerados erronea-
mente por la iglesia como satanicos, con el proposito de
ahuyentar el granizo y procurar la lluvia para obtener abun-
dantes cosechas que incrementaran su prosperidad. Esto
podia realizarse en relativa clandestinidad, debido al rechazo

48

del clero a estos cultos (cosa que ocurre aun en la actuali-
dad), pero si las ceremonias fuesen descubiertas y 1a gente
del poblado se enterara de su celebracion, nada de extrema
gravedad ocurriria, pues los vecinos, agricultores de tradi-
cion nahua con antepasados que practicaron ritos semejan-
tes, comprenderian su significado y no se escandalizarian,
es mas, es muy probable que ellos mismos acompanaran
al mago a realizar rituales en los lugares cercanos, como
cerros y montarias, corrientes de agua y manantiales, o en
los propios campos de cultivo, como ocurre también en la
actualidad. No por haber estado excesivamente ocultos, si-
no por haber sido relativamente abiertos y vinculados a una
tradicion magico-religiosa local, fue que los rituales pasaron
desapercibidos ante el Tribunal del Santo Oficio.

Si el proceso de evangelizacion habia sido languido
durante los siglos XvI'y XVII, y en el barroco del siglo Xvill
predomino cierta libertad de interpretar y practicar ritual-
mente la simbologia catolica, podemos suponer, con cier-
to fundamento, que los antiguos cultos mesoamericanos
que se practicaban en el México central gozaban de gran
vitalidad, tanto es asi que doscientos afios después aln
los podemos presenciar, por ejemplo, en el culto a los vol-
canes Popocatépetl e Iztaccihuatl.

Que una serie de rituales asociados a la fertilidad, asi
como a la adivinacion y la sanacion de enfermedades o, al
contrario, a la generacion de dafios y padecimientos por ar-
tes magicas, tuviera una amplia difusion en el siglo XVIIl, no
me cabe la menor duda. Lo que no sabemos es de qué ma-
nera estos rituales pudieron asociarse con ritos propiamen-
te satanicos, en caso de que estos hubieran efectivamente
existido en san Luis Tehuiloyocan. Su presencia me parece
dudosa por una sola razon: los habitantes de los pueblos
de aquel entonces no tenian ninguna necesidad de recurrir
a Satanas para oponerse ritualmente a los mandatos del
clero catdlico, les bastaba con la satanizacion, equivoca,
que la iglesia habia construido en torno a las antigua dei-
dades indigenas para alcanzar plenamente este objetivo.

No me queda mas que felicitar a José Antonio Teran
por este libro sugerente que seguramente despertara un
interés polémico, que es, por cierto, la mejor manera de
honrar una publicacion.

Julio Glockner

Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades
“Alfonso Vélez Pliego”, BUAP
julioglockner@yahoo.com.mx



—

© Mauricio Montoya, Diablo-cruz, Riosucio, Caldas, Colombia, 2011.



© Mauricio Montoya, Diablo-plaza, Riosucio, Caldas, Colombia, 2011.






