
© Luz Elvira Torres, ?, ?, ?, 1?.



3

 w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

3

Huerta Donado V. Reflexiones sobre la naturaleza del tiempo.
Elementos 90 (2013) 3-7

3

A Rodolfo Santander, el impulsor de estas inquietudes. 

“Tener o no tener tiempo”, “tomarse el tiempo”, “darse tiempo”; 

constantemente utilizamos tantas frases relativas al tiempo, 

hasta el punto en que lo experimentamos como un fenómeno 

extrañamente cercano y tan nítido, que bien podríamos tocar con 

la punta de los dedos. Efectivamente, en nuestro vivir cotidiano 

advertimos siempre y con algún grado de explicitud qué es el 

tiempo, sin que este entender nuestro se fundamente científica-

mente. De hecho, antes que remitirnos a cualquier sistema de 

medición temporal, nuestra experiencia del tiempo se atiene al 

más próximo recinto vivencial del que somos parte, y se ma-

nifiesta a través de expresiones inexactas pero comprensibles 

tales como: “ya mero”, “ahorita lo hago” o “mañana veremos”. 

Las dificultades se presentan cuando intentamos hacer de las 

vivencias particulares algo claro y explícito, atendiendo, además, 

las investigaciones formales en torno al tiempo cuantificable y 

divisible infinitamente, al tiempo impersonal, uniforme y absoluto 

atrapado en el reloj. 

Vanessa Huerta Donado 

E l e m e n t o s  9 0 ,  2 0 1 3 ,  p p .  3 - 7

Reflexiones sobre la 
NATURALEZA      tiempode

l

El tiempo se vierte, indiferente a nosotros; nos defendemos 

de él invirtiéndolo, revirtiéndolo, divirtiéndolo, subvirtiéndo-

lo, convirtiéndolo.

Carlos Fuentes

©
 L

uz
 E

lv
ir

a 
To

rr
es

, B
os

qu
e 

de
 c

an
el

a,
 in

st
al

ac
ió

n,
 2

01
2.



4

 Esto lo saben muy bien Fanny Blanck y Marcelino 

Cereijido; médicos de profesión que, a través de la es-

critura, buscan brindarnos un esquema de las posicio-

nes más sobresalientes respecto al tiempo.1 A lo largo 

de su libro titulado La vida, el tiempo y la muerte, nos 

topamos con diversos flancos desde los cuales es po-

sible abordar el tema. Química, biología, matemáticas, 

física y filosofía, son solo algunos de ellos. Sin embargo, 

el elemento novedoso de esta exposición, radica en la 

presencia constante pero subyacente de la muerte como 

objeto de investigación científica. Pero, ¿qué clase de 

vínculos puede haber entre semejante hecho y la tempo-

ralidad? Precisamente, en esta conjunción de conceptos 

encontramos el punto de convergencia entre dos pos-

turas excluyentes en apariencia, pero complementarias 

de fondo: hablamos aquí de la demostración matemática 

del tiempo en contraposición con la experiencia cotidiana 

que tenemos del mismo. 

FINITUD E INFINITUD

Comenzamos preguntándonos ¿qué es, pues, el tiempo? 

Ya en el siglo IV san Agustín creía tener la respuesta a 

tal enigma, pero al tratar de explicarlo, enmudecía de in-

mediato.2 Desde sus distintas modalidades, la literatura 

también ha tomado parte en las reflexiones sobre la na-

turaleza del tiempo, poniendo en evidencia la obsesión 

de novelistas y ensayistas por desentrañar el “único mis-

terio esencial”, tal como solía llamarlo Borges. En lo que 

al ámbito filosófico respecta, podemos dar cuenta de las 

intervenciones que grandes pensadores como Heráclito, 

Parménides, Aristóteles, Platón, Nietzsche, Bergson y 

Heidegger expusieron en sus escritos, tratando de diluci-

dar con ello, la esencia de este fenómeno. Pero si de ex-

plicar su articulación intrínseca se trata, la investigación 

científica moderna toma inmediatamente la palabra, pro-

curando mediante sus propios métodos, poner un punto 

final a este problema. 

 No podemos negar el rotundo éxito que esta vasta 

empresa ha cosechado desde la enunciación de los prin-

cipios de la mecánica newtoniana, y de manera contun-

dente, a finales del siglo XX, con el desarrollo de la teoría 

de la relatividad. Según Albert Einstein, autor de dicha 

teoría, suponer que el tiempo es un continuo flujo uni-

dimensional es ya un capricho. Aunque el hombre tiene 

la capacidad psicológica de ordenar los acontecimientos 

dentro de una secuencia temporal concreta, se trata úni-

camente de una sensación subjetiva que, por ello mismo, 

no puede dar cuenta de todos los procesos que ocurren 

en el universo. En este sentido, Einstein sostiene que pese 

a los intentos por establecer una medida lo más “objeti-

va” posible, el tiempo no es más que un aspecto “relativo” 

dentro un sistema referencial determinado, que depende 

esencialmente del espectador.3 

 Si esto es así, entonces para hablar del tiempo he-

mos de remitirnos al ser viviente que es capaz de perci-

birlo como tal, a saber: el ser humano. Ya en el libro IV de 

su Física, Aristóteles insinuaba esta idea al afirmar que, 

de la misma manera en que lo numerado se da única-

mente donde hay un numerar, solo puede haber tiempo 

donde haya alguien que lo enumere. El tiempo, nos dice 

el estagirita, está en cierto sentido en todas partes, pero 

está siempre sólo en el alma.4 Esto quiere decir que de-

bido a su alta capacidad de conciencia y de raciocinio, el 

ser humano puede percibir el carácter consistente y tran-

sitivo del tiempo, mediante la enumeración y el encade-

namiento de sus instantes. Con el paso de los años, las 

radicales interpretaciones de esta propuesta llegaron a la 

conclusión de que el de tiempo es en realidad un concep-

to generado a partir de la sucesión infinita de instantes 

homogéneos, y su principal función consiste en medir el 

movimiento. Esto, empero, no puede considerarse como 

una experiencia originaria de tal fenómeno. 

 Para el pensador francés Henri Bergson, la medición 

como característica esencial del tiempo no es más que 

el producto de una idealización, originada en el seno del 

pensamiento calculador. Pero lo cierto es que la experien-

cia del tiempo en su estado puro no se agota en la mera 

sucesión de quietudes vacías, sino que se va configuran-

do gracias al fluir de las vivencias. De hecho, la esencia 

del tiempo más allá del número, se constituye como una 

duración (dureé) desprovista de toda medida, y se ex-

presa a través de la constante invención y elaboración 

de formas, impulsadas todas ellas por un estímulo vital 

(eleán vital).5 Aunque bien sabía Bergson que este modo 

de abordar el problema no es “más verdadero” en com-

paración con el método específico de las ciencias exac-

tas, afirmaba que sí posee más sentido para nosotros, V A N E S S A   H u er t a  D o nad o



5

de pérdida irreparable. He aquí la paradoja que encierra el 

tiempo: mientras más vamos siendo, más dejamos de ser.

TIEMPO Y MUNDO

Si, como ya hemos visto, el tiempo no es un objeto extrín-

seco y totalmente desconocido para nosotros, pero tam-

poco es producto de la imaginación, ¿qué es entonces? 

Más allá de la idea de progreso, del silencio agustiniano, 

de la rigurosidad científica o de cualquier otra postura 

que tomemos con respecto al tema, siempre predomina 

una constante: la certeza de que el final propio llegará en 

cualquier momento. Este carácter definitivo de la muer-

te constituye la influencia más importante que el tiempo 

ejerce sobre el ser humano, el cual, a diferencia de las 

plantas y los animales, posee conciencia de la finitud y 

sabe que puede perecer en el instante menos esperado.

 En esta línea, el pensador contemporáneo Martin Hei-

degger afirma que la muerte es aquello que nos convier-

te en seres temporales por antonomasia. Para él, nosotros 

puesto que se trata de un tiempo percibido desde el inte-

rior que se define en términos de cualidad, duración, de-

venir e intensidad. 

 Sin embargo, ante nuestros ojos parece que no todo 

es progreso y crecimiento, sobre todo cuando el tiempo 

se empeña en hacerse visible a través de nuestros cuer-

pos, dejándolos irreconocibles a su paso. En La busca 

del tiempo perdido encontramos la mejor imagen de es-

te tiempo caduco, plagado de muerte y defección, que 

nos conduce irremediablemente hacia la tumba. Y ¿por 

qué otro motivo nos interrogamos tan insistentemente so-

bre la naturaleza del tiempo, si no es, precisamente, por-

que lo tenemos contado? Desde la perspectiva del literato 

Marcel Proust, su autor, la muerte no es otra cosa que 

un efecto de aquel tiempo perdido en el olvido, de aquel 

tiempo que vamos malgastando y, que solo a veces, re-

cobramos a través de la memoria. Pero esto no significa 

que con el simple hecho de recordar cada instante de fe-

licidad pasada, logremos esquivar la sensación de la na-

da y la certeza de la muerte. ¡Al contrario! Basta con que 

el momento presente imponga su materialidad por encima 

del recuerdo, para provocar en nosotros un sentimiento R e f l e x i o n e s  s o b r e  l a  n a t u r a l e z a  d e l  t i e m p o

© Luz Elvira Torres, Bosque de canela, instalación, 2012.



6

mismos somos el tiempo que experimentamos en la vida 

cotidiana de distintas formas, ya sea midiéndolo, gastán-

dolo o administrándolo como mejor nos parezca.6 En su 

empeño por hacer manifiesto este tipo de relación tempo-

ral, el filósofo alemán tomó como centro de sus reflexiones 

aquel instrumento destinado a regular el “cuánto” del tiem-

po, pues a su parecer, en el funcionamiento de este apara-

to se hace explícita la previa comprensión que tenemos del 

mismo. Veamos, pues, en qué consiste el tiempo del reloj.

 Aunque para Heidegger, la disección del fenómeno 

temporal en pequeñas fracciones consecutivas no acier-

ta con la verdadera naturaleza del tiempo; reconoce que 

se trata de un modo primario y somero acercamiento, lo 

cual abre a su vez la posibilidad de un segundo encuen-

tro más allá de lo ordinario. Esto quiere decir que detrás 

del tiempo mesurable que captamos a través del reloj se 

esconde una determinación temporal más profunda, que 

sale a la superficie cada vez que nos pronunciamos en el 

ahora. Pero ¿qué quiere decir esto? Detengámonos un 

momento en el asunto. 

 Según nuestro autor, cada vez que miramos las ma-

necillas del reloj para constatar qué tan tarde se nos ha 

hecho o cuánto falta para nuestra cita programada, fija-

mos nuestra existencia en el ahora. Con ello no hacemos 

referencia a lo impersonal, al ahora de todos y de ningu-

no. Lo que sucede es algo más interesante y se lleva a 

cabo en primera persona: cuando digo ahora me refiero 

a mí mismo y me afirmo como ser temporal porque soy 

yo el ahora y el ahora está a mi disposición. Cada vez que 

decimos yo soy, enunciamos también nuestra indiscuti-

ble temporalidad. 

 Más aún, todos nuestros comportamientos en el ho-

gar, en el trabajo, en el descanso, etc., guardan una rela-

ción natural con el tiempo y se fundan en él. Esto tiene 

sentido cuando tomamos el tiempo no como algo me-

surable y objetivo, sino cuando lo vemos como algo de 

lo cual disponemos para hacer esto o aquello en el mo-

mento más oportuno. Esto explicaría por qué expresiones 

tales como “ahora”, “antes” o “luego”; adquieren significa-

do únicamente en relación con las situaciones de la vida 

cotidiana desde las cuales es pronunciado, por ejemplo: 

“ahora mientras leo”, “antes de que cumpla más años” o 

“luego que deje de llover”.7

 Sin embargo, en este nivel cotidiano se presenta un 

problema más o menos serio: nos relacionamos de manera 

tan cercana con el tiempo que nunca prestamos atención 

a ello. Es imposible dar cuenta de nuestro ser temporal si 

de entrada pensamos que el tiempo, al igual que los recur-

sos naturales, es algo que “hay” y que se puede “aprove-

char” en cierta medida. Para Heidegger, modos de hablar 

como estos tienen lugar gracias a la interpretación surgida 

de un contexto industrializado y dominado por los proce-

sos de cuantificación, dentro del cual se toma este fenó-

meno como un objeto entre muchos otros. Quizá por ello, 

a nadie sorprendería escuchar que el tiempo es algo de lo 

que disponemos, que ganamos o que perdemos. 

 Luego sucede que, sobre la base de dicha interpreta-

ción, el hombre le asigna a cada cosa su tiempo, conta-

bilizando y echando mano de una medida públicamente 

disponible. Pero todavía no hablamos aquí de la división en 

horas, minutos y segundos; antes que el reloj, encontra-

mos una forma natural de medir el tiempo que consiste en 

la salida y puesta del Sol. Así es como, gracias a la regula-

ridad primordial con que se dan las fluctuaciones entre el 

día y la noche, el hombre instaura una rutina cotidiana a la 

V A N E S S A   H u er t a  D o nad o

© Luz Elvira Torres, Bosque de pensamientos, instalación (fragmento) 2012.



7

que se entrega dividendo su tiempo en múltiples quehace-

res, para administrarlo como mejor le convenga. 

 De todo ello se sigue, irrevocablemente, la medición 

generalizada y homogénea del reloj, encaminada a su con-

trol matemático, en razón del cual nos la pasamos calcu-

lando y preguntando por el “cuánto” del tiempo.

CONCLUSIÓN

Sin lugar a dudas, la discusión por el tema del tiempo ha 

sido motivo de varias polémicas que atraviesan los siglos 

y los pensadores. Y no era de esperarse menos, siendo 

que sobre la explicación de un vasto tema como este re-

posan las más importantes concepciones del mundo, de 

la naturaleza y del cosmos. Hemos tomado como ejem-

plo el esclarecimiento del fenómeno temporal que discipli-

nas como la física y la matemática llevan a cabo dentro del 

marco del proyecto científico gracias al cual podemos dar 

cuenta de la estructura racional del universo y sus proce-

sos. Sin embargo, la máxima abstracción que este tipo de 

investigaciones exigen, conlleva la intrínseca imposibilidad 

de adecuarse a la temporalidad propia de los seres vivos, 

pero sobre todo, del hombre. Por esta razón, antes que 

centrarse en la exposición de los avances más importan-

tes de la ciencia actual, un estudio reflexivo como este, 

se adentra en el tema del tiempo desde la modalidad más 

próxima de la existencia, esto es, desde la cotidianidad.

 Aunque bien es cierto que el tiempo así interpreta-

do no logra abarcar todas las direcciones en las que se 

despliega el tema, sí representa un aspecto importante 

en la vida diaria, sin el cual seríamos incapaces de desen-

volvernos eficazmente. Por ello, sería un total sinsentido 

intentar renunciar al dominio del tiempo por medio del cál-

culo, es decir, a la objetivación homogenizada del tiempo 

del reloj puesto que, paradójicamente, es el único medio 

con el que contamos para “tener” o “no tener” tiempo. 

 Por otro lado, este modo de abordar el problema deja 

abierta la posibilidad de emprender un camino de regre-

so, que nos lleve de la experiencia inmediata y regular 

de tiempo a la asunción de nuestro ser temporal, lo cual 

constituye un primer paso para llegar a reconocer que no 

somos objetos, ni máquinas, ni instrumentos, sino perso-

nas, tiempo e historia

B I B L I O G R A F Í A

Agustín de Hipona. Confesiones. BAC, Madrid (2002).

Aristóteles. Física. Gredos, Madrid (1995).

Bergson H. La evolución creadora. Colección Austral, Madrid (1985).

Blanck F y Cereijido M. La vida el tiempo y la muerte. FCE, México (2002).

Heidegger M. El concepto de tiempo. Mínima Trota, Madrid (2006).

Heidegger M. Ser y tiempo. Trotta, Madrid (2003).

N O T A S

1  Blanck Fanny y Marcelino Cereijido, La vida el tiempo y la muerte, 3ra. edición, 

FCE, México, 2002, (La ciencia para Todos, 52).
2  Cf. Libro XI, Agustín de Hipona, Confesiones, Madrid, BAC, 2002
3  Idem, p. 65
4  Cf. Aristóteles, Física, Gredos, Madrid, 1995.
5  Bergson H. La evolución creadora, Colección Austral, Espasa-Cape, Madrid, 

1985, p. 20
6  Cf. Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, pp. 234-256
7  Cf. Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Trotta, Madrid, 2003, p. 324-ss.

Vanessa Huerta Donado
Facultad de Filosofía y Letras, BUAP
vanessahd7@gmail.com

R e f l e x i o n e s  s o b r e  l a  n a t u r a l e z a  d e l  t i e m p o

© Luz Elvira Torres, Bosque de pensamientos, instalación (fragmento) 2012.



© Luz Elvira Torres, Bosque de pensamientos, instalación (fragmento) 2012.




