


3

Dorra R. Sobre la memoria. Elementos 106 (2017) 3-10 w w w . e l e m e n t o s . b u a p . m x

0. Introducción. La memoria como lenguaje

Desde la antigüedad y hasta nuestros días la memoria 
ha sido concebida básicamente como la facultad de re-
gistrar y almacenar los eventos vividos, sentidos y pen-
sados, a la espera de ser recuperados por la conciencia 
convertidos en recuerdo. Esa concepción se presenta 
como obvia y por ello nos parece natural. Sin dejarla 
de lado, mi interés ha sido, por el contrario, extenderla 
y pensar la memoria como un proceso continuo de se-
lección, clasificación y ordenamiento, un proceso que, 
anclado en el presente, se proyecta hacia atrás y ha-
cia adelante. También, y por eso mismo, me ha intere-
sado pensar la memoria en su relación con el lengua-
je. En una entrega anterior publicada en el número 105 
de esta revista, mencionábamos la teoría del lingüista 
ruso Roman Jakobson según la cual la puesta en acti-
vidad del lenguaje mediante el habla (que también he-
mos llamado discurso) es el resultado de dos procesos 
convergentes: selección y combinación. Un conjunto 
abierto de términos (léxico) y un conjunto cerrado de 
reglas de aplicación (sintaxis o gramática). Pues bien, 
ni un proceso ni otro podrían realizarse sin recurrir a la 
memoria ya que es ahí donde se depositan tanto los tér-
minos como las reglas. Pero hay más; una vez activa-
do el lenguaje en un discurso, este no podría sostener-
se ni desarrollarse sin otros dos tipos de actividad de 
la memoria que, empleando dos términos provenientes 

Raúl Dorra

Sobre la memoria

E l e m e n t o s  1 0 6 ,  2 0 1 7 ,  p p .  3 - 1 0©
 E

n
ri

q
u

e 
S

o
to

. M
er

ca
do

 d
e 

an
im

al
es

, Y
ec

ap
ix

tla
, M

or
el

os
, 2

01
3.

http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx


4

de la fenomenología, describiremos como reten-
ción y protensión, respectivamente. Sea en una 
breve charla, sea en una larga disertación, no po-
dría seguirse el hilo temático de una o de otra sin 
operaciones de retención (lo pasado en el presen-
te) y de protensión (lo futuro en el presente). Pa-
ra garantizar que este hilo no ha sufrido interrup-
ciones, se recurre a los llamados “marcadores de 
discurso” los cuales van pautando o anclando el 
desarrollo del tema en cuestión. Tales marcado-
res o bien recuerdan lo que ya se dijo (expresio-
nes del tipo: “como ya te expliqué”, “según aca-
bo de demostrar”, etc.), o bien anticipan lo que 
vendrá (expresiones del tipo: “en seguida mos-
traremos que”, “a lo que voy es que”), o bien re-
únen lo ya expuesto y lo que queda por exponer 
(“una vez dicho esto, ahora diré que”, etc.). Es la 
memoria actuando, la memoria siempre presen-
te y siempre proyectada hacia atrás y hacia ade-
lante. Seguir el hilo de una conversación o de una 
exposición es hacer coincidir el recuerdo con la 
expectativa, pues sin esa coincidencia se pierde 
la coherencia. En ciertos discursos (por ejemplo 
en los relatos de suspenso), esta expectativa se 
resuelve como sorpresa, lo que quiere decir que 
se pasa de una línea de coherencia a otra.

	 Pero las relaciones entre la memoria y el len-
guaje son tan continuas y tan obvias que ya ca-
si no reparamos en ellas. La memoria es como 
el suelo continuo, o el aura, donde se recorta el 
lenguaje. Podríamos decir que el lenguaje es una 
memoria articulada, o segmentada, o incluso pen-
sar que se extiende más allá pues hay una me-
moria de lo inefable, de aquello que solo las ex-
presiones artísticas pueden sugerir. Las palabras 
dan forma al mundo, nos ponen frente a él. Y pa-
ra eso se valen de la memoria. Yo no necesito ver 
una casa desde todos sus ángulos para saber que 
estoy ante una casa, evocar lo que estoy viendo 
con la palabra que lo designa. Me basta con un 
solo aspecto pues mi memoria hace el resto. No 
necesito escuchar una pieza musical entera pa-
ra reconocerla: me bastan unos compases. Inclu-
so, y de manera más inmediata, para yo ser en 
el mundo debo reconocerme continuamente, te-
ner conciencia de mí o recuperar esa conciencia 
cuando el sueño la desvanece. En el otro extre-
mo, necesito reconocer continuamente los códi-
gos del lenguaje de mi computadora para seguir 
operando con ella pues, como se sabe, mi com-
putadora posee una memoria artificialmente cons-
truida. Así, las maneras en que, según mi opinión, 
se configura la memoria son continuas y diversas. 
Ante tal panorama, yo he pensado organizar es-
ta vasta actividad distinguiendo tres clases prin-
cipales: la memoria esencial o inmediata, la me-
moria natural o de uso, y la memoria artificial.1 He 
pensado proponer esta organización haciendo la 
salvedad de que no se trata de una compartimen-
tación porque estas memorias se interpenetran y 
en consecuencia siempre encontraremos en ca-
da una de ellas la presencia de las otras. Pero re-
visemos en orden esta propuesta.

1. Memoria esencial

O memoria inmediata, la memoria de sostén. Es 
aquella con la que soy en mí mismo y reconozco 
el mundo. Es, pues, la memoria en la que persisto 
para que todo persista, la que me mantiene des-
pierto. En el español todavía hay quienes usan la Raúl Dorra

© Enrique Soto. Miahuatlán, Oaxaca, 2008.



5

flexión verbal “recordarse” como sinónimo de des-
pertarse: “Esta mañana me recordé muy tempra-
no”. Pero es todavía común el uso de “acordar” 
con el sentido de tomar conciencia: “Cuando acor-
dé, ya tenía la soga al cuello”. Y si esto es así, si 
recordarse es volver a la conciencia y acordar es 
persistir en ella, entonces es válido decir que vi-
vimos en la memoria.
	 Ciertamente, el recordar(me) después del sueño 
o de un desmayo, es no solo recordarme a mí mis-
mo sino recordar los objetos del mundo. Este re-
cuerdo es normalmente gradual, sobre todo cuan-
do se trata de un sueño profundo al cabo del cual 
comienzo a instalarme en mi cuerpo, en mi cama, 
y voy recuperando las cosas que veo, los ruidos 
que me llegan. Es un progresivo re-conocimien-
to, pues si puedo ver las cosas y nombrarlas es 
porque ya las tenía en mi memoria. Esta memoria 
esencial, inmediata, avanza dando nombre y for-
ma: lo confuso se segmenta, se articula en obje-
tos que puedo reconocer y nombrar: silla, lámpa-
ra, espejo, automóvil que va pasando por la calle; 
también, poco a poco, las cosas que pensé hacer 
en el día. Y también de ese modo, al cabo de una 
unidad de vigilia, la conciencia regresa a su difu-
sión y borradura. Cuando voy entrando en el sue-
ño o en el desvanecimiento, las cosas pierden sus 
aristas, se desarticulan, se confunden en una pro-
gresiva esfumatura y ya no puedo nombrarlas.
	 En términos generales, podemos decir que es-
ta memoria se mueve entre el reconocimiento y el 
desconocimiento, entre lo articulado y lo desarticu-
lado. Y que la vigilia y el sueño son a la vez como 
una metáfora de la vida mnémica de un individuo. 
Se diría que en la primera infancia (y recordemos 
que etimológicamente infancia se compone del 
privativo in y la raíz fans lo que supone que el in-
fante es el que está privado de habla) se constru-
ye la memoria a medida que se va construyendo 
el lenguaje, y que hacia el final de la vida mnémi-
ca (lo que no necesariamente significa el final de 
la vida orgánica) la memoria se destruye, y con 
ella el lenguaje. Ahora bien; el reconocimiento flu-
ye de lo confuso a lo claro, de lo general a lo parti-
cular. Reconozco un cuerpo, un torso, miembros, 

un rostro, una persona identificada con un nom-
bre. Por su parte, el desconocimiento se mueve 
en sentido inverso: dejo de recordar un nombre, 
dejo de identificar un rostro, dejo de ver un cuer-
po. Cuando una persona está gravemente enfer-
ma decimos que ya no reconoce. O más bien esa 
falta de reconocimiento nos revela la gravedad del 
mal. El no reconocer comienza por una confusión 
u olvido del nombre y se continúa con una borra-
dura de los rasgos fisonómicos. Yo ya soy nom-
brado como Raúl y mi cuerpo no está en el lugar 
hacia donde esas manos avanzan. El mundo va 
convirtiéndose en una masa amorfa y sin espesor. 
Lo primero que se pierde, por desconocimiento, 
es la vida intelectiva, las formas elaboradas de la 
comunicación; lo que después se pierde o se os-
curece, es la vida afectiva, la organización de las 
emociones y de las afecciones; lo que se pierde, 
al cabo, o se disuelve, es la vida sensitiva: la con-
ciencia de los límites del propio cuerpo, lo que el 
cuerpo absorbe del exterior (aire, alimento) y lo 
que el cuerpo expulsa (flemas, sudor, deyeccio-
nes), lo que necesita para sobrevivir o lo que pa-
ra sobrevivir le estorba. En un sentido profundo, 
se pierde, o se va perdiendo el lenguaje y nadie 
sabría decir si se pierde el yo, si se pierde el me; 
mejor dicho en qué momento esto ocurre. 

Sobre la memoria

© Enrique Soto. Tehuantepec, Oaxaca, 2008.



6

	 Así, en este sentido profundo se reúnen me-
moria y lenguaje. Una necesita del otro y este es 
condición de aquel.

2. Memoria natural

La llamo también memoria de uso porque se co-
necta con lo que usualmente evocamos cuando 
oímos la palabra memoria; es precisamente dicho 
uso el que crea el efecto de una naturalización. Es-
ta memoria se constituye en la relación dialéctica 
recuerdo-olvido, relación en la que el segundo tér-
mino se muestra inmediatamente como negación 
o borradura del primero. El recuerdo se presenta 
de tal modo como el término positivo que termi-
namos por pensar al recuerdo como sinónimo de 
memoria. Cuando le digo a alguien “haz memo-
ria”, le quiero decir: “recuerda”. Hacer memoria o 
tener memoria equivale, en el uso, a recordar –o 
rememorar–, aunque sin duda guardamos en la 
memoria información que no recordamos en este 
momento por la simple razón de que no podemos 
estar recordando todo el tiempo todo lo que guar-
damos en la memoria. En este sentido puede de-
cirse que mientras la memoria es simultánea (toda 
la información está disponible a la vez), el recuerdo 
es sucesivo (la conciencia solo procesa uno por 
vez). Etimológicamente, la palabra recuerdo (re-
cordis) significa lo-que-vuelve-al-corazón, con la 
salvedad de que la palabra corazón tiene aquí el 
sentido que ahora damos a la palabra mente.2 Es-
te volver supone un desplazamiento del pasado 
hacia el presente. Así, recordar es hacer presen-
te lo que estaba en el pasado, esto es, re-presen-
tar. El recuerdo (y en general la memoria) se en-
cuentra naturalmente asociado al tiempo. Lo que 
se aloja en ese pasado que conserva la memoria 
es todo lo que en algún momento estuvo presente 
en la conciencia de un sujeto. Pero la forma y pro-
fundidad con que se aloja depende de lo que yo 
llamaría la sensibilidad mnémica de cada sujeto. 
En la antigüedad se comparó la memoria con una 
plancha de arcilla sobre la que se van fijando las 

impresiones dejadas por los sucesos; impresiones 
que luego podrán ser recuperadas por el recuer-
do o la rememoración. Esa imagen resultaría útil 
si pensáramos que dicha plancha no es universal-
mente uniforme sino que tiene calidades y texturas 
diferenciadas en cada individuo. Tales calidades y 
texturas estarían determinadas por lo que aquí lla-
mo la sensibilidad mnémica del sujeto, esto es su 
forma específica de recoger, seleccionar y proce-
sar las impresiones. También deberíamos pensar 
que no se conservan las impresiones siempre del 
mismo modo sino que continuamente se modifi-
can. Nunca recuperamos los eventos del pasado 
tal como ocurrieron o los vivimos. Siempre, y por 
múltiples causas, sufren un proceso de transfor-
mación. En muchos casos recordamos más el re-
cuerdo –en todo caso el relato– de un evento, que 
el evento mismo. Las impresiones se fijan o alojan 
con distintos grados de pregnancia, unas son más 
vívidas otras más débiles, otras más se van debili-
tando; unas son motivo de agrado otras de desa-
grado o de rechazo; otras no tienen un interés es-
pecial para el sujeto, que termina desechándolas. 
Así, la memoria procesa las impresiones, las selec-
ciona, las asocia, y por ello quedan tanto a dispo-
sición del recuerdo como del olvido, más de este 
que de aquel. Si recordáramos todo lo que hemos 
vivido seríamos como el personaje de “Funes el 
memorioso”, aquel cuento de Jorge Luis Borges 
cuyo protagonista necesitaba todo un día para re-
cordar lo vivido el día anterior; esto es, viviríamos 
solo para recordar y, en consecuencia por dedi-
carnos a recordar no viviríamos y a la postre tam-
poco tendríamos qué recordar.
	 De modo que, dado que se modifican, las repre-
sentaciones a las que aludíamos no son verdade-
ras re-presentaciones sino más bien reacomodos 
de la memoria natural. También dijimos –hablan-
do de las representaciones– que el recuerdo, y 
en general la memoria, se asocia con el tiempo. 
En su inagotable reflexión sobre el tiempo, San 
Agustín3 sostiene que no hay más tiempo que el 
presente pues el pasado ya fue y el futuro aún no 
es. Por lo tanto, dice, tendríamos tres modos del 
presente: un presente de lo pasado (el recuerdo Raúl Dorra



7

o la rememoración), un presente de lo presente 
(la atención) y un presente de lo futuro (la espe-
ra o expectación). Tenemos un conocimiento de 
lo pasado por las huellas que deja y una prefigu-
ración de lo futuro por los indicios que encontra-
mos en el presente. A partir de esto, y para nues-
tra reflexión, yo observaría además la existencia 
de un tipo de recuerdos que, anclados en el pre-
sente, reúnen el pasado con el futuro. Me refie-
ro a los sentimientos y las expresiones del deseo 
así como a los de la voluntad. Tanto el uno como 
la otra refieren una espera. Yo recuerdo mis de-
seos sobre todo si no fueron cumplidos. Recuer-
do igualmente las promesas que hice o me hice. 
Un deseo crea una expectativa y también la crea 
una decisión de la voluntad. Ambos se proyectan 
hacia adelante y pueden mantenerse como espe-
ra, aunque también pueden dar motivo a la satis-
facción, a la sorpresa o a la frustración.
	 Los modos del recuerdo son, pues, diversos. 
Y téngase en cuenta que hasta aquí solo nos he-
mos referido a los recuerdos en los que el su-
jeto es activo. Pero hay recuerdos que el sujeto 
no busca sino que vienen a él e incluso le crean 
la sensación de que lo asaltan o lo persiguen. 
El recuerdo, por ello, y no pocas veces, llega a 
ser un agente mórbido como en los casos de la 

obsesión o la melancolía. Por su parte, los mo-
dos del olvido son igualmente diversos, pues el 
olvido no es solo borradura o atenuación de la 
huella mnémica sino que también se relaciona 
con las afecciones y las voliciones. Hay un olvi-
do afectivo y un olvido moral, un olvido político 
e incluso un olvido legal. También hay un modo 
de la memoria que se realiza como olvido. Mu-
cho se ha dicho –sobre todo en las canciones 
de amor, que son casi todas las canciones– so-
bre el infaltable olvido. El olvido es al recuerdo 
como el silencio a la palabra. Pero, por su es-
pecial interés, prefiero dejar este tema para una 
próxima nota, y dedicarme ahora al tercer pun-
to de nuestra clasificación.

3. Memoria artificial

En su diálogo Fedro, Platón sostiene que la inven-
ción de la escritura no ha hecho sino degradar la 
memoria –la memoria natural– pues no solo la ha 
expulsado fuera del alma exponiéndola a la curio-
sidad de cualquiera, sino que también la ha vuel-
to perezosa, reemplazable. Exteriorizada, inerte, 
resultado de una abusiva codificación, la escritura 

Sobre la memoria

© Enrique Soto. Mercado de animales, Miahuatlán, Oaxaca, 2008.



8

sería sin embargo, para hablar en términos actua-
les, la primera manifestación contundente de la 
memoria artificial, y la que abrió las puertas a una 
vasta e incesante descendencia. El principio de 
la escritura (sobre todo de la escritura alfabética, 
que es en la que pensaba Platón) consiste en la 
reducción de los proliferantes sonidos del habla a 
un corto número de fonemas susceptibles de ser 
evocados por grafías –letras o más exactamente 
grafemas– para componer con ellos un número 
infinito de palabras –lexemas. Se trata de una tec-
nología en la que los sonidos reales son objeto de 
una transcripción codificada que los habilita pa-
ra ingresar –transformados– en un mundo virtual 
donde las palabras se graban sobre una superfi-
cie. Es verdad que también en las culturas arcai-
cas puede rastrearse la construcción de realidades 
virtuales y por ello hay investigadores que sostie-
nen que no existen sociedades sin escritura, en-
tendida esta en sentido amplio. Contar, por ejem-
plo, el ganado teniendo no ya ante los ojos cada 
animal sino el animal representado por una semi-
lla o una piedra, ver en cada piedra, según su co-
lor o su tamaño, la representación de una deter-
minada cantidad de animales (cinco o diez, como 
los dedos de las manos), realizar transacciones 
comerciales siguiendo ese principio de economía 
es de hecho virtualizar lo actual para facilitar tan-
to las operaciones como la memoria de lo que se 
tiene o de lo que se ha enajenado. Si la escritura 
es una tecnología para producir y retener enuncia-
dos, estos otros métodos permiten producir y re-
tener signos en una memoria externa.
	 Claro que las sociedades arcaicas no por ello 
dejan de ser sociedades esencialmente orales. Por 
esta razón construyen una memoria colectiva en la 
que se deposita el saber teórico y práctico de to-
da la comunidad, con vistas a su transmisión. Tal 
transmisión se asegura mediante mecanismos de 
regulación que reúnen el sentido con el sonido en 
los mensajes hablados. Frases encantatorias, ple-
garias, conjuros, salmodias, enigmas verbales, fór-
mulas para manifestar la amenaza o la sumisión, 

el poder o la dependencia, integran el conjunto 
de recursos que una comunidad se da a sí misma 
para preservar su cohesión y asegurar su perma-
nencia. Se trata de recursos que combinan la es-
pontaneidad con el artificio y se expresan en con-
ductas ritualizadas. Incluso esto se repite, y aun se 
amplía, en culturas que disponen de la escritura en 
sentido estricto, dado que en ellas la escritura es 
patrimonio reservado a una casta y el grueso de la 
comunidad la desconoce. Se asegura que el más 
antiguo tratado de buen gobierno del que se tiene 
registro histórico, el Código babilónico de Ham-
murabí, está escrito en lenguaje simple y recurre a 
técnicas que facilitan la memorización. Este códi-
go, grabado sobre piedra en caracteres cuneifor-
mes y que se suele datar hacia el siglo XVII antes 
de nuestra era, contiene prescripciones jurídicas, 
penales, rituales, morales, higiénicas y todo lo que 
cada hombre o cada grupo humano requiere para 
regular su conducta y administrar la justicia. Esta 
tendencia redaccional, según es fama, se repite 
en los libros sagrados de las culturas antiguas, y 
ello no tiene nada de extraño porque dichos tex-
tos eran sobre todo una guía para los pueblos que 
recibían y dependían de su mensaje. Podríamos 
decir que, vistas las cosas de ese modo, esta me-
moria artificial es también una memoria esencial. 
En el libro del Deuteronomio se lee: “Oye, Israel, 
Adonai es nuestro Dios, Adonai es Uno”(6,4); y en 
los siguientes versículos continúa: Raúl Dorra

© Enrique Soto. Mercado de animales, Miahuatlán, Oaxaca, 2008.



9

Y estas palabras que yo te mando hoy estarán 

sobre tu corazón / y las repetirás a tus hijos y las 

recordarás estando en tu casa y andando por el 

camino y al acostarte y cuando te levantes (6, 6-7). 

	 Incluso en esta seguramente lejana traducción 
se percibe que los versículos prolongan las pa-
labras como un eco. La identidad del pueblo is-
raelita, a través de los siglos y de las diásporas, 
se edificó en palabras como estas. ¿Memoria ar-
tificial o memoria esencial?
	 Pero volviendo al Fedro, hay que tener en cuen-
ta que es un texto escrito en el siglo V, cuando ya 
estaba en auge la retórica entendida como orato-
ria persuasiva, una poderosa institución a la que 
Platón también criticó. Pues bien, en retórica la me-
moria era concebida como una programación téc-
nica –una tejné– que permitía al orador tanto pre-
parar como retener su discurso. Así, se concibió 
una “memoria de lugares” que consistía en ima-
ginar un vasto edificio con pasillos y habitaciones 
en donde se almacenara toda la información dis-
tribuida por materias. Estas memorias de lugares 
eran bibliotecas virtuales en las que el visitante re-
cibía orientación mediante indicaciones fijadas en 
los pasillos –imágenes pregnantes– que mostra-
ban el emplazamiento de la habitación requerida. 
	 La memoria de lugares tomó el modelo de las 
bibliotecas históricas que la precedieron –más bien 
espacios protegidos que resguardaban tabletas de 
arcilla o de metal y rollos de papiro– pero sobre 
todo prefiguraron las que le sucedieron. También 
esta memoria se emparentó con otros artefactos 
diseñados para retener y recuperar información 
sobre diversas materias o sobre un conjunto: ma-
pas geográficos y astrales, árboles de la ciencia, 
esquemas analógicos, tablas logarítmicas, lógicas 
combinatorias o sinopsis de las doctrinas teoló-
gicas. También sobre el modelo de la biblioteca 
se concibieron y ejecutaron obras enciclopédicas 
para compendiar el saber. Tanto en lugares ima-
ginarios como sobre las páginas de los libros, de 
lo que se trataba era de recoger y distribuir infor-
mación para dejarla disponible. En el siglo VIII, Isi-
doro de Sevilla escribió sus célebres Etimologías, 

un volumen compuesto de veinte libros en los que 
este autor quiso reunir y poner al alcance de los 
hombres no solo todas las artes y las ciencias –
sagradas y profanas– sino incluso todo lo que era 
dable observar en el universo físico y social. En 
esa obra pasmosa hay lugar para la teología y la 
jurisprudencia, la matemática y la música, la retó-
rica y la gramática, la medicina y la historia, las ar-
tes marciales y el comercio, así como también se 
registra una incesante información sobre la velo-
cidad del cielo, el trueno, el abismo, los gusanos, 
las piedras, los metales, los sepulcros, las naves, 
los edificios, los juegos, las comidas, las señales 
hechas con los dedos, los días de la semana, las 
telas de los vestidos, los utensilios domésticos, 
los aperos de labranza, en suma, todo lo que a un 
curioso llegara a interesar por grande o pequeño 
que esto fuera.
	 Podríamos recoger los párrafos precedentes 
diciendo que los tratados sobre memoria artificial 
dieron lugar a los varios ejercicios de mnemotec-
nia que persisten actualmente y también dieron 
lugar a la instalación de museos.4 Por su parte, 
esfuerzos como los de Isidoro de Sevilla han con-
tinuado desarrollándose en estudios enciclopédi-
cos más sistematizados, así como en la confec-
ción de índices o de atlas. De cualquier modo hoy 
nos resulta difícil imaginar un prodigio de memo-
ria como la de Pedro de Rávena quien publicó, en 
1491, un muy influyente tratado sobre la materia. 
Pedro de Rávena era un profesor de derecho que 
se jactaba de dar sus clases sin ayuda de los li-
bros pues los llevaba consigo y, acudiendo a su 
memoria, sabía encontrar al momento la página 
que necesitaba. Podía recitar sin vacilación y en 
cualquier orden todo el derecho civil y repetir li-
teralmente los sermones que había oído una sola 
vez. Su memoria era un vasto edificio en el cual 
siempre había espacio disponible y por lo tanto 
siempre estaba creciendo. Prodigios como este 
fueron desapareciendo con el desarrollo de las 
ciencias modernas, las cuales construyeron sus 
propios métodos para la memorización.

Sobre la memoria



10

	 Creo que con estas escasas sugerencias bas-
tará para pensar que las modalidades de memo-
ria artificial, imprescindible para el desarrollo de 
cualquier cultura, son siempre más de las que 
cualquier ciudadano del mundo puede concebir. 
Las memorias que hoy ponen a nuestra disposi-
ción las tecnologías globalizadas, tecnologías a las 
que asumimos ya como una segunda naturaleza 
del hombre contemporáneo, son básicamente otro 
avatar de la invención de la escritura. De estas me-
morias –o de esta Memoria– depende de manera 
creciente nuestra actividad cotidiana, tanto que 
podría decirse que el hombre contemporáneo ha 
instalado su actividad productiva y recreativa en 
la memoria artificial. Tal vez pronto empecemos 
a alimentar un temor opuesto al de Platón: no ya 
de que el hombre haya expulsado a la memoria 
sino de que la memoria expulse al hombre. Esto 
no sería ciencia ficción sino cumplimiento de la 
ley de los contrarios.

Raúl Dorra

NOTAS   

1	 Habría también una memoria biológica que comparten todos 

los seres vivientes. Pero más que de una memoria propiamente 

dicha, se trata de una ley de la repetición encaminada a asegurar 

la supervivencia.

2	 En la antigüedad se tendía a creer que la sede del pensar y del 

sentir era un mismo órgano localizado a la altura del pecho. De ahí 

que pervivan las locuciones "guardar in mente" y "guardar in peto-

re", ambas con el sentido de conservar algo para recordar. 

3	 Confesiones, Libro XI; por cierto, el Libro X está dedicado a la me-

moria; se trata de una reflexión cuya riqueza es siempre iluminado-

ra, y que resulta imprescindible para quien se interese en este tema. 

4	 Originalmente, el museo era un templo dedicado a las musas, 

hijas de Zeus y de Mnemosine, diosa de la memoria.

Raúl Dorra
Programa de Semiótica y Estudios de la Significación
BUAP
rauldorra@yahoo.com.mx

© Enrique Soto. Tlaxcalancingo, Puebla, 2015.

rauldorra@yahoo.com.mx

	Elem106-pag.35.pdf
	Elem106.pdf



