Cruz Rodriguez E. Justicia ambiental, justicia ecoldgica ‘

y didlogo intercultural. Elementos 105 (2017) 9-16 ‘ www.elementos.buap.mx

Justicia AMBIENTAL, justicia
ECOLOGICA y dialogo intercultural

Edwin Cruz Rodriguez

La justicia ambiental est4 basada en el reconocimiento
exclusivo del ser humano como sujeto de derecho y pro-
pende por garantizar el derecho humano a un ambien-
te sano; en cambio, la justicia ecolégica erige a la natu-
raleza como un sujeto de derecho y tiene por objeto su
proteccion en forma independiente de los derechos hu-
manos. Por ello reviste especial importancia el recono-
cimiento de los derechos de la naturaleza en la Constitu-
cién Politica de Ecuador que plantea, entre otras cosas,
un desplazamiento desde la justicia ambiental hacia la
justicia ecoldgica. En su articulo 71 establece que “la
naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y reali-
za la vida, tiene derecho a que se respete integralmente
su existencia y el mantenimiento y regeneracién de sus
ciclos vitales, estructura, funciones y procesos evoluti-
vos”. Consecuentemente, el articulo 72 de dicha Cons-
titucion reconoce el derecho de la naturaleza a la “res-
tauracion”, en forma independiente de la obligacion del
Estado y los particulares de indemnizar a individuos y
colectividades que dependan de los sistemas naturales
afectados. Mientras la justicia ambiental esta basada en
el antropocentrismo de la tradicién juridica occidental,
la justicia ecoldgica se sustenta en una concepcion bio-
céntrica que asigna a la naturaleza un valor intrinseco o
inmanente independiente de las valoraciones subjetivas
(Gudynas, 2009: 51).


http://www.openaccessweek.org/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es_ES
http://www.elementos.buap.mx

Este articulo reconstruye ambas perspectivas y de-
fiende la necesidad del dialogo intercultural tanto
para la comprensién como para la implementacion
de la justicia ecoldgica. El argumento central es
que la justicia ecolégica implica necesariamente
una perspectiva intercultural que permite, de un
lado, comprender los aspectos en que diverge de
la justicia ambiental y aquellos en que ambas for-
mas de justicia son complementarias, y de otro,
comprender las diversas formas de relacionarse
y de representar la naturaleza que han desarro-
llado numerosos grupos culturales.

LA JUSTICIA AMBIENTAL

La especificidad material del derecho ambiental
es objeto de diversas controversias basadas en
la polivocidad del concepto de “medio ambiente”.
No obstante, la justicia ambiental esta compren-
dida dentro de los derechos humanos, lo cual le
confiere un caracter antropocéntrico que la dis-
tingue de la justicia ecologica.

Para Stutzin (1985: 102), el derecho ambiental
nacié con un “conflicto de doble personalidad”,
pues en una visién restringida se enfoca en pro-
teger el medio ambiente humano, pero en su ver-
siébn ampliada se preocupa por la totalidad del
mundo natural. Por una parte, existe una concep-
cion restrictiva que considera que el derecho am-
biental no tiene especificidad ni autonomia, si-
no que queda subsumido en otras ramas o areas
del derecho, como el derecho administrativo (Bo-
tassi, 1997: 84-85). Por otra, hay una concepcién
expansiva que tiende a desfigurar los limites de
otras areas del derecho, conllevando problemas
de operatividad en materias y tipos de sanciones
(Franco, 2010: 25).

No obstante, el derecho ambiental ha ganado
terreno en distintas formas juridicas. De acuerdo
con Zaffaroni (2011: 63), se manifestd en el derecho
penal con figuras como la “tutela penal del medio
ambiente” o “derecho penal del medio ambiente”,
asf como en una buena cantidad de declaraciones

internacionales, cercanas al campo del derecho
internacional de los derechos humanos. Empero,
ya se trate de concepciones restrictivas o expan-
sivas, el derecho ambiental reviste un fundamento
antropocéntrico, pues esta orientado primordial-
mente a garantizar el bienestar humano, toman-
do la proteccién a la naturaleza como un medio
para conseguir ese fin.

Para Cafferata (2007: 72), el derecho ambien-
tal: “es el conjunto de normas que regulan rela-
ciones de derecho publico o privado tendentes a
disciplinar las conductas en orden al uso racio-
nal y conservacién del ambiente, en cuanto a la
prevencién de dafos, para lograr el mantenimien-
to del equilibrio natural, lo que redundard en una
optimizacién de la calidad de vida”.

Sobre todo, el fundamento antropocéntrico del
derecho ambiental radica en que el sujeto de de-
rechos continta siendo el ser humano. Como ar-
guye Zaffaroni (2011: 64-65), el derecho ambiental
reconoce el medio ambiente en tanto “bien juridi-
co” y de esa forma lo asocia con el concepto de
“bienes colectivos” o con los derechos humanos.
Aunque es un bien juridico de una naturaleza par-
ticular, porque muchas veces la afectacion a los
seres humanos que supone el dafio ambiental no
estd en el presente, sino que se proyecta hacia las
generaciones futuras, ello no obsta para desvin-
cularlo de la referencia a los derechos humanos.

El derecho ambiental esta llamado a operar en
dos niveles, ambos ligados a la vulneracién de los
derechos humanos (De los Rios, 2007). Primero,
en aquellos casos en que existen danos ambien-
tales que pueden afectar inmediata y directamen-
te seres humanos. Segundo, cuando la gravedad
del dafo radica en la afectacién del medio ambien-
te, ocasionando un dafo indirecto o mediato so-
bre los seres humanos. Este Ultimo tipo de caso
es, propiamente dicho, del que se ocupa el dere-
cho ambiental, basado en el principio precautorio
que permite salvaguardar el derecho de genera-
ciones posteriores a satisfacer sus necesidades,
pues los anteriores en muchas ocasiones apare-
cen tipificados en normas relativas a la salud pu-
blica (Abidin y Lapenta, 2007: 13).



LA JUSTICIA ECOLOGICA

El reconocimiento constitucional de derechos a
la naturaleza se traduce en el abandono del enfo-
que antropocéntrico en que se funda el derecho
ambiental, para abrazar una perspectiva biocén-
trica, donde el objetivo es proteger la vida misma
mas que una especie en particular (Avila, 2011:
226). Ademas, la obligatoriedad de restauracion
integral de la naturaleza supone una orientacion
biocéntrica que no se agota en proteger el bien-
estar de los seres humanos.

La justicia ambiental asume la naturaleza co-
mo un objeto mas que como un sujeto, pues tiene
como meta proteger el medio ambiente en tanto
que los danos a él causados puedan afectar a los
seres humanos. La naturaleza es un medio para
asegurar el bienestar de los seres humanos, no
un fin en si misma. Los derechos a un ambien-
te sano estan comprendidos dentro de los dere-
chos humanos. En cambio, desde la perspectiva
biocéntrica, no es suficiente reconocer la natura-
leza como un bien juridico al servicio de los se-
res humanos, es preciso reconocerla como suje-
to de derechos (Stutzin: 1985: 102). Asi, si bien los
derechos de la naturaleza comprenden los seres
humanos, pues los hombres y mujeres son parte
de la naturaleza, tienen valor independientemen-
te de las representaciones subjetivas sobre la na-
turaleza (Acosta, 2011: 353).

Mientras la justicia ambiental es una justicia in-
tergeneracional, pues mediante el principio pre-
cautorio incluye en la comunidad politica del pre-
sente a las generaciones futuras, con el objeto de
que el aprovechamiento de los recursos natura-
les no comprometa la satisfaccién de sus necesi-
dades, los derechos de la naturaleza suponen un
pacto de convivencia que no solo comprende los
miembros humanos de la comunidad, sino tam-
bién un contrato entre estos y el medio ambiente
natural (Ramirez, 2010: 62).

Asi, en el marco de la justicia ecolégica, la na-
turaleza es concebida como una persona juridi-
ca especial, puesto que no se trata de una ficcién
creada por el sistema juridico, sino que tiene una

existencia concreta y de ella depende la vida en el
planeta: “se trata de una persona juridica de De-
recho Publico que puede asimilarse a una Funda-
cién para la Vida, la cual ha sido creada por si mis-
ma (o ha sido creada, si se quiere, por un Creador)
para hacer del planeta Tierra la morada de un uni-
verso de seres vivientes” (Stutzin: 1985: 105).

Esa perspectiva biocéntrica implica una igual-
dad basica entre todas las especies con indepen-
dencia de los criterios de utilidad, juicio estético o
valor, pues se asume que todos los organismos vi-
vos tienen un papel que cumplir en los ciclos de la
bidsfera (Acosta, 2012: 115). Sin embargo, no su-
pone una visién purista de la naturaleza que aca-
be con actividades como la agricultura y la pes-
ca. Segun Gudynas (2011: 261), los derechos de la
naturaleza no conllevan una prohibicién al apro-
vechamiento del medio ambiente. Al contrario, las
distintas especies, incluyendo los seres humanos,
pueden beneficiarse de su entorno natural. Pero si
implican condicionamientos a ese aprovechamien-
to, pues no se permite que se destruyan los eco-
sistemas ni se extingan las especies. Por lo tanto,
el medio ambiente puede aprovecharse respetan-
do sus ciclos vitales y su capacidad de resiliencia.

Como toda persona juridica, la naturaleza re-
quiere unos representantes que velen por sus de-
rechos (Stutzin, 1985: 107). Como lo establece la
Constitucion ecuatoriana, cualquier persona na-
tural o juridica puede acudir ante las autoridades
para demandar su cumplimiento. La novedad ra-
dica, seguin Gudynas (2011: 276), en que “esos de-
fensores no deberan demostrar que talar los ar-
boles significa una pérdida econdmica o afecta
la propiedad privada, sino que podran defender-
los desde la necesidad de asegurar la sobrevida
y permanencia como especie”.

Ello se expresa en una justicia distinta, en la obli-
gacion de restauracién que instituye la Constitucion.
Mientras la justicia ambiental trata de precautelar
los derechos humanos frente a los dafios ambien-
tales que los afecten, la justicia ecoldgica se enfo-
ca en asegurar la supervivencia de las especies y



© Daniel Machado. De la serie Homeless de Shibuya, 2008.

sus ecosistemas (Gudynas, 2011: 273-274). Estos
principios se justifican porque no todo el dano que
se hace a la naturaleza afecta de forma inmedia-
ta a los seres humanos, aunque si puede hacerlo
en el futuro en tanto que existe un grado conside-
rable de imprevisibilidad cuando se modifican los
ambientes naturales (Stutzin, 1985: 102). Por con-
siguiente, los mecanismos de sancién, compensa-
cién y reparacion entre seres humanos que se pri-
vilegian en la justicia ambiental, no son suficientes
para la proteccion de la naturaleza ni para asegu-
rar la pervivencia de la vida en el planeta. Por eso,
si bien toda afectacién a la naturaleza afecta final-
mente a los seres humanos, la justicia ecoldgica
tiene como fin la restauracion de los ecosistemas
afectados, mas que la indemnizacién o la repara-
cion a los seres humanos como afectados por el
dano ambiental. La justicia ecoldgica no impone
sanciones como multas o compensaciones mate-
riales propias de la justicia ambiental, puesto que
por si mismas no garantizan la restauracién de los
ecosistemas afectados. Mas bien, “el criterio de jus-
ticia en este caso se centra en asegurar que las es-
pecies vivas puedan seguir sus procesos vitales, y

no en las compensaciones econémicas” (Gudynas,
2011: 274). Asi pues, la reparacion deberia consis-
tir en la restitutio in integrum vy, si no es posible, es
necesaria una reparacion protectora equivalente a
los beneficios que el mundo natural tendria de no
haberse producido el dano (Stutzin, 1985: 113).
Todo ello se traduce en limitaciones a la propie-
dad territorial en el ambito del derecho civil: los pro-
pietarios no pueden perjudicar la biodiversidad ni
la supervivencia de las especies. Pero ademas, el
patrimonio sobre el mundo natural deja de ser ab-
soluto y ahora esté condicionado por el papel que
las especies vivas desempenan en la naturaleza,
de manera analoga a la forma como la propiedad
esta limitada por una funcion social en los Estados
sociales de derecho (Stutzin: 1985: 107). Asimismo,
implica una tensién con los derechos de propiedad
intelectual cuando se refieren al patentamiento de
especies vivas, pues ante la ley estas tienen la ca-
lidad de sujetos de derechos, no de objetos pro-
piedad de seres humanos (Zaffaroni, 2011: 135).

EL DIALOGO INTERCULTURAL

Los derechos de la naturaleza son un ejemplo de lo
gue Santos (2012: 39) denomina “hibridos juridicos”:



“conceptos o procedimientos en los que es posible
identificar la presencia de varias culturas juridicas”.
En este caso, el concepto de derecho proviene
de la cultura occidental, mientras que la natura-
leza como sujeto, reconocida por la Constitucion
como Madre Tierra o Pacha Mama, tiene un ori-
gen indigena.

Para anular el abismo insalvable entre los dos
enfoques en discusion, el antropocéntrico de la jus-
ticia ambiental y el biocéntrico de la justicia ecologi-
ca, se requiere un didlogo intercultural que reconoz-
ca que la naturaleza también es una construccion
social. Las formas de concebir la naturaleza estan
mediadas por la cultura como entramado simbdli-
coy, por ende, varian de una cultura a otra. Como
argumenta Escobar (2000: 118), estos significados
se expresan en usos y practicas con el medio am-
biente natural que pueden ser distintos a los de la
sociedad moderna occidental. Los imaginarios lo-
cales de naturaleza contienen distintas concepcio-
nes de los seres humanos, de las otras entidades
sociobioldgicas e incluyen la dimensidn espiritual.

Tales imaginarios pueden cuestionar los limites
entre la cultura y la naturaleza, y entre lo terrenal
y lo divino, afincados en la cultura moderna. Por
ejemplo, de acuerdo con Atahualpa Oviedo (2012:

© Daniel Machado. De la serie Homeless de Shibuya, 2008.

53), en la tradicion andina no existe la idea de co-
sas, objetos o elementos inanimados, se conside-
ra que todo tiene vida. La dirigente indigena Nina
Pacari (2009: 33-34) explica:

“Segun la cosmovisién indigena, todos los seres
de la naturaleza estan investidos de energia que
es el SAMAIly, en consecuencia, son seres que tie-
nen vida: una piedra, un rio (agua), la montana, el
Sol, las plantas, en fin, todos los seres tienen vi-
day ellos también disfrutan de una familia, de ale-
grias y tristezas al igual que el ser humano [...] en
el mundo de los pueblos indigenas La Tierra no es
sino allpa-mama que, segun la traduccion literal,
significa madre-tierra. {Por qué esto de allpa-ma-
ma? Primero, hay unaidentidad de género: es mu-
jer. Segundo, eslo mas grandey sagrado, es lage-
neradorade viday produccion; sin ella, caemos en
la nada, simplemente somos la nada o no somos

nadie, como dicen nuestros abuelos”

Siguiendo a Prada (2011: 228-229), las comuni-
dades indigenas andinas asumen que la naturale-
za es sagrada, no solo esté viva sino que ademas



se le atribuye una voluntad para retirar el susten-
to que los seres humanos toman de ella cuando
lo hacen de forma inadecuada. Por consiguiente,
solo esta permitido tomar de ella lo necesario pa-
ra vivir, a fin de no ocasionarle dano. Asi, la con-
cepcion de la naturaleza no esté desligada de la
cultura como en la perspectiva occidental sino, al
contrario, mediada por el significado de la comuni-
dad y la vida comunitaria. Es todo ello, en Ultimas,
lo que fundamenta la concepcion de la naturale-
za como sujeto de derechos. En estas condicio-
nes, el dialogo intercultural permitiria una labor de
traduccion de los distintos entramados de signifi-
cado con que los diferentes grupos culturales re-
visten la naturaleza y se relacionan con ella. Eso
contribuiria a hacer mas igualitarias las relaciones
entre tales grupos, en tanto ninguna de sus con-
cepciones juridicas sobre la naturaleza seria im-
puesta sobre las otras.

Segun Houtart (2011: 8), las dos posiciones pro-
vienen de matrices cognoscitivas muy distintas: la
concepcioén andina y biocéntrica de los derechos
de la Pacha Mama proviene de una matriz de pen-
samiento simbdlico y holistico. En cambio, la visién
antropocéntrica parte de un pensamiento analitico
y, desde esta perspectiva, los derechos de la na-
turaleza funcionan como una metéafora pues, co-
mo se ha mencionado, aqui solo los seres huma-
nos pueden ser sujetos de derecho. Empero, el
didlogo entre ambos enfoques puede lograrse a
partir de la “hermenéutica diatépica”, una forma
de adelantar el dialogo intercultural, que implica
la ubicacién entre los dos lugares o topoi de las
culturas. Es un procedimiento que responde a la
pregunta de cdmo entender los valores y concep-
ciones de una cultura desde el topos, los valores
y concepciones, de otra. Esto implica intentar si-
tuarse entre ambas, de ahi su caracter diatdpico
(dos lugares) (Panikkar, 1982: 77). Los derechos
de la naturaleza se erigen con base en unos prin-
cipios que pueden encontrarse, bajo otros simbo-
los, valores o significantes, en culturas distintas a
las culturas indigenas andinas.

Segun Santos (2002: 70), el dialogo intercul-
tural se produce entre culturas diferentes que al-
bergan sentidos incontrastables. Cada uno tiene
entramados (fopoi) fuertes, los cuales funcionan
como lugares comunes o premisas para la argu-
mentacién y hacen posible la discusion, el inter-
cambio de argumentos. Pero una condicién para
la interpretacion es asumir el caracter incomple-
to de las culturas. Esta incompletud solo puede
apreciarse desde la perspectiva del otro, pues el
punto de vista propio est4d marcado siempre por
la intencion de erigir su propia identidad como la
identidad de la totalidad.

En este sentido, el hermeneuta adopta una ac-
titud de trascendencia de la propia cultura para
ubicarse en el “entre” de las culturas. Segun Tu-
bino (2009: 166), “interpreta la vision del otro y, al
hacerlo, la recrea desde su topos cultural, que no
es estatico sino que esta simultdneamente en pro-
ceso de cambio”. Asi planteada, la hermenéutica
diatopica supone, concretamente, encontrar los
equivalentes homeomoérficos, la peculiar equiva-
lencia funcional que desempenan los valores en
las redes de significacién que forman las distin-
tas culturas (Panikkar, 1982: 78).

Por ejemplo, mediante la hermenéutica diatépi-
ca es posible encontrar equivalentes homeomér-
ficos para el concepto andino de Pacha Mama en
la cultura occidental. Acosta (2012: 18) ha sugeri-
do que los derechos de la naturaleza tienen ante-
cedentes en el mundo occidental y principalmen-
te en la ecologia profunda, inspirada en teorias
cientificas como la “hipétesis Gaia”, que concibe
el planeta Tierra como un sistema vivo, desarrolla-
da por James Lovelock. De ello se desprende que
el equilibrio vital de Gaia justifica el reconocimien-
to de la naturaleza como sujeto de derechos, por-
que todas las especies existentes tienen una fun-
cion respecto a su desarrollo sistémico.

Pero la hermenéutica diatépica también brin-
da la posibilidad de comprender los limites y la in-
completud de las concepciones que se ponen en
didlogo. Por ejemplo, en la cultura occidental so-
lo los seres humanos pueden constituirse en su-
jetos de derecho. Asi, se privilegia el disfrute de la



naturaleza sobre la base de los derechos antes que
los deberes. En cambio, desde la perspectiva an-
dina se privilegian los deberes para con la Pacha
Mama. El didlogo intercultural permite comprender
que ambos horizontes de sentido son incompletos
y pueden complementarse en ciertos aspectos.

Si se enfatizan solamente los derechos, no es
posible salir de la perspectiva antropocéntrica e
instrumental de la naturaleza que ha llevado a la
actual crisis ambiental. Pero, como sugiere Gudy-
nas (2011: 268), si se asume radicalmente la pers-
pectiva del deber y no del derecho sobre la natura-
leza, se puede caer, antes que en una perspectiva
biocéntrica donde lo central es la vida, en una vi-
sién donde se privilegie la naturaleza por encima
de los derechos de los seres humanos.

Ahora bien, la forma de realizar el dialogo inter-
cultural en el ejercicio de la justicia ecolégica es
mediante su institucionalizacién, con mecanismos
tales como la conformacién de tribunales con jue-
ces de las distintas culturas implicadas y la exis-
tencia de traductores interculturales en los proce-
sos juridicos y judiciales, entre otros. Santos y sus

© Daniel Machado. De la serie Homeless de Shibuya, 2008.

colegas (Santos, 2012: 41) sugieren que es conve-
niente trabajar en la composicion de los tribunales
constitucionales, de tal forma que retinan expertos
en los sistemas juridicos de las distintas culturas
que estén en capacidad de desarrollar un diadlogo
intercultural para decidir en situaciones de con-
flicto, asi como en capacidad de traduccioén inter-
cultural de los principios que guian los sistemas
normativos. El resultado de estas practicas y dis-
positivos puede ser la interlegalidad, un mayor co-
nocimiento del funcionamiento de los horizontes
de sentido en que se sustentan las distintas cul-
turas juridicas y su relacion con la naturaleza, que
promueva el mutuo aprendizaje entre ellas.

COROLARIO

La discusion sobre los derechos de la naturale-
za reconocidos por la nueva Constitucion ecua-
toriana se ha polarizado en torno a dos enfoques
excluyentes, el antropocéntrico, que desde la tra-
dicion juridica occidental niega la posibilidad de
reconocer la naturaleza como sujeto juridico, y el



biocéntrico, que desde la cosmovision indigena an-
dina sustenta la naturaleza como un sujeto juridico.

La cuestion fundamental no es justificar los de-
rechos de la naturaleza a partir de los entramados
de significado de las culturas indigenas o recha-
zarlos mediante argumentos de la tradicion juri-
dica occidental. Ello equivaldria a imponer uno
de los horizontes de sentido sobre el otro, lo cual
implicaria vulnerar el principio de interculturalidad
consagrado constitucionalmente.

El dialogo intercultural, mediante la hermenéu-
tica diatopica, puede contribuir a una comprension
de los derechos de la naturaleza que trascienda
esas posiciones aparentemente irreconciliables,
puesto que implica partir de la incompletud del pro-
pio horizonte de sentido y abrirse al conocimien-
to del otro. Asi se comprende que el horizonte de
sentido de la cultura propia es incompleto, puede
complementarse con ciertos elementos de la cul-
tura ajena o, por lo menos, encontrar equivalentes
homeomorficos que hagan posible su traduccién.
La institucionalizacion de este procedimiento va
de la mano con la creacién de mecanismos que
faciliten el dialogo intercultural en las instancias
administradoras de justicia.

REFERENCIAS

Abidin C y Lapenta V (2007). Derecho ambiental. Su considera-
cion desde la teoria general del derecho. Cartapacio de Derecho

12:1-25.

Acosta A (2011). Los derechos de la naturaleza. Una lectura sobre el
derecho a la existencia. En Acosta A. y Martinez E. (comps.), La na-

turaleza con derechos. De la filosofia a la politica. Abya Yala, Quito.

Acosta A (2012). Buen Vivir Sumak Kawsay. Una oportunidad para

imaginar nuevos mundos. Abya Yala, Quito.

Avila R (2011). El derecho de la naturaleza: fundamentos. En Acos
ta A. y Martinez E. (comps.), La naturaleza con derechos. De la filo
sofia a la politica. Abya Yala, Quito.

Botassi C (1997). Derecho Administrativo Ambiental. Ed. Platense,
La Plata.

Cafferata N (2007). Derecho, medio ambiente y desarrollo. En VVAA,
Derecho, medio ambiente y desarrollo (pp. 65-104). Foro Consultivo

Cientifico y Tecnolégico, México.

De los Rios | (2007). Mecanismos de tutela del derecho al ambiente
sano como derecho humano fundamental. En VVAA, Derecho, me-
dio ambiente y desarrollo (pp. 221-230). Foro Consultivo Cientifico y

Tecnologico, México.

Escobar A (2000). El lugar de la naturaleza y la naturaleza del lu-
gar: {globalizacién o postdesarrollo? En: Lander E. (comp.), La co-
lonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. CLACSO,

Buenos Aires.

Gudynas E (2011). Los derechos de la naturaleza en serio. Respues-
tas y aportes desde la ecologia politica. En en Acosta A. y Martinez
E (comps.), La naturaleza con derechos. De la filosofia a la politica
(pp. 239-286). Abya Yala, Quito.

Gudynas E (2009). La dimensién ecoldgica del Buen Vivir. Entre el
fantasma de la modernidad y el desafio biocéntrico. Revista Obets
4:49-53.

Houtart F (2011). El concepto de Sumak Kawsai (buen vivir) y su co-
rrespondencia con el bien comdn de la humanidad. Ecuador De-
bate 84.

Oviedo F y Atawallpa M (2012). El posmoderno Buen Vivir y el an-
cestral Sumakawsay. En Guillén A. y Phelan M. (eds.), Construyen-

do el Buen vivir. Pydlos, Cuenca.

Pacari N (2009). Naturaleza y territorio desde la mirada de los pue-
blos indigenas. En Acosta, A. y Esperanza, M (comps.), Derechos

de la Naturaleza. El futuro es ahora. Abya Yala, Quito.

Panikkar R (1982). Is The Notion of Human Rights a Western Con-
cept? Diégenes 30:75-102.

Prada R (2011). El Buen Vivir como modelo de Estado y modelo
econdémico. En Lang, M. y Mokrani, D. (eds.), Mas alla del desarro-

llo. Abya-Yala-Fundacién Rosa Luxemburgo, Quito.

Ramirez R (2010). Socialismo del Sumak Kawsay o biosocialismo
republicano. En Senplades (ed.), Los nuevos retos de América Lati-

na: socialismo y Sumak Kawsay (pp. 55-76). Senplades, Quito.

Santos B (2002). Hacia una concepcion multicultural de los dere-
chos humanos. E/ Otro derecho 28: 59-83.

Santos B (2012). Cuando los excluidos tienen derechos. En Santos,
B. y Grijalva, A. (eds.), Justicia indigena, plurinacionalidad e intercul-
tualidad en Ecuador (13-50). Abya Yala, Quito.

Stutzin G (1985). Un imperativo ecoldgico: reconocer los derechos

de la naturaleza. Ambiente y Desarrollo 1: 97-114.

Tubino F (2009). Aportes de la hermenéutica diatopica al dialogo in-
tercultural sobre los derechos humanos. En Monteagudo, C. y Tubi-
no, F. (Eds.). Hermenéutica en Diglogo. Ensayos sobre alteridad, len-
guaje e interculturalidad (pp. 155-179). OEA-OEI-PUCP, Lima.

Zaffaroni E (2011). La Pachamama y el humano. En Acosta, A. y
Martinez, E. (comps.) La naturaleza con derechos. De la filosofia a la

politica. Abya Yala, Quito.

Edwin Cruz Rodriguez
Universidad Nacional de Colombia
ecruzr@unal.edu.co


ecruzr@unal.edu.co



